
furor
et
rabies

Violencia, conflicto y marginación en la Edad Moderna

Editores

José I. Fortea / Juan E. Gelabert / Tomás A. Mantecón

www.editorialuc.es




furor et rabies





Violencia, conflicto y marginación 
en la Edad Moderna

Editores

JOSÉ I. FORTEA

JUAN E. GELABERT

TOMÁS A.  MANTECÓN

furor et rabies



Diseño de portada y  maquetación | Digitalización:
Daniel Díez Álvarez | emeaov

Furor et rabies [Recurso electrónico] : violencia, conflicto y marginación en la
Edad Moderna / editores, José I. Fortea, Juan E. Gelabert, Tomás A. Mantecón. — 2ª
ed., digital. — Santander : Editorial de la Universidad de Cantabria, 2013. 

501 p. : il. 

D.L. SA. 37-2013 
ISBN 978-84-8102-665-8 

1. Violencia — Edad Moderna.  2. Marginación social — Edad Moderna.  3. Jus-
ticia — Administración — Edad Moderna.  I. Fortea Pérez, José Ignacio, ed. lit.  II.
Gelabert González, Juan Eloy, ed. lit.  III. Mantecón Movellán, Tomás Antonio, ed.
lit. 

316.344.7"15/17"
351.87"15/17" 

Esta edición es propiedad de la EDITORIAL DE LA UNIVERSIDAD DE CANTABRIA;
cualquier forma de reproducción, distribución, traducción, comunicación pública
o transformación solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo
excepción prevista por la ley.

Consejo Editorial
Presidente: José Ignacio Solar Cayón
Área de Ciencias Biomédicas: Jesús González Macías
Área de Ciencias Experimentales: Mª Teresa Barriuso Pérez
Área de Ciencias Humanas: Fidel Ángel Gómez Ochoa
Área de Ingeniería: Luis Villegas Cabredo
Área de Ciencias Sociales: Concepción López Fernández y Juan Baró Pazos
Directora editorial: Belmar Gándara Sancho

Primera edición, impresa, 2002
Segunda edición, digital, 2013

© Autores
© Editorial de la Universidad de Cantabria

Avda. de los Castros, s/n. 39005 Santander, Cantabria (España) 
www.editorialuc.es 

ISBN: 978-84-8102-665-8
DL: SA 37-2013

http://www.buc.unican.es
http://www.editorialuc.es


ÍNDICE

Prefacio ........................................................................................................................................... 9

I. EL DISCIPLINAMIENTO SOCIAL, LA VIOLENCIA 
Y LOS USOS DE LA JUSTICIA

El disciplinamiento social en la Edad Moderna: propuesta 
de indagación interdisciplinar y comparativa .................................................. 17
Heinz Schilling

El uso de la justicia como forma de control social en 
la Edad Moderna ............................................................................................................. 47
Martin Dinges

El mal uso de la justicia en la Castilla del siglo XVII ................................ 69
Tomás A. Mantecón

Violencia, género y entorno urbano: Amsterdam en 
los siglos XVII y XVIII ................................................................................................ 99
Pieter Spierenburg

La violencia en las sociedades premodernas: Nivelles, una ciudad 
de Bravante a lo largo de cinco siglos .................................................................. 129
Xavier Rousseaux

II. ORDEN Y CONFLICTO EN LA COMUNIDAD

Actitudes violentas en torno a la formación y disolución del
matrimonio en Castilla durante la Edad Moderna ..................................... 159
Francisco J. Lorenzo 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades 
de Castilla tras la rebelión de las Comunidades ............................................... 183
José I. Fortea

“Tiempos de borrasca”. Notas sobre la violencia política
en la Castilla del siglo XVII ...................................................................................... 219
Juan E. Gelabert

Vecindad y oficio en Castilla: la actividad económica y la 
exclusión política en el siglo XVIII ....................................................................... 239
Tamar Herzog

III.LAS MANIFESTACIONES DE LA MARGINACIÓN 
Y LA POBREZA

La violencia como factor de expulsión en la Edad Moderna ................ 255
Rocío Sánchez 
Isabel Testón

Los marginados en la Corona de Aragón ......................................................... 285
Vicente Graullera

La generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad ........ 313
David Nierenberg

La cultura de los marginados en la Europa 
de la época Moderna ...................................................................................................... 339
Bernard Vincent

IV. EL SEXO, EL PODER Y LA MARGINACIÓN

La criminalización de la sexualidad en la España Moderna .................. 355
Pablo Pérez

Un mundo perseguido. Delito sexual y justicia eclesiástica
en los Tiempos Modernos .......................................................................................... 403
María L. Candau

La sexualidad ante la Inquisición ........................................................................... 433
Jean P. Dedieu

La sexualidad del inquisidor Ozores y su amistad con los
portugueses .......................................................................................................................... 459
Roberto López

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna8

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


P R E F A C I O

Al menos en las últimas dos décadas del siglo XX la historia de la vio-
lencia y de la criminalidad ha cobrado vigorosos impulsos dentro de la histo-
riografía europea. La iniciativa compilatoria de historiadores como Bruce
Lenman y Geoffrey Parker1 o John Bossy2 en los primeros años ochenta del
siglo XX no consiguió el efecto de obtener una perfecta imagen del impacto
de la violencia y el crimen en las sociedades preindustriales; sin embargo, en
buena medida, permitieron observar mucho de cuanto quedaba por hacer.
Los esfuerzos para avanzar han llegado a cuajar incluso en la consolidacion
de revistas científicas que con regularidad y desde la investigación empírica
vienen mostrando las concreciones de la violencia en las distintas etapas his-
tóricas, así como la capacidad de las sociedades para poner bajo control la vio-
lencia y el crimen. Desde los contrastados planteamientos de Michel Fou-
cault3 y de Norbert Elias4, principalmente, se han realizado investigaciones
sobre estas materias, influyendo como elementos de análisis los componentes
de género, urbanización, alfabetización, raza y etnicidad, vida cotidiana, mo-
dos de vida... Al mismo tiempo, se han integrado en el análisis desde los en-
foques cuantitativos, que dominaban en los años sesenta del siglo pasado,
hasta los más actuales puntos de vista culturalistas. El resultado es que en los
inicios del nuevo milenio la historia de la violencia y del crimen es una línea
de trabajo ampliamente asentada en la historiografía internacional. Se cuen-

––––––––––––––––––––
1 Lenman, B./G. Parker (eds.): Crime & the law. The social history of crime in Western Europe since 1500,

Londres, 1980.
2 Bossy, J. (ed.): Disputes and settlements. Law and human relations in the West, Cambridge, 1983.
3 Foucault, M.: Vigilar y castigar, Madrid, 1984 (1ª ed. 1975).
4 Elias, N.: El proceso de civilización, Madrid, 1987 (1ª ed. 1977 y 1979).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
5 El número 127 de la revista Ius Commune preparado por Heinz Schilling a partir de buena parte de

las contribuciones a la Conferencia Internacional sobre el Control Social en Europa celebrada en la Villa Vigo-
ni el otoño de 1997 constituye un notable esfuerzo. Schilling, H. (ed.) y L. Behrishch (coord.): Institutionen,
instrumente und akteure sozialer kontrolle und disziplinierung im frühneuzeitlichen Europa, Frankfurt im Main,
1999. En la actualidad Pieter Spierenburg prepara la edición de varios volúmenes de una obra comparativa y de
síntesis sobre la historia del control social en Europa desde la Baja Edad Media hasta el año 2000. Se trata de
una obra colectiva que se apoya sobre encuentros científicos sostenidos por los autores entre 1996 y 1999 en Ita-
lia, Holanda y Alemania.

6 Desde los primeros años ochenta del siglo XX se vienen produciendo aportaciones salpicadas en la
historiografía española en este campo. Una imagen de conjunto trazó Pablo Pérez García en la II Reunión
Científica de la Asociación Española de Historia Moderna celebrada en Murcia en 1992, ponencia titulada
“Desorden, criminalidad, justicia y disciplina en la Edad Moderna temprana: problemas abiertos” e incluida en
el volumen segundo de las actas del evento, editadas por León Carlos Álvarez Santaló y Carmen M. Cremades
Griñán en Murcia (1993) bajo el título Mentalidad e ideología en el Antiguo Régimen. Una perspectiva actualiza-
da puede obtenerse consultando el Dossier que este año de 2002 publica la revista Estudis y que recopila los de-
bates sostenidos sobre Conflictividad en la España Moderna en el marco del curso de extensión universitaria así
rotulado, organizado por el Departamento de Historia Moderna de la Universidad de Valencia y dirigido por el
profesor Pablo Pérez García. 

ta, además, con suficiente investigación realizada, sobre todo de tipo regional
y local, como para enfrentarse ya a la tarea de publicar una síntesis. En los úl-
timos tiempos varios han sido los intentos en esta dirección y parece que la
empresa va por buen camino5.

Todos estos desarrollos en la historiografía internacional han dejado
huella, aunque también es cierto que de forma limitada, en la historiografía
española. Lo limitado del impacto puede explicarse en gran medida por dos
razones6. Por un lado, buena parte de estas iniciativas no han tenido una ade-
cuada plasmación en las publicaciones en castellano y; por otro lado, aunque
los historiadores españoles han producido investigación y de buena calidad en
este campo, no se han producido muchos esfuerzos compilatorios que, cuan-
do menos, muestren un mapa de los territorios explorados y que permitan si-
quiera intuir cuánto queda por trabajar. Sería pretencioso e irrealista afirmar
que ese es un hueco que llenará este libro rotulado Violencia, conflicto y margi-
nación en la Edad Moderna. Esta obra se plantea como objetivo avanzar en esa
dirección y colocar una pieza más para seguir completando un puzzle cuyas
dimensiones y contenidos comenzaron a esclarecerse hace tiempo, pero que
debe seguirse confeccionando. Para aliñar este libro, uno de los platos de un
amplio menú, se ha partido de la idea de que la violencia, el control de la mis-
ma y el disciplinamiento social o sozialdisziplinierung han tenido muy diver-
sas manifestaciones en la Edad Moderna, pero que en su interacción han co-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna10

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


brado protagonismo el desarrollo de la penalidad y el uso de los tribunales de
justicia por la sociedad, la comunidad y la cultura popular con prejuicios y va-
lores que ofrecen referentes sociales y culturales a la actuación de la justicia,
los arbitrajes extrajudiciales y los componentes de género, además de otros
factores que colateral y contextualmente influyeron tanto para que la violen-
cia, el crimen y la marginación afloraran como para someter a control estos
fenómenos sociales.

Desde esta perspectiva, cuatro son los ejes que articulan esta obra que
se abre con un conjunto de colaboraciones que versan sobre el significado del
disciplinamiento social, las manifestaciones de la violencia y los usos de la justicia,
tanto por los administrados como por los administradores de la misma. Los
estudios de Heinz Schilling, Martin Dinges, Tomás A. Mantecón, Pieter
Spierenburg y Xavier Rousseaux ofrecen puntos de vista llenos de matices so-
bre estas problemáticas que en esta obra son analizadas desde puntos de vista
a veces globales, para el conjunto europeo, y otras veces desde enfoques me-
nos generalistas, concentrados en el análisis de la Corona de Castilla o los
Paises Bajos particularmente, aunque sin perder la perspectiva comparativa
en ningún caso. Un segundo bloque lo forman las contribuciones que versan
sobre el orden y conflicto dentro de la comunidad. También desde muy contrasta-
das perspectivas, los estudios de Francisco Lorenzo, José Ignacio Fortea, Juan
Eloy Gelabert y Tamar Herzog permiten trazar una panorámica amplia que,
partiendo de concentrar la atención en la violencia que se producía dentro de
la esfera doméstica, pasa por considerar los abusos de poder que se producían
en la siempre compleja y difícil relación entre la comunidad y el gobierno
dentro de las ciudades castellanas, así como de éstas con la Corona durante
los siglos XVI y XVII particularmente. El control de la concesión del estatuto
de vecino en la Castilla Moderna, finalmente, posibilita introducir el tema de
los factores de exclusión que brotaban y cobraban sentido dentro de la comu-
nidad en ese contexto, enlanzando este bloque temático con el siguiente de
que se ocupa esta obra y que se concentra en el estudio de las manifestaciones
de la marginación y la pobreza.

Como en los casos anteriores, las contribuciones para este libro realiza-
das por Rocío Sánchez e Isabel Testón, Vicente Graullera, David Nirenberg y
Bernard Vincent sobre esta amplia temática de la marginación y la pobreza en
la época Moderna permiten obtener una contrastada perspectiva de las mani-
festaciones de estos fenómenos históricos, puesto que desde el estudio de la

Prefacio 11

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


violencia como factor de exclusión y emigración en la Edad Moderna, pasan-
do por la exposición de las manifestaciones variadas de la marginación en la
Corona de Aragón, se llega a retratar los rasgos más sobresalientes de las cul-
turas de los marginados del Antiguo Régimen, sin dejar fuera un problema
tan relevante en la Historia Moderna de España como es el de la construc-
ción de los arquetipos de judío y judaizante, importantes en la medida que sir-
vieron para identificar sujetos sobre los que proyectar disciplina. Si ciertos
controles aplicados a la sexualidad sirvieron ya a fines del siglo XIV para co-
locar y mantener los bordes entre las comunidades cristianas y judías, de nue-
vo, el control de la sexualidad y el uso de la misma pudieron generar margina-
ción y exclusión o expresarse como muestra de la autoridad ejercida por quien
usaba la sexualidad de forma infrene y desmedida. Los estudios de Pablo Pé-
rez, María Luisa Candau, Jean Pierre Dedieu y Roberto López para esta obra
analizan desde muy distintos ángulos, que pasan por el uso de documentación
judicial procedente de archivos civiles y eclesiásticos e inquisitoriales, el com-
plejo tema de las relaciones entre sexo, poder y marginación con que se ultima
un libro que no pretende ni mucho menos ser una obra cerrada, sino todo lo
contrario pues, precisamente, todas las colaboraciones a la misma contribuyen
a bosquejar un cuadro de cuanto aún aguarda en los fértiles territorios de la
historia de la violencia y el crimen.

Llegado es también el momento de agradecer muy sinceramente a
cuantas personas e instituciones han hecho posible que esta obra se edite.
Buena parte de la investigación realizada para este libro se enmarca en el pro-
yecto de investigación Orden y conflicto en las ciudades de la Corona de Castilla,
siglos XVI-XVII, dirigido por el profesor Juan E. Gelabert y financiado por el
Ministerio de Ciencia y Tecnología a través de su Dirección General de In-
vestigación (Proyecto PB 1998-1097). Particular sensibilidad hacia el trabajo
desarrollado mostraron en todo momento el Consejero de Cultura, Turismo y
Deporte del Gobierno de Cantabria, José Antonio Cagigas y el Director Ge-
neral de Cultura del Gobierno de Cantabria, Juan Muñíz que apoyaron desde
sus inicios este proyecto editorial y han sabido administrar su paciencia para
ver los resultados, demostrando su confianza en los mismos y en el trabajo
que la edición ha implicado. Igualmente, el Director de la Biblioteca Valen-
ciana, el profesor José Luis Villacañas, que desde que tuvo conocimiento de
que se preparaba la publicación de esta obra mostró su apoyo a la misma y de-
cidió tomar parte en su edición. Los profesores Ramón Maruri y Eloy Gó-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna12

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


mez, que sucesivamente han ocupado la dirección del Servicio de Publicacio-
nes de la Universidad de Cantabria, apoyaron también decididamente este
proyecto editorial logrando que el resultado sea una coedición entre las tres
instituciones mencionadas. En el Servicio de Publicaciones de la Universidad
de Cantabria se han realizado, además las tareas de maquetación y homogeni-
zación del texto para que el resultado fuera cuidado en todos sus detalles. Los
aciertos en este campo son achacables a la profesionalidad y dedicación de
Daniel Díez. A pesar de todo, la lista de deudas personales contraídas duran-
te la preparación de este libro han sido grandes y mucho más numerosas.
Existe una deuda con los responsables de la traducción del alemán, inglés y
francés de una buena parte de las contribuciones que contiene esta obra y que
son absolutamente originales, preparadas para este libro, y que, en más de un
caso, han ocasionado quebraderos de cabeza para lograr el respeto total del
sentir del texto original. También una deuda impagable queda contraída por
los editores de la obra con los participantes en la misma que han soportado
pacientemente un largo proceso de edición y, en todo momento, han mostra-
do su capacidad de colaboración para retomar la corrección y preparación del
texto definitivo de cada una de sus contribuciones. Blanca Parada y Teresa
Lavín, encargadas de gestionar la administración del Departamento de His-
toria Moderna y Contemporánea de la Universidad de Cantabria, han de-
mostrado su gran diligencia cada vez que, por razón de la edición de esta
obra, tuvieron que desarrollar alguna tarea específica que se añadía a su traba-
jo cotidiano. Finalmente, y desde estas páginas los editores de esta obra tam-
bién expresan su gratitud a todo el anónimo conjunto de archiveros, bibliote-
carios y al personal que ha gestionado bases de acceso a documentos e infor-
maciones contenidas en este libro, puesto que sin el sordo y eficaz trabajo co-
tidiano de esas personas obras como esta serían imposibles.

José I. Fortea
Juan E. Gelabert
Tomás A. Mantecón

Prefacio 13

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


I
EL DISCIPLINAMIENTO SOCIAL, 

LA VIOLENCIA 
Y LOS USOS DE LA JUSTICIA

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Esta contribución es traducción –autorizada por el prof. Schilling– de la editada por la revista Ius Com-

mune (número 127, 1999, pp. 3-36), donde sirvió para presentar una obra colectiva sobre las instituciones, los ins-
trumentos y los agentes de control social en la Europa Moderna. El título original alemán es “Profil und Perspekti-
ven einer interdisziplinären und komparatistischen Disziplinierungsforschung jenseits einer Dichotomie von Ge-
sellschafts– und Kulturgeschichte” dentro del monográfico de Ius Commune mencionado, titulado Institutionen,
Instrumente und Akteure sozialer Kontrolle und Disziplinierung im frühneuzeitlichen Europa (Frankfurt am Maim,
1999). Ese monográfico integraba muchas de las colaboraciones para los debates sostenidos en la Conferencia In-
ternacional sobre el Control Social que tuvo lugar en Loveno di Menaggio (Villa Vigoni) a fines de octubre de
1997 (N. del E.). El texto ha sido traducido del alemán por Sabine Hassa y revisado por la propia traductora, por
Tomás A. Mantecón (traductor de algunos fragmentos que aparecían en inglés en el original) y por el propio autor.

I. Orígenes y líneas de investigación sobre el control, la regulación, 
el disciplinamiento y la disciplina social en la edad moderna

La investigación sobre los procesos de control, regulación, disciplina-
miento social y disciplina experimentados en la Europa de la Edad Media
tardía y de la Edad Moderna es hoy en día una empresa internacional que
exige la cooperación de la comunidad científica. Prácticamente todos los pro-
yectos de investigación, los congresos y colecciones correspondientes a este
tema disponían y disponen de una u otra forma de investigadores internacio-
nales. Esta internacionalidad de los debates ha llevado a intensas discusiones
sobre teoría y métodos aplicables a la investigación y, al tiempo, ha aportado
múltiples estudios casuísticos sobre una gran variedad de zonas geográficas.
Los estudios monográficos ampliaron esencialmente nuestros conocimientos,

El disciplinamiento social en la Edad 
Moderna: propuesta de indagación 
interdisciplinar y comparativa1

Universidad Humboldt de Berlín

Heinz Schilling w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tanto sobre las estructuras y procesos de control social que tuvieron lugar en la
incipiente Edad Moderna como respecto al sentir y pensar de los hombres de
entonces y sus condiciones de vida. Un requisito indispensable para que fruc-
tificara la cooperación internacional era, según mi parecer, el hecho de que en
el mismo empeño se encontraran países diferentes con tradiciones históricas
y historiográficas muy diversas, pero que empezaran a dialogar. Solo así resul-
tó aquella diversidad de planteamientos complementarios, aunque a veces
también de tesis opuestas y respuestas discrepantes que, al final, han aportado
beneficios y vivacidad a este campo de investigación. Muchas de las diferen-
cias y componentes de diversidad de los métodos y temas relacionados con el
estudio del control social son el resultado de que la civilización europea nunca
ha tenido una historia unidimensional2.

Trato aquí de explicar los impulsos que ha tenido la discusión de estas
temáticas dentro de la historiografía modernista alemana, para luego aclarar
los principios y estrategias que se abren a la investigación europea sobre esta
materia. El concepto de disciplinamiento social (sozialdisziplinierung) y de in-
vestigación sobre el disciplinamiento (Disziplinierungsforschung) trata de hacer
más fácil el debate sobre estas temáticas. No me refiero a una concepción par-
cial o al modelo específico más restringido de disciplinamiento social en el sen-
tido que explicó Gerhard Oestreich, sino al global de todo un campo de inves-
tigación, con todos sus aspectos y matices, que se puntualizan a continuación.

Aparte de la disciplina eclesiástica que ya en el siglo XIX llamó la aten-
ción a los historiadores como parte de la vida moral de sociedades pasadas,
fue esencialmente con Gerhard Oestreich y sus planteamientos sobre el disci-
plinamiento social moderno cuando se inició en Alemania la investigación del
disciplinamiento. Junto con el debate del comunalismo-republicanismo (Kom-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna18

––––––––––––––––––––
2 Por nombrar sólo un representante de la historia francesa de criminalidad, R. Muchembled en su

gran síntesis de historia cultural y social L’Invention de l’homme moderne. Culture et sensibilités en France du 15e
au 18e siècle (París, 1988 -2ª ed. 1997-), ha estudiado el proceso de control social y disciplinamiento en la Edad
Moderna centrado en la justicia criminal en el caso de Francia y abordó al margen el papel de la Iglesia frente a
la  ”idéologie absolutiste” del Estado  (cap.  III: “La criminalisation de l’homme moderne, 16e-18e siècle”, pp.
134-202, p. 136) para justificar este proceso (pp. 141 ss. referente a la Iglesia). Para los territorios alemanes sin
embargo donde el absolutismo era una excepción, se debe en cambio, resaltar más el papel de la Iglesia y de la
disciplina eclesiástica como una fuerza no etatalista  (más información en Schilling, H.: “’History of Crime’ or
‘History of Sin’? - Some Reflections on the Social History of Early Modern Church Discipline”, Kouri, E.J./T.
Scott (eds.) Politics and Society in Reformation Europe. Essays for Sir Geoffrey Elton on his 65th Birthday, Londres,
1987, pp. 289-310). En otros países, como Suiza con su constitución municipal, se debe centrar la atención en
otras instituciónes y fuerzas distintas.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
3 Para la historiografía sobre el concepto disciplinamiento social además del ensayo más antiguo de W.

Schulze (“Gerhard Oestreichs Begriff ‘Sozialdisziplinierung’ in der frühen Neuzeit”, Zeitschrift für Historische
Forschung, 14 –1987- pp. 265-302). Acaba de editarse Schuck, G.: “Theorien moderner Vergesellschaftung in
den historischen Wissenschaften um 1900. Zum Enstehungszusammenhang des Sozialdisziplinierungskon-
zepts im Kontext der Krisenerfahrungen der Moderne”, Historische Zeitschrift, 268 (1999), pp. 35-59. Este artí-
culo incluye extensa referencia a la amplia bibliografía sobre el tema, por lo tanto, no la citaré aquí. Respecto a
los grandes modelos de significación de la investigación de la Alemania Moderna también Brady, Th.A.: The
Protestant Reformation in German History, Washington 1998 (German Historical Institute, Ponencia), 23 ss.

4 La conexión entre el concepto de disciplinamiento social y confesionalización es especialmente evidente
en los trabajos de W. Reinhard, como en su artículo  “Was ist katholische Konfessionalisierung”, Reinhard,
W./H. Schilling ed. Die katholische Konfessionalisierung, Gütersloh, 1995, pp. 419-452, p. 421. Finalmente, Rein-
hard, W.: “Sozialdisziplinierung-Konfessionalisierung-Modernisierung. Ein historiographischer Diskurs”, Bos-
kovska Leimgruber, N. ed. Die Frühe Neuzeit in der Geschichtswissenschaft, Paderborn, 1997, pp. 39-55. Mis tra-
bajos sobre confesionalización y disciplina eclesiástica suponen también un cierto solapamiento de ambos proce-
sos, aunque percibiéndolos como procesos autónomos separados. Respecto a este problema general ver Harring-
ton, J.F./H.W. Smith: “Confessionalisation, Community, and State Building”, The Journal of Modern History, 67
(1997), pp. 77-101, pp. 99 ss.; también Prinz, M.: “Sozialdisziplinierung und Konfessionalisierung. Neuere Fra-
gestellungen in der Sozialgeschichte der frühen Neuzeit”, Westfälische Forschungen, 42 (1992) pp. 1-25. Sobre la
conexión de disciplinamiento social y comunalismo detalladamente Schmidt, H.R. et al.: Dorf und Religion. Refor-
mierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit, Stuttgart, 1995; y sobre la investigación de crimi-
nalidad y protesta Würgler, A.: “Diffamierung und Kriminalisierung von Devianz en frühneuzeitlichen Konflik-
ten”, Häberlein, M. ed. Devianz, Widerstand und Herrschaftspraxis in der Vormoderne. Studien zu Konflikten im
südwestdeutschen Raum (15.-18.Jahrhundert), Konstanz, 1999, pp. 317-347.

munalismus-Republikanismus) y el paradigma de la confesionalización (Kon-
fessionalisierung), el concepto del disciplinamiento social pertenece a los gran-
des modelos de interpretación y significación que ha desarrollado la investi-
gación alemana de la Edad Moderna desde que evolucionó a principios de los
años 60 como una rama parcial independiente3. 

En estos posicionamientos historiográficos, que muestran entre sí algu-
nos puntos de contacto4, se trata, por un lado, de comprender y hacer com-
prensibles las estructuras especiales y modos de funcionar de las sociedades de
la Europa Antigua (Alteuropa) en la Edad Moderna y que son diferenciados
de los de la actual sociedad contemporánea. Por otro lado, deben servir estos
modelos macrohistóricos también para perfilar las líneas de unión que ligan
aquel tradicional “world we have lost”, de que habló Peter Laslett, con nues-
tro mundo actual. Dicho de otra forma: aquellas perspectivas macrohistóricas
a largo plazo –que son comprensibles también a los no historiadores– sirven
para que el hombre y las sociedades actuales descubran, sin reservas, las raices
de su existencia actual y, así, llamar la atención sobre aquellas disposiciones y
comportamientos observables a largo plazo que aún hoy están determinando
el sentir, pensar y actuar. Los historiadores que hoy trabajan con los mencio-
nados modelos de interpretación, tienen un doble objetivo. Por un lado, quie-

el disciplinamiento social en la edad moderna 19

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ren mostrar cómo se constituyó el presente: tanto el individuo como la socie-
dad de hoy. Por otro lado, quieren exponer en qué condiciones históricas debe
basarse el hombre si, en este presente y hacia un futuro, quiere decidir y actuar
adecuadamente, sea en la política y sociedad o bien en la vida particular de ca-
da día.

Es obvia la referencia dialéctica al presente en el caso del debate sobre
el comunalismo-republicanismo, incluyendo en la discusión las investigacio-
nes que están relacionadas con ese debate, es decir, las que versan sobre los
desórdenes sociales y políticos cuyo declarado programa es rendir tributo al
ciudadano “al súbdito, al hombre común... como sujeto de la historia” para
poder reconstruir “principios en el proceso histórico que se refieren al presen-
te”5. El debate sobre la confesionalización de la Edad Moderna parece, sin
embargo, que se está perdiendo referencia con la actualidad a medida que las
confesiones cristianas van perdiendo los significados que tuvieron en otro
tiempo tanto en la vida pública como en la particular de las sociedades euro-
peas. Pero también en una Europa secular, descristianizada o laica la confe-
sionalización de la Edad Moderna continuará influyendo y por lo tanto se-
guirá encontrando la atención de los historiadores. Puesto que en la Edad
Moderna la confesionalización fue uno de los motores más potentes de la di-
ferenciación política y cultural, también lo fue de modernización. A más largo
plazo la confesionalización incluso impulsaba, por procedimientos muy com-
plejos, la secularización. El tipo de civilización europea de la época actual no
es concebible sin la confesionalización de los siglos XVI y temprano XVII.
De igual modo, sin el conocimiento de la confesionalización en la Edad Mo-
derna no es posible dar una forma adecuada a las relaciones entre Iglesia y Es-
tado y el papel de la religión en la futura Europa6.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna20

––––––––––––––––––––
5 Ver la visión global en Blickle, P.: Unruhen in der ständischen Gesellschaft 1300-1800, Munich, 1988

(Enzyklopädie Deutscher Geschichte, 1) con bibliografía detallada, Blickle, P.: Deutsche Untertanen. Ein Wider-
spruch, Munich, 1981, pp. 9 y 142.

6 Más detallado en Schilling, H.: “Die Reformation und die Einheit Europas - die konfessionellen
Identitäten als Wegbereiter von Partikularstaatlichkeit”, Standfester Glaube. Festschrift für J.F.G. Goeters, editado
por H. Faulenbach, Bonn 1991, pp. 37-46; Ibid. “Der religionssoziologische Typus Europa als Bezugspunkt in-
ner– und interzivilisatorischer Gesellschaftsvergleiche”, Kaelble, H./J. Schriewer eds. Gesellschaften im Vergleich,
Frankfurt, 1998, pp. 41-52; Ibid. “Die Konfessionalisierung Europas-Ursachen und Folgen für Kirche, Staat,
Gesellschaft und Kultur”, Bußmann, K./H. Schilling eds. 1648 – Krieg und Frieden in Europa, Aufsatzband I
zur Ausstellung zum 350. Jahrestag des Westfälischen Friedens, Munich, 1998, pp. 219-228; Ibid. “Die ‘acceptation
de la diversité’ im Europa der frühen Neuzeit und im Rahmen der Europäischen Union - die deutschen Reli-
gionsvergleiche von 1555 und 1648 in europäisch vergleichender Perspektive”, Festschrift für Etienne François,
ed. Veit, P. et al. - Mission Historique Français,Goettingen, 1999, pp. 77-92.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
7 En el borrador para el proyecto patrocinado por la Fundación VW, Pieter Spierenburg ha descrito la

actualidad de las investigaciones sobre la historia del disciplinamiento social y control social como sigue: “Está
ampliamente aceptado que el conocimiento histórico puede ofrecer una importante contribución para conocer
las bases de la criminalidad contemporánea. Esto también es aplicable al control social en un amplio sentido:
para una mejor comprensión de los sistemas de control en las sociedades actuales se prececisa una observación
de larga duración, lo que incluye producir conocimiento histórico sobre tipos de control social en las sociedades
del pasado. Actualmente, la indagación sobre el control social concierne a los gobernantes tanto en el nivel na-
cional como en el de las comunidades locales. Particularente, cada gran ciudad europea hace frente a un crecien-
te complejo formado por una gran variedad de grupos multiculturales que comparten los mismos espacios y eso
que genera problemas específicos. Los gobernantes han respondido con un renovado interés sobre el control so-
cial, también, sobre todo, por medios distintos a los del control social estatal, como es a través del desarrollo de
la legislación criminal. El desarrollo de futuras políticas en este campo podría mejorarse a través de una mejor
comprensión de los procesos de desarrollo de los mecanismos de control social” (traducido del inglés. N. del T.).
En este contexto es también interesante el estudio sobre la sociología de la información Wittacker, R.: Das En-
de der Privatheit. Überwachung, Macht und Soziale Kontrolle im Informationszeitalter (deutsche Übersetzung von
Inge Leipholt), Munich, 1999.

Algo muy parecido a lo mencionado con la idea de confesionalización su-
cede con el concepto de disciplinamiento social o con el de control social de Edad
Moderna, de los que me ocupo con más atención más adelante. Cuanto más se
alejen de sus raíces las sociedades liberales modernas –las de la sociedad indus-
trial decimonónica y del temprano siglo XX– más les extraña el control, la pre-
sión y las medidas educativas a menudo draconianas que usaba, sobre todo, el
Estado de la Edad Moderna para actuar sobre las personas por medio de la jus-
ticia criminal, de las disposiciones policiales y a través de otras formas de disci-
plinamiento social, por ejemplo, el servicio militar, las instrucciones dadas a los
soldados… pero también de las iglesias confesionales y otras comunidades reli-
giosas como los anabaptistas. Estas opciones confesionales, con una disciplina
minuciosa sobre los pecados, influían sobre el comportamiento de las gentes,
acuñando normas morales y disposiciones del carácter orientadas en un sentido
moderno y racional. Estos procesos de control y disciplinamiento perviven co-
mo experiencia colectiva o incluso como disposición de conducta y actitud en
el hombre europeo, aun cuando éste se define como miembro de sociedades
postmodernas. Así, por citar algún ejemplo concreto, en los debates sobre có-
mo mejorar la prevención del crimen –que en los estados liberales se hace cada
vez más difícil debido a la vulnerabilidad de sociedades individualistas y algu-
nos anuncian más seguridad al reintroducir la vigilancia voluntaria por los veci-
nos–, renacen viejos modelos, o sea, se retorna –aunque modificada– hacia una
de las formas de control social características en la Edad Moderna7.

Entre los múltiples temas de la investigación alemana de la Edad Mo-
derna existían sobre todo los tres modelos mencionados de interpretación

el disciplinamiento social en la edad moderna 21

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


macrohistórica que en los años ochenta y noventa encontraron rápidamente
una amplia resonancia internacional –en parte aprobatoria, en parte crítica–
indicando la necesidad de tener en cuenta que frente a la experiencia historio-
gráfica alemana resultan otras que surgen de condiciones contextuales e his-
tóricas concretas y particulares8. Estas aportaciones cuestionan de un modo
general el sentido historiográfico de modelos de interpretación interdiscipli-
nares y macrohistóricos. Así, por ejemplo, la crítica global a que a veces se so-
meten los hechos históricos ignora ocasionalmente el estado de teorías o mo-
delos acuñados por la ciencia de la historia. Las interpretaciones no pueden
reclamar para sí el patrimonio de la verdad, pues son recursos auxiliares para
explorar la realidad y hacer comprensible el pasado al hombre moderno, son
una perspectiva que ayuda a medir los hechos y las tendencias históricas.

Como es conocido, los tres paradigmas mencionados deben mucho a la
sociología de Max Weber que se ocupa de la historia y a su teoría de raciona-
lización y modernización. Esto vale tanto para Gerhard Oestreich y su idea
del disciplinamiento social, como para Norbert Elias y sus teorías sobre la civi-
lización y también para las ideas sobre la confesionalización. Sin embargo, en
los casos estudiados, de ningún modo se adoptaron dogmáticamente los plan-
teamientos weberianos9. La respectiva óptica de interpretación quedó siem-
pre abierta para las modificaciones y adaptaciones necesarias que resultaran
tanto de las diferentes condiciones contextuales históricas, como para integrar

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna22

––––––––––––––––––––
8 Para estos contextos básicos, algunos ejemplos de la investigación de confesionalización son Bottig-

heimer, K.S./U. Lotz-Heumann: “The Irish Reformation in European Perspective”, en, Archiv für Reformations-
geschichte, 89 (1998), pp.  268-309; (ver también su contribución sobre la misma temática en el libro Schilling, H.
ed. Institutionen... op. cit. Próximamente se editará su tesis doctoral en Berlín: Konfessionalisierung in Irland: Reli-
gion, Gesellschaft und staatlich-politischer Wandel im 16. und in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Berlín 1999);
Mörke, O.: “Konfessionalisierung als politisch-soziales Prinzip? Das Verhältnis von Religion und Staatsbildung
in der Republik der Vereinigten Niederlande im 16. und 17. Jahrhundert”, Tijdschrift voor Geschiedenis 16 (1990),
pp. 31-60; finalmente, Ehrenpreis, S.: “Konfessionalisierung von unten. Konzeption und Thematik eines bergis-
chen Modells?”, Dietz, B./S. Ehrenpreis eds. Drei Konfessionen in einer Region, Beiträge zur Geschichte der Konfes-
sionalisierung im Herzogtum Berg vom 16. bis zum 18. Jahrhunderts, Köln, 1999, pp. 3-14.

9 A pesar de deber mucho a Max Weber, la investigación de confesionalización se desarrolló desde un
principio en contradicción con partes de su teoría. Compare p.ej. Reinhard, W.: “Gegenreformation als Moder-
nisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters”, Archiv für Reformationsgeschichte, 68
(1977), pp. 226-252; Schilling, H.: Konfessionskonflikt und Staatsbildung. Eine Fallstudie über das Verhältnis von
religiösem und sozialem Wandel in der Frühneuzeit am Beispiel der Grafschaft Lippe (Quellen und Forschungen zur
Reformationsgeschichte, hrsg. im Auftrag des Vereins für Reformationsgeschichte von GUSTAV ADOLF BENRATH, Bd.
48) , Gütersloh 1981; Ibid. “Luther, Loyola, Calvin und die europäische Neuzeit”, Archiv für Reformationsges-
chichte, 85 (1994), pp. 5 -31, pp. 22-30; Ibid. “Die Reformation - ein revolutionärer Umbruch oder Hauptetap-
pe eines langfristigen reformierenden Wandels?”, Speitkamp, W./H.P. Ullmann eds. Konflikt und Reform.
Festschrift für Helmut Berding, Göttingen, 1995, pp. 26-40, aquí p. 35, nota 19.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
10 Schilling, H.: “‘Geschichte der Sünde’ oder ‘Geschichte des Verbrechens’? - Überlegungen zur Ge-

sellschaftsgeschichte der frühneuzeitlichen Kirchenzucht”, Annali dell’Istituto storico italo-germanico in Trento
12 (1986), pp. 169-192.

11 Un importante estudio del modelo realizaron Estèbe, J./B. Vogler: “La genèse d’une société protes-
tante: Étude comparée de quelques registres consistoriaux Languedociens et Palatins vers 1600”, Annales 21
(1976), pp. 362-406. Un balance con amplia bibliografía, Schilling, h.: Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im
frühneuzeitlichen Europa, Berlin 1994, ( Zeitschrift für Historische Forschung, 16. Beiheft); Exposiciones res-
pecto a la disciplina eclesiástica en Schmidt, H.R. et al.: Dorf und Religion… op. cit.

12 Sobre el tema en general Schilling, H. ed.: Kirchenzucht… op. cit.; Ibid. “Die Konfessionalisierung
von Kirche, Staat und Gesellschaft –Profil, Leistung, Defizite und Perspektiven eines geschichteswissenschaf-
tlichen Paradigmas”, Reinhard, W./H. Schilling eds.: Katholische Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Sympo-
sion der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum und des Vereins für Reformationsgeschichte, Güters-
loh/Münster, 1995, pp. 1-49, especialmente pp. 16-20. Otras exposiciones críticas de estos trabajos, especial-
mente la aportación de F. Konersmann en Zeitschrift für Historische Forschung 25 (1998), pp. 449-451, y el artí-
culo de G. Schwerhoff sobre “Sündenzucht, Disziplinierung und soziale Kontrolle. Zu einer Zwischenbilanz
frühneuzeitlicher Kirchenzucht” (en Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte, 16 –1997- pp. 195-202). Tra-
bajos más recientes sobre el protestantismo, Schmidt, H.R. et al.: Dorf… op. cit.; Pfister, U.: “Reformierte Sitten-
zucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation: Graubünden, 16.-18. Jahrhundert”, Archiv für Re-
formationsgeschichte, 87 (1996), pp. 287-333; Parker, Ch.H.: “Moral Supervision and Poor Relief in the Refor-
med Church of Delft, 1579-1609”, Ibid. pp. 334-361; Houston, R.: “The Consistory of the Scots Church, Rot-
terdam: An Aspect of ‘Civic Calvinism’, c. 1600-1800”, ibid. pp. 362-392; Müller, S.: “Die Konfessionalisierung
in der Grafschaft Oldenburg-Untersuchungen zur ‘Sozialdisziplinierung’ einer bäuerlichen Gesellschaft in der
Frühen Neuzeit”, Archiv für Reformationsgeschichte, 86 (1995), pp. 257-318; Mahlerwein, G.: “’Die Untertha-
nen mögten singen und tantzen, und sich gar uff die Köpf stellen’–Zur Reichweite presbyterialer Kirchenzucht
zwischen dörflichem Eigensinn und weltlichen Machtansprüchen im späten 17. Jahrhundert”, Der Worsmgau,
17 (1998), pp. 56-88.  Ampliando los estudios: Schlögl, R.: “Öffentliche Gottesverehrung und privater Glaube
in der frühen Neuzeit. Beobachtungen zur Bedeutung von Kirchenzucht und Frömmigkeit für die Abgrenzung
privater Sozialräume”, Melville, G./P. von Moos eds. Das Öffentliche und Private in der Vormoderne, Köln, 1998,
pp. 165 ss. Sobre el catolicismo Myers, W.D.: Poor, Sinning Folk: Confession and Concience in Counter-Reforma-
tion Germany, Ithaca 1996; Ibid. “Ritual, Confession and Religion in Sixteenth-Century Germany”, Archiv für

elementos procedentes de otras teorías. En lo que se refiere al disciplinamien-
to social, el punto de vista centrado en el estudio de las realizaciones estatales
(enfoque estatalista) fue primero criticado por la investigación que se concen-
traba en el significado de la disciplina eclesiástica10. La investigación sobre la
disciplina eclesiástica es mucho más antigua que la discusión sobre el discipli-
namiento social y tiene su origen en el siglo XIX. Sin embargo, durante mu-
cho tiempo fue más bien una colección de curiosidades sobre los abismos del
alma que una ciencia histórica propiamente dicha. Más tarde recibió un em-
puje de cientificación y profesionalización al ser acoplada dentro de la investi-
gación sobre el disciplinamiento social11. El resultado fue que la óptica pres-
biteriana calvinista sobre la disciplina eclesiástica, que había dominado com-
pletamente hasta entonces, se ampliaba de forma decisiva hacia todas las de-
más iglesias confesionales y comunidades religiosas en la Europa de la Edad
Moderna incluido sus colonias en ultramar12.

el disciplinamiento social en la edad moderna 23

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


La coordinación de la así ampliada historia de la disciplina eclesiástica
moderna con la investigación del disciplinamiento social dirigido por el esta-
do, según Gerhard Oestreich, significó una considerable ampliación del área
de investigación. Este conocimiento ha sido reforzado por los estudios, cada
vez más diferenciados, referidos a los procesos de construcción estatal y por el
hecho de que en el discurso también se atendió a la progresión de lo jurídico y
lo burocrático. Estas aportaciones se deben especialmente a la investigación
internacional sobre la justicia criminal, incluido el teatro del terror que impli-
caban los castigos13 pero también a la investigación sobre las ordenanzas de

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna24

Reformationsgeschichte, 89 (1998), pp. 125-143; Ibid. “Die Jesuiten, die häufige Beichte und die katholische Re-
form in Bayern”, Beiträge zur altbayrischen Kirchengeschichte, 42 (1996), pp. 45-58. Un estudio casuístico, Hol-
zem, A.: “Katholische Konfessionalisierung und Kirchenzucht”, Westfälische Forschungen, 45 (1995), pp. 295-
332; Reflexiones trascendentales teóricas y prácticas respecto al proceso de formación eclesiástica y estatal; Ibid.
“Konfessionsgesellschaft. Christenleben zwischen staatlichem Bekenntniszwang und religiöser Heilshoff-
nung”, Zeitschrift für Kirchengeschichte, 110 (1999), pp. 53-85. Sobre el papel de las visitaciones: Nubola, C./A.
Turchini: Fonti ecclesiastiche per la storia e religiosa d’Europa: XV/XVII secolo, Bolonia, 1999. O. Feldbauer está
preparando una tesis en Munich sobre el papel que jugaron los curas católicos en el disciplinamiento social en la
diócesis de Freising. Respecto a ultramar, Friedeburg, R.V.: Sündenzucht und sozialer Wandel. Earls Colne (En-
gland), Ipswich und Springfield (Neuengland) c. 1524-1690 im Vergleich, Stuttgart 1993.  Primeros estudios sobre
la disciplina eclesiástica en el anabaptismo, Goertz, H.-J.: “Kleruskritik, Kirchenzucht und Sozialdisziplinie-
rung in den täuferischen Bewegungen der Frühen Neuzeit”, Schilling, H. ed. Kirchenzucht… op. cit. pp.183-
198. Aún no se ha realizado una investigación comparativa de procesos parecidos a la disciplina eclesiástica
cristiana en el judaísmo. Respecto a disciplinamiento en general por la excomunión en el judaísmo, voz “He-
rem”, Encyclopaedia Iudaica, Jerusalem, 1971, pp. 343-358; Battenberg, F.: Das europäische Zeitalter der Juden,
Darmstadt, 1990, t. I, pp. 116 ss. y t. II, p. 15, 152 ss.; Breuer, M./M. Graetz: Deutsch-jüdische Geschichte der
Neuzeit, t. I, Munich, 1996, pp. 164 ss.

13 Los orígenes de la historia de criminalidad están en Europa Occidental y América, como también en
Occidente se fundó International Association for the History of Crime and Criminal Justice (IAHCCJ), impulsada
por la Maison des Sciences de l’Homme de París y promotora de una Newsletter y de la revista CHS (Crime, His-
toire et Sociétés/Crime, History and Societies). Además de los conocidos investigadores británicos y franceses fue-
ron, sobre todo, los holandeses quienes se dedicaron a la historia de criminalidad y la representaron internacio-
nalmente. Vid. p. ej. Diederiks, H.: “Patterns of criminality and law enforcement during the Ancien Régime: the
Dutch case”, Criminal Justice History, 1 (1980), pp. 157-175; Ibid. In een land van justitie. Criminaliteit van vrou-
wen, soldaten en ambtenaaren in de 18e-euwse Republiek, Hilversum, 1992; Egmond, F.: Underworlds. Organized
Crime in the Netherlands, 1650-1800, Cambridge, 1993; Huussen, A.H. jr.: Veroordeeld in Friesland. Criminali-
teitsbestrijding in de eeuw der Verlichtung, Leeuwarden, 1994; finalmente y en especial Spierenburg, P.: The Specta-
cle of Suffering, Cambridge, 1984; Ibid. The Broken Spell. A Cultural and Anthropological History of Preindustrial
Europe, New Brunswick/London, 1991; Ibid. “Justice and the mental Hworlds. Twelve years of research and in-
terpretation of criminal justice data”, IAHCCJ-Newsletter, 14 (1991), pp. 38-79; Ibid.: “Faces of Violence: Homi-
cide Trends and Cultural Meanings: Amsterdam 1431-1816”,  Journal of Social History, 27 (1994), pp. 701-716;
Ibid.: “The Body and the State: Early Modern Europe”, Morris, N./D.J. Rothman eds. The Oxford History of the
Prison, New York/Oxford, 1995, pp. 48-77. Tres importantes ensayos informan sobre la investigación de crimi-
nalidad en Alemania, Schwerhoff,  G.: “Devianz in der alteuropäischen Gesellschaft. Umrisse einer historischen
Kriminalitätsforschung” y Eibach, J.: “Kriminalitätsgeschichte zwischen Sozialgeschichte und Historischer Kul-
turforschung”, ambos en Historische Zeitschrift, 263 (1996), pp. 681-715; Ibid. “Recht-Kultur-Diskurs. Nullum
Crimen sine Scientia” (se publicará en Zeitschrift für Neuere Rechtsgeschichte, 1999). Importantes para la recep-

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



––––––––––––––––––––

ción fueron Dülmen, R. van ed.: Verbrechen, Strafen, Soziale Kontrolle, Frankfurt, 1990 y Blauert, A./G. Schwer-
hoff eds. Mit den Waffen der Justiz. Zur Kriminalitätsgeschichte des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit,
Frankfurt, 1995.  Michael Frank publicó un buen estudio sobre mundo rural (Dörfliche Gesellschaft und Krimi-
nalität. Das Fallbeispiel Lippe, 1650-1800, Paderborn 1995), también innovador,  ya que planteó ampliar el con-
cepto acuñado por Oestreich a los sistemas de de orden público en la esfera local (p. 38), abriendo nuevas posi-
bilidades del análisis empírico. Son también interesantes los artículos de M. Häberlein (Devianz… op. cit.) y la
obra colectiva Blauert, A./G. Schwerhoff eds.: Kriminalitätsgeschichte, Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte
der Vormoderne, Konstanz, 2000. Respecto al “teatro del terror” Dülmen, R. van: Theaters des Schreckens. Ge-
richtspraxis und Strafrituale in der Frühen Neuzeit, Munich, 1985, así como finalmente Schild, W.: “Verstümm-
lung des menschlichen Körpers”, Dülmen, R. van ed. Erfindung des Menschen (Ausstellungskatalog), Wien, 1998,
pp. 283-304. Amplia bibliografía en la contribución de K. Härter (“Social control and enforcement of police
ordinances in early modern criminal procedure”) en Schilling, H. ed.: Institutionen… op. cit.

14 El Repertorium der Policeyordnungen der frühen Neuzeit, editado por K. Härter y M. Stolleis, nos des-
cubre las órdenanzas de policía. Hasta ahora se ha publicado tomo 1, ed. por K. Härter (Deutsches Reich und
geistliche Kurfürstentümer, Frankfurt, 1996); tomo 2,  ed. por. T. Simon (Brandenburg-Preußen mit Nebenterrito-
rien, Frankfurt, 1998); tomo 3, ed. por L. Schilling/G. Schuck (Wittelsbacher Territorien, Frankfurt, 1999). Ver
el artículo de K. Härter (op. cit.) en Schilling, H. ed.: Institutionen… op. cit. donde toma buena nota de la biblio-
grafía disponible. Son dignas de destacarse también dos monografías: la de H. Schnabel-Schüle (Überwachen
und Strafen im Territorialstaat. Bedingungen und Auswirkungen des Systems strafrechtlicher Sanktionen im frühneu-
zeitlichen Württemberg, Köln, 1997) y M. Hagemaier (Predigt und Policey. Der gesellschaftliche Diskurs zwischen
Kirche und Obrigkeit in Ulm 1614-1639, Baden-Baden 1989).

policía en la Edad Moderna. Fruto del esfuerzo de Gustaf Klemens Schmel-
zeisen estas temáticas son abordadas desde hace unos años por estudiosos in-
tegrados en un centro especializado del Instituto Max Planck para historia le-
gal14. A la ampliación de los temas siguió inevitablemente una pluralización
de los métodos y del marco teórico aplicable. Empujado sobre todo por la in-
vestigación criminal y la disciplina eclesiástica se produjo además una inter-
nacionalización del campo de investigación y se desarrolló una marcada inter-
disciplinariedad. Ya que además de historiadores generales, sociales y consti-
tucionales ahora participan también historiadores eclesiásticos y teólogos,
historiadores jurídicos y juristas que, al relacionar entre sí sus objetos de co-
nocimiento, a su vez, supieron integrar su trabajo dentro de una perspectiva
panhistórica. Todo esto tuvo como resultado que los historiadores alemanes
rechazaron pronto el punto de vista historiográfico centrado en aspectos
constitucionales y legales en un sentido estricto, aunque lo hicieron sin cues-
tionar el importante papel de las instancias estatales dentro del proceso de
control social en la Edad Moderna. 

Este campo de investigación experimentó otra ampliación metodológi-
ca y teórica gracias a las aportaciones de Norbert Elias, Michel Foucault y
Pierre Bourdieu, que llevaron a etnólogos, antropólogos y psicólogos a parti-
cipar en el debate sostenido por historiadores e hizo que éstos adoptaran mé-

el disciplinamiento social en la edad moderna 25

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


todos etnológicos, antropológicos y psicológicos15. Curiosamente, las investi-
gaciones sobre la disciplina eclesiástica y control del crimen fueron las que
primero se abrieron a esos nuevos métodos16.

Recientemente se han sostenido discusiones fructíferas sobre la rela-
ción existente entre el disciplinamiento social y la asistencia a los pobres17, así
como sobre el papel y la importancia del honor18, entendiendo esta noción
como una categoría que obraba desde abajo y que estaba enraizada en la so-
ciedad misma. Los estudios sobre el concepto de honor permitieron someter
a crítica a Oestreich y la investigación sobre el disciplinamiento social influi-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna26

––––––––––––––––––––
15 Sobre el debate en torno al cambio histórico-cultural, Hardtwig, W./H.U. Wehler eds. Kulturgeschich-

te heute, Göttingen, 1996 (Sonderheft Geschichte und Gesellschaft, 16); Wehler, H.U.: Die Herausforderung der Kul-
turgeschichte, Munich, 1998. Sobre la recepción de Elias, Foucault y Bourdieu en la investigación del disciplina-
miento, Breuer, S.: “Sozialdisziplinierung. Probleme und Problemverlagerungen eines Konzeptes bei Max We-
ber, Gerhard Oestreich und Michel Foucault”, Sachße, C./F. Tennstedt eds. Soziale Sicherheit und soziale Diszi-
plinierung, Frankfurt, 1986, pp. 45-69; Schwerhoff, G.: “Zivilisationsprozeß und Geschichtswissenschaft. Nor-
bert Elias’ Forschungsparadigma in historischer Sicht”, Historische Zeitschrift, 266 (1998), pp. 562-603; Dinges,
M.: “The Reception of Michel Foucault’s ideas on social discipline, mental asylums, hospitals and the medical
profession in German historiography”, Jones, C./R. Porter eds. Reassessing Foucault, Londres, 1994, pp. 181-212;
Ibid.: “Michel Foucault, Justizphantasien und die Macht”, Blauert, A./G. Schwerhoff eds. Justiz… op. cit. pp.
189-212; Ibid. “’Historische Anthropologie’ und ‘Gesellschaftsgeschichte’. Mit dem Lebensstilkonzept zu einer
‘Alltagskulturgeschichte’ der frühen Neuzeit?”, Zeitschrift für Historische Forschung, 24 (1997), pp. 178-214, espe-
cialmente pp. 196 ss.;  Riley, Ph.F.: “Michel Foucault, Lust, Women and Sin in Louis XIV’s Paris”, Church His-
tory, 59 (1990), pp. 35-50; Reichardt, S.: “Bourdieu für Historiker? Ein kultursoziologisches Angebot an die So-
zialgeschichte”, Mergel, T./T. Welskopp eds. Geschichte zwischen Kultur und Gesellschaft, Munich, 1997, pp. 71-94
(con amplia referencia bibliográfica). El tomo en general es importante para concienciarse de la necesidad de in-
tegrar en un discurso sociedad y cultura, estructuras e experiencias individuales, concepciones globales y percep-
ciones individuales. Una síntesis del debate en Burke, P.: “Zivilisation, Disziplin und Gesellschaftstheorie”,
Leimgruber, B.  ed. Die Frühe Neuzeit… op. cit. pp. 57-70 (Elias, Bajtin, Foucault).

16 Fueron fundamentales la monografía de G. Schwerhoff (Köln im Kreuzverhör. Kriminalität, Herrs-
chaft und Gesellschaft in einer frühneuzeitlichen Stadt, Bonn 1991) así como para la disciplina eclesiástica, el tra-
bajo de H. Roodenburg (Onder censuur. De kerkelijke tucht in de gereformeerde gemeente van Amsterdam, Hilver-
sum, 1990; Ibid. “Reformierte Kirchenzucht und Ehrenhandel. Das Amsterdamer Nachbarschaftsleben im 17.
Jahrhundert”, Schilling, H. ed. Kirchenzucht… op. cit. pp. 129-151).

17 Sobre todo R. Jütte introdujo este enfoque en Alemania. Vid. “Disziplinierungsmechanismen in der
städtischen Armenfürsorge in der Frühneuzeit”, Sachße, C./F. Tennstedt eds. Soziale… op. cit. También Din-
ges, M.: “Frühneuzeitliche Armenfürsorge als Sozialdisziplinierung? Probleme mit einem Konzept”, Geschichte
und Gesellschaft, 17 (1991), pp. 5-29.

18 Castan, Y.: Honnêteté et relations sociales en Languedoc, 1715-1780, París, 1974. Roodenburg, H.: “Eer
en oneer ten tijde van de Republiek: een tussenbalans”, Volkskundig Bulletin, 22 (1996), pp. 129-148. M. Dinges
ha planteado recientemente en Alemania el debate sobre el honor. Dinges, M.: Der Maurermeister und der Fi-
nanzrichter. Ehre, Geld und soziale Kontrolle im Paris des 18. Jahrhunderts, Göttingen, 1994. Ibid. “Die Ehre als
Thema der Stadtgeschichte. Eine Semantik im Übergang vom Ancien Régime zur Moderne”, Zeitschrift für His-
torische Forschung, 16 (1989), pp. 409-440; Ibid. “’Weiblichkeit’ in ‘Männlichkeitsritualen’? Zur weiblichen Taktik
im Ehrenhandel in Paris im 18. Jahrhundert”, Francia 18 (1991), pp. 71-98. Importantes aportaciones son tam-
bién Schreiner, k./G. Schwerhoff eds. Verletzte Ehre. Ehrkonflikte in den Gesellschaften desMittelalters und der
Frühen Neuzeit, Köln, 1995; Backmann, S. ed.: Ehrkonzepte in der Frühen Neuzeit. Identitäten und Abgren-

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



––––––––––––––––––––
zungen, Berlín, 1998. Consúltese también los artículos de M. Bellabarba (“Honour discipline and the State. No-
bility and justice in Italy, fifteenth to seventeenth centuries”) y T.A. Mantecón (“Honour and social discipline in
early modern Spain”) en Schilling, H. ed. Institutionen… op. cit. pp. 203-223 y 225-248. Un ejemplo de investiga-
ción sobre honor en el marco de la comunicación cotidiana Walz, R.: Hexenglauben und magische Kommunikation
im Dorf der Frühen Neuzeit, Paderborn, 1993; similarmente Frank, M.: “Ehre und Gewalt im Dorf der Frühen
Neuzeit: Das Beispiel Heide”, Schreiner, K./G. Schwerhoff  eds. op. cit. pp. 320-338.

19 Sobre el concepto de arbitraje social, Dinges, M.: “Aushandeln von Armut in der Frühen Neuzeit:
Selbsthilfepotential, Bürgervorstellungen und Verwaltungslogiken”, Werkstatt Geschichte, 10 (1995), pp. 7-15;
Ibid.: “Pest und Staat. Von der Institutionengeschichte zur sozialen Konstruktion?”, Dinges, M./T. Schlich ed.
Neue Wege der Seuchengeschichte, Stuttgart 1995, pp. 71-103; Ibid. “Historische Anthropologie“, op. cit. especial-
mente pp. 189 ss.

20 Así lo constató Gerhard Schuck: “el concepto de Oestreich fue el punto de partida de la recepción his-
tórica del concepto de disciplina y sigue estando en el centro de la investigación sobre el disciplinamiento social y
sus discusiones“ (Schuck, G.: “Theorien…”, op. cit. p. 38). Las exposiciones de Schuck son interesantes también
porque explica cómo el concepto de Oestreich de disciplinamiento social está asentado “en la discrepancia entre la
referencia al avance y la crítica de la modernización” (p. 59). También subraya cómo los científicos resaltaron la
“contradicción al carácter más bien estático del concepto de vieja Europa de Otto Brunner y Dietrich Gerhard” (p.
35). Al hacerlo, se manifiesta indirectamente que la crítica total hacia el modelo de disciplinamiento social y a su
perspectiva focalizada sobre “los momentos dinámicos del cambio que anunciaba la sociedad moderna” (p. 36) se
mueve cerca de los conceptos de Brunner y Gerhard que cubren la sociedad premoderna con un velo romántico.

21 Compare el balance de investigación sobre aportaciones ya mencionadas en el campo de la historia
de la criminalidad (nota 13), la disciplina eclesiástica (nota 12), la investigación sobre ordenanzas de policía
(nota 14), sobre el disciplinamiento social en general (nota 3). De los compendios de investigación indicados
mencionaré sólo el informe sobre “Sozialdisziplinierung und Konfessionalisierung” de Westfälischen Forschungen
(42, 1992); especialmente los artículos de M. Prinz y G. Lottes, y los detallados escritos historiográficos en
Schmidt, H.R. et al.: Dorf… op. cit. Un informe interesante, aunque descuida sobre todo la macrohistoria o his-
toria estructural ofrece Bogner, R.G./C. Müller: “Arbeiten zur Sozialdisziplinierung in der frühen Neuzeit. Ein
Forschungsbericht für die Jahre 1980-1994”, Frühneuzeit-Info, 7 (1996), pp. 127-142, 224-252; Vogel, S.: “So-
zialdisziplinierung als Forschungsbegriff?”, Frühneuzeit-Info 8 (1997), pp. 190-194.

da por él. Se defendía que no fue el disciplinamiento desde arriba a través de
instituciones como Estado o Iglesia que fue determinante para la formación
del mundo europeo, sino la autorregulación y sociabilidad por parte de los mis-
mos implicados, lo que se concretaba en los municipios, la corporación y la
vecindad19. Esta crítica, sin embargo no ha implicado un retroceso significati-
vo en la investigación general sobre el disciplinamiento20.

II. Raíces y tendencias de una investigación comparativa 
e interdisciplinaria sobre el disciplinamiento social

Las opciones historiográficas esbozadas anteriormente han sido objeto
de extensos informes literarios y análisis históricos21. Por consiguiente, ya no
me es necesario discutirlas de nuevo aquí. Trateré, sin embargo, de examinar
los resultados de las investigaciones sobre el disciplinamiento social, el con-

el disciplinamiento social en la edad moderna 27

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


trol social, la justicia criminal etc. e intentaré resumirlos esos resultados de
forma sistemática, con el fin de ofrecer una imagen del estado de la cuestión
útil para las investigaciones actuales y futuras.

El contenido de la investigación: las temáticas

Las investigaciones respecto a los procesos modernos de control, regu-
lación, disciplinamiento y disciplina han conseguido un contenido objetivo
extraordinariamente diferenciado y por lo tanto entran en múltiples proble-
mas relacionados con campos vecinos o cogen impulsos de allí. Así, la investi-
gación sobre el disciplinamiento se ha ido extendiendo mucho más allá de aque-
llos temás que originalmente la ocuparon: el Estado, Iglesia, justicia, adminis-
tración… Abarca también ya los estudios sobre el matrimonio y la familia, la
vecindad, los gremios, las hermandades, el ejército… junto con los fenómenos
como honor, género o educación22. La mayoría de estas temáticas había preo-
cupado ya a la investigación previa sobre el disciplinamiento, siendo el matri-
monio, la familia, la educación, la sexualidad… la vecindad o los barrios unos
objetivos bien definidos para la política que desarrollaban los poderes civiles y
religiosos. Sin embargo, al convertirse estas temáticas en objetos indepen-
dientes de investigación, aparecen bajo nuevos y variados puntos de vista. Es-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna28

––––––––––––––––––––
22 Entre la multitud de estudios sobre estos temas son destacables sobre el matrimonio y la familia,

Hofer, R.E.: Üppiges, unzüchtiges Lebewesen. Schaffhauser Ehegerichtsbarkeit von der Reformation bis zum Ende des
Ancien Régime, Berna, 1993; Watt, J.R.: The making of modern marriage. Matrimonial control and the rise of senti-
ment in Neuchâtel 1500-1800, Ithaca, 1992; Kingdon, R.M.: Adultery and divorce in Calvin’s Geneva, Cambrid-
ge, 1995. K.A. Lynch (Pittsburg) está preparando una amplia monografía sobre  matrimonio y familia. Discutió
en la Conferencia Internacional celebrada en la Villa Vigoni en 1997, los borradores de sus párrafos referidos a
las conexiones de esta obra con la historia del disciplinamiento social. Sobre las vecindades Lis, C./H. Soly,
“Beter een groede buur dan een verre friend. Buurschap en buurleven in Westeuropese steden”, en Vries, B. de
ed. De kracht der zwakken, Amsterdam, 1992, pp. 81-107; Ibid. “Neighbourhood and Social Change in West
European cities”, en International Review of Social History, 38 (1993), pp. 1- 30; Roodenburg, H.: “Nachbars-
chaftsleben (como nota 15);el mismo. Naar een etnografie van de vroegmoderne stad. De ‘gebuyrten’ in Leiden
en Den Haag”, en Boekhorst, p. de et al. ed. Cultuur en maatschappij in Nederland, 1500-1850, Meppel 1992,
pp. 81-107; Roeck, B.: “Neighbourhoods and The Public in German Cities”, en Schuurman, A./P. Spierenburg
ed. Private Domain, Public Inquiry, Hilversum, 1996, pp. 193-209; respecto a la disciplina eclesiática ver Sch-
midt, H.R.: “Pazifizierung des Dorfes - Strukturwandel von Nachbarschaftskonflikten vor Berner Sittenge-
richten 1570-1800”, en Schilling, H. ed. Kirchenzucht... op. cit. pp. 81-128. Sobre las hermandades, Châtellier,
L.: L’Europe des dévots, París 1987. Respecto al honor véase nota 18. Más adelante me ocupo de la historia del
género. Sobre el papel de la educación ver Maurer, M.: Kirche, Staat und Gesellschaft im 17. und 18. Jahrhunderts,
Munich, 1999 (Enzyklopädie Deutscher Geschichte, 51), pp. 93 ss.  Ver también Ehrenpreis, S.: “Sozialdisziplinie-
rung durch Schulzucht? Bildungsnachfrage, konkurrierende Bildungssysteme und der ‘deutsche Schulstaat’ des
Siebzehnten Jahrhunderts”, en Schilling, H. ed. Institutionen... op. cit. pp. 167- 185 (con amplia bibliografía).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
23 W. Janssen (“’Gute Ordnung’ als Element der Kirchenpolitik in den Vereinigten Herzogtümern Jü-

lich-Kleve-Berg”, en Dietz, B./S. Ehrenpreis eds. Drei Konfessionen... op. cit. pp. 33-48) describe la práctica del
derecho, orden, disciplina, disciplinamiento y control en las sociedades europeas de la Edad Moderna desde el
ejemplo de los ducados del Bajo Rhin. Destaca dos circunstancias básicas para la Edad Moderna europea, que,
sin embargo, no son tenidas en cuenta por quienes sólo se basan en experiencias individuales: por un lado, sur-
gen “nuevas nociones de Estado [si se quiere Moderno, o distinto de la época medieval] junto con una nueva
comprensión de soberanía ..... El soberano se dispone a ‘ordenar’ su dominios, crear orden, vigilar para que en
los territorios donde gobierna exista un ‘buen orden’” (p. 35); por otro lado, también existe una indefinición en-
tre spiritualia y temporalia y de los “esfuerzos para erradicar el mal“  que contrapusieron el Estado y la Iglesia,
ocasionando una mezcla de disciplina eclesiastica y disciplinamiento social más amplio; en ambos casos se bus-
caba un ideal de  ‘ordo politicus’ cristiano“ (p. 43). Es necesario tener en cuenta estas dos características estruc-
turales -especialmente en el tránsito de la Edad Media tardía y en la primera Edad Moderna- si se quiere estu-
diar el fenómeno del “control social” en esta época.

24 Puedo referirme aquí a mis propios estudios anteriores sobre la disciplina eclesiástica en Alemania
Noroccidental y Holanda, sobre todo: Schilling, H.: “Reformierte Kirchenzucht als Sozialdisziplinierung? -
Die Tätigkeit des Emder Presbyteriums in den Jahren 1557-1562” [Comparando los concejos eclesiásticos de
Groningen y Leiden y su proyección hacia el siglo XVII], en Ehbrecht, W. /H. Schilling eds. Niederlande und
Nordwestdeutschland, Köln, 1983 (también en Städteforschung, Reihe A, tomo 15), pp. 261-327; Ibid. “Sünden-
zucht und frühneuzeitliche Sozialdisziplinierung. Die calvinistische, presbyteriale Kirchenzucht in Emden
vom 16. bis 19. Jahrhundert”, en Schmidt, G. ed. Stände und Gesellschaft im Alten Reich, Stuttgart 1989, pp. 265-
302; Ibid. “Frühneuzeitliche Formierung und Disziplinierung von Ehe, Familie und Erziehung im Spiegel cal-
vinistischer Kirchenratsprotokolle”, en Prodi, P. ed. Glaube und Eid. Treueformeln, Glaubensbekenntnisse und So-
zialdisziplinierung zwischen Mittelalter und Neuzeit, Munich, 1993, (Schriften des Historischen Kollegs, Bd. 28)
pp. 199-235. También Sibeth, U.: Eherecht und Staatsbildung, Darmstadt, 1994; Konersmann, F.: “Disziplinie-
rung und Verchristlichung von Sexualität und Ehe in Pfalz-Zweibrücken im 16. und 17. Jahrhundert”, en Blät-
ter für Pfälzer Kirchengeschichte und religiöse Volkskunde, 58 (1991), pp. 11-41.

to no ha estancado los estudios sobre la disciplina estatal y eclesiástica23, sino
que ha hecho que se completaran y, así, el aspecto general de los procesos de
control, regulación y disciplinamiento a los que estaban expuestos los hom-
bres en la Edad Moderna se hicieron más complejos y veraces. Más veraz
también en el sentido de que, dado que la perspectiva era más amplia, la aten-
ción se centró sobre las bases sociales.

La ampliación del campo de investigación ha tenido más ventajas. Re-
sultaron fructíferas las aproximaciones a temáticas que a primera vista poco
tenían que ver con el control social y disciplinamiento. Así, por ejemplo, den-
tro de la investigación sobre el disciplinamiento recibió impulso la historia de
la sexualidad. Anteriormente se contemplaba esta temática desde la perspec-
tiva eclesiástica y se trataba de identificar la disciplina dentro del matrimonio
o del género, entendiendo esa disciplina como base para explicar el orden24

social. Esta la perspectiva de investigación ampliada es complementaria de
otras anteriores. Estoy pensando, por ejemplo, en la exposición de Ulrike
Gleixner sobre “La definición de género en los procesos de abusos deshones-

el disciplinamiento social en la edad moderna 29

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tos en la Edad Moderna”25, en los trabajos sobre matrimonio, sexualidad y re-
laciones entre los sexos y su evolución entre los siglos XV y XVII que ha rea-
lizado Susanna Burghartz basándose en los pleitos matrimoniales de Basilea
y otras fuentes documentales suizas26 o en el estudio local realizado por Helga
Zöttlein sobre las relaciones de pareja extramatrimoniales en la ciudad de
Hessen del elector Zierenberg en el “Vormärz”. De acuerdo con este estudio,
los modelos vitales de las parejas investigadas estuvieron determinados por un
conjunto de intereses de las autoridades, de la iglesia municipal y los de los
propios implicados27.

Del mismo modo, se abren perspectivas de investigación allí donde
coinciden la historiografía sobre la disciplina y la focalizada en las minorías o
las migraciones. También esta perspectiva hunde sus raices en estudios ante-
riores ya que en unas cuantas “comunidades de disciplina eclesiástica” presbi-
teriana constituyeron minorías marginadas. Bajo la novedosa perspectiva de
la historia de la vida cotidiana y de las experiencias vitales se han podido
identificar y describir mejor las influencias respectivas –y sus consecuencias–
para la autoafirmación de las minorías y la formación de identidades colectiva
e individuales. Así se ha observado al analizar la disciplina eclesiástica de la
iglesia francesa en Londres. Esta iglesia integró a sus miembros de forma va-
riada. Formó una unidad religiosa de los inmigrantes franceses constituyendo
una comunidad exclusivamente eucarística, célula que fue un instrumento de
integración social para todos cuantos engrosaban la minoría francesa en Lon-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna30

––––––––––––––––––––
25 Gleixner, U.: ‘Das Mensch’ und ‘der Kerl’. Die Konstruktion von Geschlecht in Unzuchtsverfahren der

Frühen Neuzeit (1700-1760), Frankfurt, 1994.
26 Burghartz, S.: Reinheit-Ordnung-Unzucht. Ehe, Sexualität und Geschlechterverhältnisse am Beispiel des

Baseler Ehegerichts im 16. und 17. Jahrhundert, Habilitationsschrift, Basilea, 1997; Ibid.: “Zwischen Integration
und Ausgrenzung. Zur Dialektik reformierter Ehetheologie am Beispiel Heinrich Bullingers”, en L’Homme,
Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 8 (1997), pp. 30-42; Ibid. “Rechte Jungfrauen oder unverschämte Töchter?
Zur weiblichen Ehre im 16. Jahrhundert”, en Journal für Geschichte 1 (1991), pp. 38-45; Ibid. “Jungfräulichkeit
oder Reinheit? Zur Änderung von Argumentationsmustern vor dem Baseler Ehegericht im 16. und 17. Jahr-
hundert”, en Dülmen, R.  van (ed.), Dynamik der Tradition, Frankfurt, 1992, pp. 13-40.

27 Zöttlein, H.: “‘Unzüchtige’ Frauen – ‘Unzüchtige’ Männer. Nichteheliche Paarbeziehungen in der
hessischen Landstadt Zierenberg im Vormärz”, en Archiv für Sozialgeschichte 38 (1998), pp. 23-40. Ver también
Hull, I.V.: Sexuality, State and Civic Society in Germany, 1700-1815, Ithaca, 1996. M. Lúdicke (Göttingen)
ofrece interesante conceptualización para la historia del género en su estudio sobre la disciplina eclestiastica
presbiterial en Hessen-Kassel en los siglos XVIII–XX. Sobre el tema, en general, recientemente el contundente
estudio de Wunder, H.: “Normen und Institutionen der Geschlechterordnung am Beginn der Frühen Neu-
zeit”, en Ibid./G. Engel eds. Geschlechterperspektiven. Forschungen zur Frühen Neuzeit, Königstein, 1998, pp. 57-
78, sobre el disciplinamiento también pp. 58, 70 ss. Este artículo ofrece un modelo para el perfil de investiga-
ción sobre el disciplinamiento social que propongo aquí.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
28Littleton, Ch.: “Ecclesiastical Discipline in the French Church of London and the Creation of

Community, 1560-1600”, en Archiv für Reformationsgeschichte, 91 (2000).
29 Lotz-Heumann, U.: “Konfessionalisierung...”, op. cit.; Black, A.: “The Commune in Political The-

ory in the Late Middle Age”, en Blickle, p. ed. Theorien kommunaler Ordnung in Europa, Munich, 1996, pp. 99-
112, esp. 103 ss. Volker Leppin conecta con la temática del disciplinamiento social al subrayar la necesidad teo-
lógica y psicológica individual y social de disciplina penitencial dentro del pensamiento apocalíptico y escatoló-
gico del luteranismo de fines del siglo XVI. Leppin, V.: Antichrist und Jüngster Tag. Das Profil apokalyptischer
Flugschriftenpublizistik im deutschen Luthertum 1548-1618, Gütersloh, 1999, pp.  262 ss.).

30 Grünberger, H.: “Institutionalisierung des protestantischen Sittendiskurses”, en Zeitschrift für His-
torische Forschung, 24 (1997), pp. 215-252; Ibid. “Kirchenordnung zwischen göttlicher und äußerlicher Gerech-
tigkeit”, en Münkler, H./M. Llanque eds. Konzeptionen der Gerechtigkeit, Baden-Baden, 1999, pp. 101-124.

dres, sin importar si pertenecían a la iglesia francesa o no. Finalmente, esta
célula también integró a la minoría francesa de una forma ya política, ya que
el gobierno inglés consideraba el presbiterio de las comunidades de extranje-
ros como gremio representativo de todos los inmigrantes del país –en este ca-
so franceses– en Londres y lo utilizaba para su regulación y disciplinamien-
to28. En sus estudios, Ute Lotz-Heuman ha resaltado las consecuencias que
para la historia de la minoría religiosa procedían de la disciplina en un entor-
no social, político y religioso muy diferente. Se ha concentrado en el estudio
de las comunidades secretas católicas irlandesas. Ahí, la disciplina eclesiástica
desplegó considerables fuerzas integradoras y fundó la identidad política y
cultural de los irlandeses católicos que hasta nuestros días se ha defendido
con éxito, frente al imperio protestante de Inglaterra. El trabajo de integra-
ción e identidad por parte de la comunidad descrita aquí respecto a minorías
religiosas (ejemplo irlandés mencionado) y extranjeras (ejemplo londinense
citado) está considerado por Anthony Black como típico para cualquier for-
ma de sociabilidad en la Europa anterior, que principalmente reside en que “el
funcionamiento corporativo y la importancia vinculada a la autodisciplina in-
dividual” formen una coalición29.

Finalmente, hay que mencionar dos temáticas que hace poco han im-
pulsado líneas de investigación que hasta ahora apenas se habían incorporado
a la discusión historiográfica sobre el disciplinamiento social. El politólogo
Hans Grünberger se ha ocupado de estudiar las repercusiones del debate pro-
testante moralista –así como de las órdenes eclesiásticas– y también ha anali-
zado la disciplina eclesiástica presente en las nociones de orden social y polí-
tico en la Edad Moderna, así como su influencia en el ulterior desarrollo de la
teoría política30. Apoyándose en la Historia del Arte y la Historia de la Lite-

el disciplinamiento social en la edad moderna 31

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ratura, ha comprobado que la pintura, las esculturas y las formas arquitectóni-
cas, al igual que las novelas, narraciones o poemas contribuyeron esencial-
mente a la progresión del disciplinamiento y regularización de la vida en la
Edad Moderna. Esto demostraron hace poco Michael Scholz-Hänsel y Sven
Externbrink en un ejemplar estudio interdisciplinar sobre “Ribera y la Con-
trarreforma en Italia meridional: la utilidad de los paradigmas históricos de
confesionalización y disciplinamiento social para la historia del arte”31. Estos
autores han subrayado la forma en que “las tensiones de confesionalización y
disciplinamiento social” ejercieron su influencia en el arte, esgrimiendo que la
imagen religiosa perdió carisma durante el periodo de expansión de La Re-
forma. En cambio estos mismos autores constatan un “aumento de autoridad
de la pintura en el siglo XVI como consecuencia de la funcionalización” que
avanzó asociada a la nueva política confesional y social de las tres iglesias de la
Edad Moderna.

Las posibilidades comparativas

Paralelamente a las fuertes discusiones teóricas y metodológicas sosteni-
das por los historiadores, la investigación internacional sobre el disciplina-
miento ha elaborado un número extraordinario de estudios empíricos. Existen
estudios de este tipo para casi todos los países europeos y las sociedades de ul-
tramar, con dos excepciones significativas: los países de Europa Central Orien-
tal siguen siendo, por razones políticas, en gran parte terra incógnita, e Irlanda,
por razones historiográficas, se está explorando paulatinamente32. Los nume-
rosos estudios casuísticos repartidos por toda la geografía sobre el disciplina-
miento y control social en la Europa de la Edad Moderna han desarrollado de-
cisivamente nuestros conocimientos sobre estructuras y procesos fundamenta-
les para entender el tipo de civilización europea formada en los últimos qui-
nientos años. Esto da idea del potencial que ofrece un enfoque comparativo33.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna32

––––––––––––––––––––
31 en Kritische Berichte. Zeitschrift für Kunst- und Kulturwissenschaften, 3 (1996), pp. 20-36, aquí p. 33.
32 Faltan estudios sobre Europa Central-Oriental. Pánec, J.: Rezension des Bandes, en Schilling, H.

(ed.), Kirchenzucht... op. cit., en Cesky casopis historicky 1 (1997). Agradezco a Anna Ohlídal su traducción del
checo. El déficit de investigaciones aquí indicado incluye también las ciudades y territorios al Este de la antigua
frontera entre las dos Alemanias. L. Behrisch está estudiando la justicia criminal y disciplinamiento social en la
Lausitz, especialmente en Görlitz, para subsanar este déficit.

33 En general sobre la comparación de sociedades, sus teorías y métodos ver Kaelble, H./J. Schriewer
eds. Gesellschaften... op. cit. e ibid. Diskurse und Entwicklungspfade. Der Gesellschaftsvergleich in den Geschichts- und
Sozialwissenschaften, Frankfurt, 1999; finalmente, Kaelble, H.: Der historische Vergleich. Eine Einführung zum 19.
und 20. Jahrhundert, Frankfurt 1999.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
34 El manual de dos tomos cuya edición está preparando Pieter Spierenburg sobre El control social en

Europa, del siglo XVI al XX, con la participación del proyecto ya mencionado de VW, aportará importante mate-
rial básico sobre cuestiones de este tipo.

Hasta hoy se ha aprovechado este potencial sobre todo de manera in-
tracivilizatoria, es decir, comparando los diferentes pueblos y países de Euro-
pa. Se deben conocer las diferencias y analogías entre las diversas muestras in-
dividuales o colectivas de conducta, de pensamiento y de vida de las diferentes
sociedades europeas. Sin embargo, la comparación debe ser también intercivi-
lizatoria, es decir, entre europeos y no europeos. Desde Max Weber hasta
nuestros días este tipo de comparación ha sido relativamente poco atendido.
La historia de los procesos de control social, regulación y disciplinamiento
social en Europa ofrece mejores perspectivas de investigación que otros enfo-
ques para formular preguntas clave y para realizar comparaciones intercivili-
zatorias. Se debe aclarar hasta qué punto los procesos de racionalización y
disciplinamiento que se iniciaron en la Edad Media tardía y en la temprana
Edad Moderna eran fundamentales para la construcción de la Europa Mo-
derna. ¿Eran la racionalización y el disciplinamiento una especie de procesos
fantasmas, como algunos críticos de Oestreich se inclinan a afirmar? o, por el
contrario, eran auténticos procesos reales y eficaces, pese a todas las resisten-
cias que generaron en su contra y pese a las energías de autoafirmación en su
contra –la obstinación eigusinn de autoconsciencia individual y social–. Pareci-
do a lo que ocurre con las nociones de confesionalismo o comunalismo pasa con
la idea de disciplinamiento: facilita la comprensión de dinámicas sociales e in-
telectuales y culturales de la Edad Moderna de Europa Occidental, aunque
también pudieron darse procesos similares en civilizaciones que no conocie-
ron características estructurales básicas como era el sustrato del Derecho Ro-
mano, los gremios, la autonomía de las comunidades o las iglesias confesiona-
les nacidas durante la Reforma…34

Estrechamente asociada con esta perspectiva de comparaciones interci-
vilizatorias surge la pregunta sobre los límites del tipo de civilización europea
de que hablamos aquí. Ya que, igual que la confesionalisación y el comunalis-
mo/republicanismo también el concepto de disciplinamiento o, más exacta-
mente, disciplinamiento social en el sentido que lo explicó Oestreich no se re-
fiere a Europa como unidad geográfica, sino fundamentalmente a la Europa
Occidental, influida por el cristianismo latino y su cultura histórico-política.
La comparación intercivilizatoria debe aclarar si otras estructuras y procesos

el disciplinamiento social en la edad moderna 33

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


comparables también jugaron un papel importante en la Europa Oriental, de
influencias griego-ortodoxas, y, dado el caso, qué consecuencias tuvo esto pa-
ra la Historia Moderna de estos territorios. Una importancia especial corres-
ponde a Rusia que, por un lado, era un vecino directo de la Europa latina y
debido a múltiples procesos de intercambio estaba lo suficientemente cerca
del mundo Occidental, pero, por otro lado, también constituía un universo lo
suficientemente autónomo como para ofrecer una comparación fértil. La in-
vestigación sobre el disciplinamiento adentrándose en este tipo de compara-
ciones y ha presentado los primeros resultados concretos35.

Como todas las perspectivas macrohistóricas, tales comparaciones po-
nen finalmente la mira en los problemas del presente. Esto se aplica especial-
mente en el caso de Rusia, ya que se presenta la cuestión, enormemente ac-
tual, sobre cuán europeo es su ejemplo y, por lo tanto, si la antigua potencia
mundial se podrá algún día incluir en el proceso de unificación europea. Ru-
sia, o incluso toda “Europa Oriental, ¿debe integrarse en Europa Occiden-
tal”36 para poder, por fin, superar el contraste entre civilizaciones? ¿No se per-
filan en la historia de ambas civilizaciones procesos de intercambio –o estruc-
turas y equivalencias funcionales– que hacen aparecer un acercamiento entre
ambos mundos al tiempo que un futuro menos trascendental para Rusia?

La perspectiva doble (micro-macro) y la diversidad metodológica 

El amplio abanico de temas y asuntos que se ha planteado demuestra
que el dogmatismo de “una de dos” opciones –micro o macro– está superado
en la investigación de los procesos de disciplinamiento en la Edad Moderna.
En la investigación rara vez hay que escoger entre historia macro o micro o, lo
que es lo mismo, entre la perspectiva focalizada en la óptica estatalista y la que

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna34

––––––––––––––––––––
35 Ver, sobre todo la monografía, Schmidt, c.: Sozialkontrolle in Moskau. Justiz, Kriminalität und Leibei-

genschaft, 1649-1785, Stuttgart, 1996; A. Lavrov (St. Petersburgo) trabaja en la actualidad en un gran proyecto
de investigación sobre Religiosidad y disciplinamiento social en Rusia, 1650-1725 y fue tan amable que me remitió
el manuscripto con los primeros resultados. Ver también Lavrov, A.: “’Um seine Seele zu retten’. Die Verhöre
der Gottesnarren als religiöse Autobiographien, 1699-1740”, en Forschungen zur osteuropäischen Geschichte, 56.
Y también, Behrisch, L.: “Social discipline in early modern Russia, seventeenth to nineteenth centuries”, en
Schilling, H. ed. Institutionen... op. cit. pp. 325-357.

36 Schulze, H.: Phönix Europa. Die Moderne von 1740 bis heute, Berlín, 1998 (Siedler Geschichte Europas,
Bd. 4), p. 514. En el tomo anterior Die neue Zeit. Vom Christenheitseuropa zum Europa der Staaten, 1250-1750,
Berlín 1999 (Siedler Geschichte Europas, Bd. 3), también yo he destacado, por un lado, la frontera de civilización
entre cristianos griegos  y latinos que discurre entre Polonia–Lituania y el reino de los zares y, por otro lado,
también he indicado los intercambios y procesos de adaptación.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
37 Un bonito ejemplo es el trabajo de U. Gleixner citado (‘Das Mensch’ und ‘der Kerl’… op. cit. pp. 12 ss.

176, 246, nota 1 y 2), que polemiza contra los estudios que investigan el disciplinamiento “desde arriba” por el
Estado, las autoridades o las Iglesias, enfoque que rechaza. Sin embargo, en su estudio, muestra la combinación y
complementariedad y  destaca el papel cada vez más importante de las autoridades (ibid. pp. 177, 216, 218).

38 Ver la controversia en Schilling, H.: “Disziplinierung oder “Selbstregulierung der Untertanen”? -Ein
Plädoyer für die Doppelperspektive von Makro- und Mikrohistorie bei der Erforschung der frühmodernen
Kirchenzucht”, en Historische Zeitschrift, 264 (1997), pp. 675-692; Schmidt, H.R.: “Sozialdisziplinierung? Ein
Plädoyer für das Ende des Etatismus in der Konfessionalisierungsforschung”, en Historische Zeitschrift, 265
(1997), pp. 639 - 682.

39 Se publicó en Francia 26 (1999). Agradezco al Sr. Schmidt haberme enviado el manuscrito “Emden
est partout. Vers un modèle interactif de la confessionalisation”. Aunque no pretendo polemicar ahora, quiero
constatar que yo nunca he admitido una unión tan estrecha entre disciplina eclesiástica y confesionalización co-
mo parece que lo cree señor Schmidt.

40 Compare mis exposiciones sobre la Hansestadtreformation comunal en los Hansischen Geschichtsblät-
tern, 97 (1979), pp. 36-59; los artículos en la colección “Civic Calvinism”, Kirksville 1991; las exposiciones so-
bre la reforma comunal en Alemania del Noroeste en la Zeitschrift für Historische Forschung, 14 (1987), pp. 325-
333, o sobre el Republicanismo municipal de la tardía Edad Media y de la Edad Moderna en Königsberger, H.
ed. Republiken und Republikanismus, Munich, 1988, pp. 101-143, traducido al inglés en Schilling, H.: Religion,
Political Culture and the Emergence of Early Modern Europe, Leiden, 1992, pp. 3-60,  189-204 y 413-423.

se apoya en el concepto de arbitraje social; finalmente, entre el disciplina-
miento social desde arriba, en el sentido de Oestreich, y una autodisciplina
ejercida por los súbditos. El pragmatismo de la perspectiva doble y el pluralis-
mo o incluso sincretismo de los métodos y teorías determina más bien el
campo de investigación, incluso allí donde el autor se distancia con énfasis de
la investigación tradicional sobre el disciplinamiento social, centrada en las
instituciones estatales o eclesiásticas37.

Según mi parecer este diagnóstico no será modificado por la controver-
sia entre los investigadores que se publicó hace poco en Historische Zeitsch-
rift38 que Heinrich Richard Schmidt completara con un artículo que, con hu-
mor, tituló “Emden est partout”39. Es obvio que, en principio, la estrategia
doble garantiza una aproximación a la complejidad de la realidad histórica de
las sociedades de la Edad Moderna. La cuestión sobre dónde poner el énfasis
en particular, se deja al “temperamento” científico del investigador, pero sobre
todo depende del respectivo objeto de investigación. Yo mantengo en mis du-
das sobre si el caso de la ciudad de Emden realmente sirve como modelo o si
“todo es Emden”. Ciertamente, es correcto decir que las estructuras y meca-
nismos comunales y –en el caso de Emden– de ciudades-repúblicas fueron
desatendidos durante mucho tiempo. Yo mismo aludí a este problema hace
tiempo, basándome en los resultados de investigaciones sobre la Alemania del
Noroeste40. Sin embargo, sigo advirtiendo la reticencia contra cualquier clase
de universalización conceptual –también del concepto del comunalismo-re-

el disciplinamiento social en la edad moderna 35

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


publicanismo–, por muy tentador que fuera para mí al ver como mi opera pri-
ma –mi investigación sobre Emden– era canonizada por el artículo de 
Schmidt “Emden est partout”. Por lo tanto, hay que mantener la diferencia
como destaca Helga Zöttlein sagazmente: ”frente al principio del comunalis-
mo que parte de un ‘mecanismo de autorregulación de los súbditos’ está una
escuela de investigación que habla de un engranaje de fuerzas no-estatalistas
que describen el disciplinamiento practicado por las autoridades”41.

Incluso los fenómenos de vecindad y honor, así como la auto-regulación
comunitaria –o de control social– desarrollada desde esas esferas –algo que
los historiadores de la civilización esgrimen contra la opción macro– no sirven
para contraponer la historia de la civilización (Kulturgeschichte o historia cultu-
ral) a la historia de las estructuras o, dicho de otro modo, oponer macrohistoria
a microhistoria42. Esto se manifiesta claramente, si se adopta la perspectiva de
comparación intercivilizatoria que he descrito anteriormente. Ahí se mani-
fiesta claramente que la vecindad y el municipio, soportes de control social in-
formal –no del que ejercían las autoridades– y la autorregulación son estructu-
ras centrales del tipo de civilización arraigada en el Derecho Romano de Eu-
ropa Occidental. Conforme a esto no se puede comprender o describir y mu-
cho menos aún ponderar históricamente la importancia específica de funcio-
namiento para con los individuos y para con el conjunto de la sociedad sin
considerar la historia estructural.

Algo muy parecido sucede con el concepto del honor. Se puede argu-
mentar que se trata de un fenómeno antropológico que distingue al hombre
como ser humano. Sin embargo, el honor sólo tiene un efecto concreto y rele-
vante para el individuo en su entorno social concreto, y éste está determinado
esencialmente por las estructuras y modos de funcionar del conjunto de la so-
ciedad; además de por la clase de civilización a la que pertenece esa sociedad.
El honor y su dinámica comunitaria han tenido efectos distintos en las ciuda-
des y pueblos de Europa Oriental, con ninguna o débil identificación comu-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna36

––––––––––––––––––––
41 Zöttlein, H.: “‘Unzüchtige’...”, op. cit. p. 24.
42 El autor aquí habla de la Kulturgeschichte como enfoque metodológico compartido de muchos histo-

riadores alemanes. Este enfoque se traduce como historia de la civilización pero tiene que ver más con una cultural
history; o sea un enfoque etnológico-interpretativo. Esto no se debe confundir con el hecho de que antes se habló
de “civilizaciones” (Zivilisationen) un término inspirado por las ideas de Norbert Elias sobre “procesos de civiliza-
ción”. Cuando H. Schilling se refiere a historia de las estructuras alude a los posicionamientos historiográficos
que tienen un enfoque de análisis del cambio histórico desde la observación de la evolución de procesos a su jui-
cio más globales, como el disciplinamiento social o sozialdisziplinierung. H. Schilling asocia el primer punto de
vista a la noción que aquí explica de microhistoria y el segundo a la de macrohistoria (N. de. E.).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
43 Ver Bellavarba, M.: “Honour discipline…”, op. cit. passim y Mantecón, T.A.: “Honour and social dis-

cipline...”, op. cit. passim.
44 Roodenburg, H.: “Ehre in einer pluralistischen Gesellschaft: die Republik der Vereinigten Nieder-

lande”, en Backmann, S. ed.: Ehrkonzepte... op. cit. pp. 366-387. Los artículos de P. Schuster y W. Weber, el mis-
mo tomo muestran como el honor no era sólo un componente de una sociedad con fuerte peso de los sistemas de
autorregulación no oficiales, sino también un ingrediente del proceso de formación del Estado ante una falta de
valor cívico en la cultura histórico-política de Alemania como resultado de una preferencia del “honor del estado”
en la época premoderna. El honor es, por tanto, todo menos una “cuestión sociocultural, alejado de la política” (p.
98). H. Puff habla de “una estructura dinámica del honor” (p. 118).

nitaria, que los asumidos en los municipios y comunidades rurales del Occi-
dente. Incluso dentro del tipo de civilización europeo-occidental se pueden
distinguir diferencias si se comparan los resultados de las investigaciones re-
feridas a las sociedades de mediterráneas de Italia y España43 con las de las
ciudades francesas o con los Países Bajos septentrionales. Así, Herman Roo-
denburg, quien como ningún otro ha contribuido a aplicar los planteamientos
civilizatorios a la investigación histórica, al final de un estudio casuístico com-
parativo sobre la importancia del honor en los Países Bajos en la Edad Mo-
derna, llega a una propuesta metodológica: “fijar la historia del honor a las
mayores estructuras sociales y económicas (sic) y efectuar una nueva relación
con la ciencia social histórica”44.

La cuestión terminológica 

Me parece que el problema de los términos es resoluble, incluso creo
que ya está resuelto: disciplinamiento social, control social, regulación social, disci-
plina como disciplina de castigo o por pecados, justicia criminal, policía, etc. no
son términos contrapuestos o que se excluyan entre sí. Como se sabe, la cien-
cia histórica no es una ciencia natural, exacta, donde reine un orden estricto y
una asignación y subordinación jerárquica y exclusiva de definiciones y mode-
los; se trata más bien del uso flexible de un instrumental terminológico para la
clasificación de los hechos históricos. Que estos términos y modelos pueden y
deben ser utilizados de forma flexible y creativa lo demuestra claramente la
investigación sobre el disciplinamiento, pues asume redefiniciones y se matiza
cada vez más por medio de estudios casuísticos concretos.

El concepto de disciplinamiento social fue completado, ampliado y dife-
renciado por nociones como las de disciplina eclesiástica o disciplina criminal,
cuyos contenidos a su vez fueron también precisados al hablarse de una disci-
plina para controlar los pecados y de disciplina asociada al control del crimen. En

el disciplinamiento social en la edad moderna 37

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


el proceso ir más allá de las perspectivas de análisis focalizadas en los Estados,
que ya se inició al incluir la disciplina eclesiástica en la investigación sobre el
disciplinamiento –sobre todo, la disciplina presbiteriana de las comunidades
neerlandesas y de la Iglesia Calvinista de Emden– se incorporaron las nocio-
nes de control social y regulación social como términos que hicieron compren-
der las fuerzas de la autorregulación que cotidianamente actuaban en la socie-
dad. El significado exacto de todo esto se debe determinar en cada investiga-
ción. Sin embargo, globalmente no me parece que un término –en principio–
excluya o falsee al otro, invalidándolo para la investigación sobre el disciplina-
miento como globalidad. Al contrario, para poder comprender objetivamente la
realidad, en la cual eran efectivos las fuerzas desde arriba y desde abajo o, lo que
es lo mismo, la presión estatalista, por un lado, y la autorregulación ejercida
por comunidades, vecindades, hermandades, etc. por otro, es imprescindible
un vocabulario suficientemente amplio como para expresar la heterogeneidad
de los fenómenos.

Los problemas terminológicos, conceptuales y sobre los enfoques han
sido discutidos convincentemente por Gérald Chaix en su artículo sobre ”la
difícil escuela de costumbres en la ciudad imperial: Colonia entre 1450 y
1600”. Establece que la perspectiva macrohistórica demuestra “la certeza de
que los conceptos de ‘autodisciplinamiento’ y ‘disciplina del pecado’ no se
mezclan, pero tampoco están en oposición entre sí, sino que en la vida coti-
diana aluden a esferas diferentes pero cercanas”. Sin embargo, la reacción de
los individuos y grupos sociales contra el disciplinamiento y la disciplina del pe-
cado que emplean el Estado y la Iglesia para inducir comportamientos y for-
mas de pensar y sentir, así como las “estrategias individuales” que desarrolla-
ron para eludir y esquivar ese control, no se pueden captar con el instrumental
macrohistórico, como tampoco puede observarse desde este enfoque macro el
extraordinariamente complejo “juego de los diferentes actores sociales”. Para
este fin es necesaria una perspectiva microhistórica, o sea, la observación de
las unidades básicas de la sociedad: la familia, las hermandades, los vecinda-
rios, etc. con métodos antropológicos y etnohistóricos45. Empleando esta
perspectiva, Winfried Schulze resumió hace poco una sinópsis historiográfica
sobre la investigación referida a la confesionalización y el disciplinamiento,

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna38

––––––––––––––––––––
45 Chaix, G.: “Die schwierige Schule der Sitte - christliche Gemeinden, bürgerliche Obrigkeit und

Sozialdisziplinierung im frühneuzeitlichen Köln, etwa 1450-1600”, en Schilling, H. eds. Kirchenzucht... op. cit.
pp. 199-217, citas p. 217.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
46 Schulze, W.: “Konfessionalisierung als Paradigma zur Erforschung des konfessionellen Zeitalters”,

en Dietz, B./S. Ehrenpreis eds. Drei Konfessione... op. cit. pp. 15-30, aquí p. 30.
47 Esa metáfora biologicista, a mi juicio poco afortunada pues la idea de contaminación invita a pensar

en la necesidad de sanear suelos contaminados, se encuentra en Dinges, M.: Der Maurermeister... op. cit. p. 27.

constatando que la “relación entre disciplinamiento desde arriba y autodisci-
plinamiento del individuo o de la comunidad... solo puede explorarse con una
estrategia de investigación, que una conscientemente la perspectiva de orden
estatal y percepción individual”46.

La interdisciplinariedad 

Como he explicado anteriormente, la investigación sobre el disciplina-
miento incorporó muy pronto metodologías y teorías culturales. Por esa razón
los debates sobre los orígenes y las huellas del disciplinamiento social en la
Edad Moderna eran por consiguiente intensos. En la Europa Occidental y
Septentrional rápidamente los nuevos temas y planteamientos del problema
se integraron con otros más convencionales; sin embargo, en la historiografía
alemana se articuló una tendencia que postulaba una contraposición global
entre historia social y cultural, y exigió una vuelta a una historia política que
careciera de una perspectiva macrohistórica o de historia estructural para, de
ese modo, evitar que la imagen históricia se presentara contaminada de evolu-
cionismo47.

Siguiendo la línea de nuestra argumentación, es tentador situar la in-
vestigación sobre el disciplinamiento como una investigación plural, de doble
perspectiva (macro-micro) y pragmática, superando la dicotomía entre historia
social y cultural. Esto tendría sentido, puesto que las investigaciones de Gé-
rald Chaix y Herman Roodenburg ya citadas anteriormente han demostrado
convincentemente la exitosa unión de ambas estrategias. No obstante, si se
tiene presente toda la gama de instituciones, actores, programas y teorías que
en la Europa Moderna participaron en el disciplinamiento social, el control
social, la justicia criminal, la disciplina eclesiástica etc. no se puede estar satis-
fecho con una ubicación fija de la investigación sobre el disciplinamiento. 

La participación de la política, el derecho, la filosofía, la teología, la pe-
dagogía, la administración, la policía y la milicia, la pintura, los ritos, las for-
mas de bailes y las estadísticas etc. o bien de los soberanos, burócratas, juris-
tas, catedráticos y militares, teólogos, Padres de la Iglesia y maestros de escue-

el disciplinamiento social en la edad moderna 39

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


la, de sargentos, pintores, escultores y arquitectos, el capitán de caballería y el
maestro de baile etc. en el disciplinamiento exige una interdisciplinaridad en
los estudios, que va más allá de métodos, teorías, perspectivas y particular-
mente, de las clases de fuentes que son empleados por la historia social y polí-
tica tradicional. En muchos temas importantes para la investigación sobre el
disciplinamiento social, el apoyo de la historia jurídica, administrativa y social
tradicional es igual de imprescindible que la historia de la teología, de los
dogmas o de la politología, pedagogía e historia territorial integradora48, que
pese a todo se pueden integrar dentro de la historia social o cultural. Por lo
tanto hace falta una interdisciplinariedad muy amplia, que incluya tanto la
historia social como la política, pero que no se limite a ellas. Esto puede ilus-
trarse con un ejemplo concreto. Procede de la etnología, en concreto de la in-
vestigación sobre costumbres –o sea, una temática tradicional que, como ocu-
rre con la investigación del disciplinamiento, por un lado, tiene una larga y
gran tradición en Alemania, y, por otro lado, está cada vez más incluida en
una discusión internacional–. Wolfgang Seidenspinner presentó hace poco
sus principales reflexiones sobre las perspectivas y objetivos de la investiga-
ción sobre las costumbres49. Comprobó que justo una ciencia cuyo objetivo es
descifrar o descodificar la mentalidad y los comportamientos populares, como
es la etnología, solamente puede cumplir con su objetivo si para interpretar
sus resultados –a primera vista más bien herméticos, microsociológicos– recu-
rre al apoyo de la historia jurídica, administrativa, territorial y eclesiástica así
como de otras ciencias competentes.

El centro de las reflexiones de Seidenspinner lo ocupan las costumbres
asociadas a Pentecostés practicadas por los vaqueros de Hemsbach, al Norte de
Heidelberg, en la región vitícola. Este gremio, de varias docenas de miembros,
elegía cada año en primavera un rey del pastoreo, que era su presidente durante

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna40

––––––––––––––––––––
48 Con la perspectiva territorial indicada es destacable Janssen, W.: “’Gute Ordnung’...” op. cit. Con

enfoque desde  la historia constitucional del Derecho es destacable el proyecto Repertorium der Policeyordnun-
gen... ya mencionado anteriormente. Desde la historia de los dogmas y con un enfoque teológico, Leppin, V.:
Antichrist... op. cit. Châtellier, L.: L’Europe... op. cit. o Kaufmann, T.: Dreißigjähriger Krieg und Westfälischer Frie-
den. Kirchengeschichtliche Studien zur lutherischen Konfessionskultur, Tübingen, 1998. Con énfasis en aspectos
educativos y pedagógicos, Ehrenpreis, S.: ”Sozialdisziplinierung…“, op. cit. passim o bien Knox, D.: “Erasmus’
De Civilitate and the Religious Origins of Civility in Protestant Europe”, en Archiv für Reformationsgeschichte,
86 (1995), pp. 7-48, donde basándose en observaciones sobre la historia de la filosofía, religiosidad y educación
se obtienen conocimientos esenciales sobre la periodización y las bases sociales de la historia del disciplina-
miento y autodisciplinamiento europeo.

49 Seidenspinner, W.: “Narrenreich und Mohrenkopf. Zu Perspektive und Aufgaben der Brauchfor-
schung am Beispiel des Hemsbacher Pfingstritts”, en Zeitschrift für Volkskunde, NF 21 (1998), pp. 139-156.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
50 Trossbach, W.: “Volkskultur und Gewissensnot”, en Zeitschrift für Historische Forschung, 23 (1996),

pp. 473-500, cita p. 483.

la época de pastoreo que se iniciaba. El presidente lo era en un doble sentido:
como representación hacia fuera y como guardián del orden y disciplina en el
interior del gremio. Empezaba su reinado con la cabalgata de Pentecostés. Ese
evento marcaba el inicio de la temporada de pastoreo que, además, propiciaba
emborracharse y montar algarabías que llegaban a ocasionar bravuconadas
simbólicas. El etnólogo veía en todo esto un universo observable en sus deta-
lles, un mundo que estaba determinado por las condiciones económicas, socia-
les y legales de la vida en una comunidad masculina en plena naturaleza, fuera
de la ciudad y el pueblo. Sin embargo, a pesar de todo, no se trataba de un mi-
crocosmos aislado y reconcentrado en sí mismo. La comunidad de vaqueros y
sus costumbres eran parte de un entorno complejo que evolucionaba rápida-
mente en el siglo XVI, que progresivamente irrumpió como macro-estructura
dentro de ese este micro-mundo y que afectó vitalmente a la libertad de acción
de esa comunidad de vaqueros. Las nuevas normas jurídicas y constitucionales
del Estado Territorial y la propia formación de ese Estado Territorial origina-
ron conflictos que cuestionaban las costumbres populares.

Esto ocurrió particularmente por la pretensión de soberanía del elector
palatino, que no toleró ningún soberano a su lado y quiso monopolizar orden
y disciplina para todos los súbditos, tanto si vivían en ciudades y pueblos o si
lo hacían en pleno campo, como los pastores. La competencia para liderar la
formación del Estado en el entorno de Hemsbach agravó el caso aquí, donde
el elector palatino exigía la supremacía territorial. No obstante, la administra-
ción, en la práctica, quedaba en manos del magistrado o bodeguero, ya que los
obispos lograron hacerse con las bodegas de Hemsbach después de un largo
litigio. Finalmente, la confesionalización consiguió que los mecanismos de au-
todisciplinamiento y autorregulación de la comunidad de vaqueros que se ha-
bían desarrollado desordenadamente, llegaran a ser el blanco de las críticas:
mandatos de policía, ordenes regionales, resoluciones sinodales y la ética cal-
vinista-reformada aspiraron a destruir la microcultura local y someterla a las
nuevas macroestructuras de disciplina estatal y eclesiástica y de control social.

Como ha formulado Wolfgang Seidenspinner con acierto, aquí aparece
“la prohibición de la costumbre popular como consecuencia de la política te-
rritorial” o disciplinamiento social y disciplina eclesiástica. La gente de Hems-
bach mantuvo sus costumbres de Pentecostés durante años en una “terca lu-

el disciplinamiento social en la edad moderna 41

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cha diaria de la cultura popular frente a los intentos de disciplinamiento del
calvinismo”50. Esa “resistencia”, sin embargo, no habla en contra, sino a favor
de la necesidad de interpretar el micromundo también desde una perspectiva
desde arriba o macrohistórica o de apelar a los folkloristas para “desarrollar la
micro de la macroperspectiva”51, ya que la invasión de las macro-estructuras
dentro del micromundo de Hemsbach tuvo que tener consecuencias sobre la
autoestima de los vaqueros. Su elección del rey y la cabalgata de Pentecostés se
convirtieron ahora –en el nuevo marco de un estado territorial– en acciones
de resistencia y protesta. También las costumbres populares fueron reintepre-
tadas a lo largo del tiempo, de manera que cabe preguntarse si “el concepto de
una dimensión pagano-mágica” extendida en el siglo XIX tiene sus raíces en
los cambios del siglo XVI y que fueron desencadenadas “desde arriba, debido
a la discusión y a la prohibición que penetró en las costumbres”52.

III. Teselas para componer un mosaico que muestre la historia 
europea del disciplinamiento social

Internacionalidad, interdisciplinariedad y pluralismo metodológico, así
como complementariedad de macro y microhistoria son las características de la
colección de artículos referentes al tema editados en la obra Institutionen, Ins-
trumente und Akteure sozialer Kontrolle und Disziplierung im frühneuzeitlichen
Europa53. El propio título Instituciones, actores e instrumentos del control social
indica que la obra está abierta al análisis de los agentes y formas de expresión
de la regulación, disciplinamiento y control de la Europa Moderna. Los artí-
culos que incluye esa obra están divididos según este criterio en los siguientes
apartados: I. Justicia, Ejército e Iglesia, II. Asistencia a los pobres, Educación, Ve-
cindad, Honor y III. Estudios de caso. En el primer capítulo prevalece la pers-
pectiva macrohistórica, en el segundo la microhistórica. Todos los autores de
los artículos de esta obra se se condujeron de forma más o menos libre para
ofrecer sus investigaciones dentro de un proyecto colectivo de investigación

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna42

––––––––––––––––––––
51 Seidenspinner, W.: “Narrenreich ...”, op. cit. p. 156.
52 Ibid. p. 155.
53 Se refiere a Schilling, H. ed.: Institutionen... op. cit. En esa obra se incluyen una buena parte de las

colaboraciones debatidas en la Conferencia Internacional sobre Control Social en Europa celebrada en la Villa
Vigoni de Lovenno de Menaggio a fines de octubre de 1997 (N. del E.).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
54 En estos términos lo explicó el profesor Spierenburg en la Conferencia Internacional sobre Control

Social celebrada en la Villa Vigoni (Octubre de 1997). (N. del E.). Traducido del inglés (N. del T.).
55 Especialmente la exposición realizado por R. van Dülmen en la planta siderúrgica de Wölklingen y

patrocinado por O. Lafontaine “Invento del hombre. Sueños de creación e imágenes del cuerpo 1500-2000”.
Ver el catálogo, Dülmen, R. van ed.: Verbrechen... op. cit. En él, sobre todo Lottes, G.: “Zähmung des Menschen
durch Drill und Dressur”, ibid. pp. 221-240. También la exposición del Consejo de Europa “1648 - Krieg und
Frieden in Europa” (1998,  Münster y Osnabrück) se dedicó en este contexto a varios temas, especialmento en
sala VIII,1, catálogo-Nr. 838- 841.

sobre El Control social en Europa desde 1500, un proyecto cuyas premisas teóri-
cas terminológicas fueron resumidas por Pieter Spierenburg como sigue:

“El principal rasgo innovador del proyecto es su enfoque no sólo sobre los tipos de
control social ejercidos por los tribunales, la policía y otros instrumentos oficiales,
sino también sobre manifestaciones informales o semiformales de control social.
Las agencias de control social distintas a las estatales incluían organizaciones ecle-
siásticas (tribunales y consistorios eclesiásticos de la Edad Moderna, pero también
de épocas más tardías, instituciones como las escuelas dominicales), instituciones
caritativas y asistenciales, así como organizaciones laborales (por ejemplo: el con-
trol social y sobre la movilidad del mercado de trabajo desarrollado por los gre-
mios). Finalmente, también se practicaba un control social informal (especialmen-
te en la época Moderna, pero también en los siglos XIX y XX) en el nivel de la co-
munidad e incluso de la familia. Una de las principales tareas será la de obtener una
idea clara sobre el equilibrio entre las manifestaciones formales e informales de
control social”54

La iniciativa para publicar las ponencias pronunciadas durante las jorna-
das mantenidas en la Villa Vigoni se tomó con la convicción, de que en una si-
tuación así en la cual el pluralismo de métodos y la variedad de temas hacen
florecer la investigación sobre el disciplinamiento, no hace falta ortodoxia teó-
rica, sino pragmatismo, franqueza y flexibilidad. Sobre esta base ya se obtuvo
en la década pasada un fértil y heterogéneo marco de investigación, donde es-
tudios de caso, se encuentran uno al lado del otro y el abanico de los temas de
investigación es tan amplio que, de una u otra forma, abarcan prácticamente a
todos los sectores de la vida pública, semi-pública y privada. Se hicieron expo-
siciones sobre la Edad Moderna que presentaban al público el disciplinamiento
social con material adecuado, consiguiendo que los visitantes de las salas y
muestras participaran emocionalmente en los ambientes de esa época55.

La mencionada obra editada por Ius Commune refleja el desarrollo de
las investigaciones del disciplinamiento, aunque no atienda a todos los temas

el disciplinamiento social en la edad moderna 43

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


–el lector de esa obra colectiva echará especialmente en falta alguna contribu-
ción apoyado en la pintura o en el arte en general–. También se evitó expresa-
mente establecer límites temporales y geográficos. Es hoy communis opinio
entre los historiadores que, por un lado, la autorregulación, el control y el dis-
ciplinamiento social comenzaron ya en la Edad Media, o sea, a la vez que la
formación general espiritual-cultural y política-social del mundo moderno y,
por otro lado, que también y precisamente el siglo XIX fue influido determi-
nantemente por ello. La época de observación para los artículos compendia-
dos en esa empresa colectiva abarca por lo tanto el siglo XV hasta el temprano
siglo XIX. No obstante no es tratado ni lo referente a las condiciones en la
Edad Media tardía ni las del siglo XIX. Esto quedó reservado entonces para
otra publicación56.

Desde el punto de vista geográfico, en la publicación de Ius Commune
están representadas las grandes regiones de Europa: Meridional, Occidental,
Septentrional y Central. Sin embargo, no se pudo obtener ninguna participa-
ción referente a Europa Central-Oriental. Esto no significa que no se tomó
en serio la advertencia de Jaroslav Pánek, antes mencionada, de que “los his-
toriadores de Europa Occidental y especialmente Alemania deben reconocer,
que estos problemas [es decir disciplina eclesiástica, disciplinamineto social,
control social, etc.] se deberán resolver considerando también los países al
Este de la frontera alemana”; fue, más bien, expresión de otra realidad que Pá-
nek mismo ha reconocido, es decir, que en gran medida faltan los estudios
previos para poder incluir ya, desde ahora mismo, a estos países dentro de un
análisis comparativo de las estructuras y procesos modernos57. Sin embargo,
en esta obra, el Este de Europa está representado con el artículo de Lars Beh-
risch. Se trata de un estudio casuístico para la comparación intercivilizatoria
entre el tipo de civilización latino-europeo y el tipo greco-europeo. Ejemplos
casuísticos del espacio de Europa Central-Oriental, a pesar de todo, no que-
dan representados por el ejemplo de la evolución de procesos de disciplina-
miento en Rusia. Conocimientos más exactos sobre disciplinamiento social,
justicia criminal, disciplina eclesiástica y control social en Polonia, Bohemia,
Hungría o Transilvania serían importantes para la comparación interciviliza-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna44

––––––––––––––––––––
56 P. Spierenburg prepara la edición de un manual de dos tomos sobre El control social en Europa. El se-

gundo tomo abarca los siglos XIX y XX y el primero se dedica a la Edad Media tardía y la Edad Moderna.
57 Pánec, J.: Rezension des Bandes ...op. cit..

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


toria en el área de la Europa occidental-latina, con el fin de tener una supervi-
sión global sobre el abanico completo de los procesos de control, disciplina-
miento y regulación que estaban en vigor en la Europa latina.

Los artículos publicados en Institutionen, Instrumente und Akteure sozia-
ler Kontrolle und Disziplierung im frühneuzeitlichen Europa son teselas de un
mosaico que se deben unir aún más para formar un cuadro completo de regu-
lación, control social, disciplina, orden y sus consecuencias sociales, culturales
e intelectuales para las personas que aquélla época; pero también para el siste-
ma social de la Europa posterior a la Edad Moderna. Esto, sin embargo, refle-
ja la situación actual de la investigación, que, además, no parece que vaya a
cambiar mucho durante largo tiempo. En efecto, serían necesarios estudios
casuísticos sintéticos, que representaran, estudiaran y analizaran la sintonía de
todos los mecanismos de regulación, control, disciplinamiento y disciplina en
la sociedad de la Edad Moderna aplicado a un lugar, y, si fuese posible referido
además a una persona en concreto, su familia, su círculo de conocidos y su ve-
cindario. Por lo que sé, estudios de este tipo se encuentran todavía en estado
embrionario. Lo mismo ocurre con otros estudios equivalentes a los en esa
obra presentados pero sobre regiones más amplias. Las dificultades también
son documentales, porque las fuentes para la historia de la Edad Moderna
ofrecen ideas parciales referidas a una misma ciudad, comunidad rural o reli-
gión. Según el material de archivo que se consulte sólo se pueden responder a
preguntas concretas y nunca tenemos los archivos y documentos para respon-
der a todas las cuestiones planteadas aquí. Hay que añadir que no se puede es-
perar que haya un archivo especializado para temáticas enteras, especialmente
el control social informal y que, para estos temas, se deben hallar las informacio-
nes necesarias dentro de una multitud de fuentes indirectas.

Dadas todas estas circunstancias será importante poner a disposición la
mayor cantidad posible de teselas del mosaico y tratar de ampliar el ámbito
espacial y cronológico, del Oeste al Este y desde la Edad Media tardía al siglo
XIX, así como temático, teniendo en cuenta todas las relaciones causales. Al-
gún día se podrá construir con ellas el mosaico completo de los procesos eu-
ropeos de control social, regulación, disciplinamiento social y disciplina. Los
historiadores que participaron colectivamente para preparar el número 127 de
Ius Commune han colocado algunas de las teselas del mosaico.

el disciplinamiento social en la edad moderna 45

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Traducción de Tomás A. Mantecón, revisada por el autor.
2 Sharpe, J.A.: “Such Disagreement between Neighbours”, en Bossy, J. ed.: Disputes and Settlements,

Law and Human Relations in the West, Cambridge, 1983, pp. 169-187, 173; Shoemaker, R.B.: Prosecution and
Punishment. Petty Crime and the Law in London  and Rural Middlesex, c. 1660-1725, Cambridge, 1991, pp. 134
ss.; Lenman, B./G. Parker: “The State, the Community and the Criminal Law in Early Modern Europe”, en
Gatrell, V.A.C./Lenman, B. y G. Parker eds.: Crime and the Law: The Social History of Crime in Western Europe
since 1500, Londres, 1980, pp. 11-48, 21: la Cámara Estrellada tomó sólo un 4% de las decisiones en 1630-
1640; Clement, Ch.: “Les délits ordinaires dans le Baillage de Châtillon-sur-Seine au XVIIIe siècle: L’exemple
des litiges de voisinage”, en Garnot, B. ed.: La petite délinquance du Moyen Age … l’époque contemporaine, Dijon,
1998, pp. 145-152, 148: aquí sólo el 7.7 % de los cargos fueron resueltos.

3 Ver un reciente ejemplo, Garnot, B.: “Pour une histoire nouvelle de la criminalité au XVIIIe siècle”,
Revue historique, 584 (1993), pp. 289-303, 293.

I. La cuestión: un gran número de casos llevados ante el juzgado 
pero no debidamente perseguidos

En los estudios de la justicia de la Edad Moderna hay un asombroso
gran número de casos que fueron llevados a los tribunales pero no seguidos en
la corte hasta el fin2. Es posible cuantificar de los registros judiciales, y de
otras fuentes depositadas en los archivos, cuántos no fueron acabados. Uno,
entonces, por lo general, encuentra gran número de estos casos, incluso mayor
que el de los que fueron cerrados por decisiones judiciales –por sentencia o
desistimiento del caso3. Aparentemente, hay gran diferencia entre el número
de materias que eran llevadas a los órganos judiciales como casos y aquellas

El uso de la justicia como forma de
control social en la Edad Moderna1

Universidad de Mannheim

Martin Dinges w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


que se quedaban a mitad de camino. Una explicación para el comportamiento
de los jueces puede ser que muchas quejas eran entendidas como de escasa
importancia; podría ser también que las trifulcas de las gentes de las clases ba-
jas fueran consideradas como asuntos sin importancia y, por lo tanto, fueran
retiradas por los jueces para reducir el trabajo de los funcionarios de la justi-
cia. Este tipo de desidia respecto a aquellos asuntos que no interesaban por la
institución judicial a menudo es definido como una expresión de una exitosa
concreción de la política judicial.

De acuerdo con este argumento, las instituciones mismas siguiendo sus
presunciones político-judiciales, podrían haber tramitado sólo aquellos casos
que consideraran realmente importantes y, por lo tanto, merecedores de ocu-
par a las autoridades, las cuáles, solapadamente, controlaban la judicatura.

La orientación de la la política judicial francesa en la década de los años
1760 es entendida como un ejemplo clásico. El argumento es el siguiente: las
autoridades, percibían el robo como un crimen que aumentaba rápidamente,
“descubierto” como latrocinio que amenazaba el orden burgués de la propie-
dad, lo que sólo en estos momentos llegaba a ser un punto sensible para la so-
ciedad. Como resultado, los políticos estaban menos interesados en los críme-
nes violentos desde la mitad del siglo XVIII pero sistemáticamente perseguían
las ofensas contra la propiedad. Frecuentemente se observaba que un mismo
comportamiento era eventualmente criminalizado o descriminalizado4. Des-
de este punto de vista, las instituciones legales pueden ser definidas como ins-
trumentos de control social “desde arriba”, manipuladas por las autoridades.
Además, los miembros de las instituciones judiciales también podían perse-
guir sus propios intereses. 

Por otro lado, el gran número de casos llevados a los tribunales de forma
incorrecta podían ser explicados de forma diferente sólo variando la perspecti-
va del reclamente según el momento y las circunstancias. Podía ocurrir que uti-
lizar las instituciones judiciales no significara abrir y seguir una causa ante el
juez siguiendo un procedimiento legal5. En efecto, el seguimiento de cada caso

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna48

––––––––––––––––––––
4 Un número especial del IAHCCJ Bulletin 17 (1992/3) fue titulado “Processus de criminalisation et de

décriminalisation/ processes of driminalization and decriminalization”. Desde puntos de vista basados en el gé-
nero ver Wunder, H.: “‘Weibliche Kriminalität‘ in der Frühen Neuzeit. Überlegungen aus der Sicht der Gesch-
lechtergeschichte“, en Ulbricht, O. (ed.): Von Huren und Rabenmüttern. Weibliche Kriminalität in der Frühen
Neuzeit, Köln, 1995, pp. 39-61, 48 esp.

5 Sobre la producción de espacio público para uso privado cf.  Krug-Richter, B.: “Konfliktregulierung
zwischen dörflicher Sozialkontrolle und patrimonialer Gerichtsbarkeit. Das Rügegericht in der Westfälischen

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
Gerichtsherrschaft Canstein 1718-1719”, Historische Anthropologie, 5 (1997), pp. 212-228, 225 ss.; más tempra-
namente en Dinges, M.: Der Maurermeister und der Finanzrichter. Geld, Ehre und soziale Kontrolle im Paris des
18, Jahrhunderts, Göttingen, 1994, p. 177; ver también. Claverie, E./P. Lamaison: L’impossible mariage, París,
1982.

6 Sobre los tribunales rurales y sus cambios de función en la temprana Edad Moderna cf. Wunder, H.:
Die bäuerliche Gemeinde in Deutschland, Göttingen, 1986, p. 93 ss.; Gleixner, U.: “Das Gesamtgericht der Herr-
schaft Schulenburg im 18. Jahrhundert. Funktionsweise und Zugang von Frauen und Männern”, en Jan Peters
comp. Gutsherrschaft als soziales Modell, Munich, 1995, pp. 301-326. 

7 Las definiciones de ley y derecho penal son problematicas, cf. Schott, R.: “Rechtsethnologie”, en
Fischer, H. ed. Ethnologie. Einführung und Überblick, Berlín, 1992, pp. 185-211, 198 ss. Para  Simon Roberts
(Order and Dispute - An Introduction to Legal Anthropology, Harmondsworth, 1979), lo que es decisivo son los
medios –también legales- por los que el orden es restablecido.

8 Compárese con Schmale, W.: Archäologie der Grund- und Menschenrechte in der Frühen Neuzeit. Ein
französisch-deutsches Paradigma, Munich, 1997, p. 112 y  “Rechtsbedarf ”, op. cit. pp. 184 ss. y 239 ss. 

judicial no significaba utilizar todas las posibilidades legales. Por el contrario,
en cada momento y situación del proceso podían observarse los esfuerzos de
cada parte por aclarar con más fuerza que la contraria sus puntos de vista. Así,
dirigirse ante el juez era un medio para llegar a un fin: resolver conflictos priva-
dos llevándolos ante una instancia superior, una instancia en conexión con las
instituciones gubernativas6. El no seguimiento de los casos que llegaban a la
justicia podría interpretarse como que la gente sólo utilizaba los órganos judi-
ciales como un medio de control social en la vida cotidiana: una especie de
obligación para dirimir asuntos. Lo característico de un juicio sería entonces
sólo la acción legal, que podía llegar a establecer sanciones legales contra un
comportamiento desviado o ir más allá7. Ir ante el juez podría depender en
gran medida de la lógica de los conflictos sociales en que la gente llegara pen-
sar como carente de sentido si el caso se resolvía o no en vía judicial. Con la ex-
posición de las intenciones ante los intermediarios legales, los determinantes
político-judiciales y judiciales nos remiten al entorno en que se producía la de-
manda, ésta articulaba necesidades e intereses de la población. Éstas se colocan
en el centro de la investigación8. En primer lugar, la cuestión sobre el papel de
la jurisdicción dentro del proceso de construcción de los estados en la Edad
Moderna –que ha sido interpretado hasta ahora sobre todo teniendo en cuenta
aspectos institucionales y referidos a la constitución del poder político, así co-
mo otros aspectos relacionados con el desarrollo de la legislación y el papel ju-
gado por los letrados– puede ser modificado si se considera que la demanda de
justicia desde abajo (from below) fue un factor importante de estos desarrollos.

El concepto de “uso de la justicia” (use of justice) alude a la forma en que
los contemporáneos entendían y se relacionaban con los tribunales, además

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 49

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


de aludir también a las formas en que se utilizaba el sistema judicial. Así, los
tribunales de justicia son contemplados simplemente, como una agencia ofi-
cial, una oferta institucional a la sociedad cuyos contenidos fueron determi-
nados sólo en parte por las autoridades. La sociedad también definía el papel
de los tribunales al hacer uso de ellos9. Ambos, la oferta y la aceptación, con-
juntamente definían el carácter de la institución judicial. A lo largo del tiem-
po, los procesos de apropiación pudieron haber propiciado cambios de la ins-
titución tanto como la evolución de la institución misma por su propia lógica,
lo que ha sido comprobado, por ejemplo, en reformas de procedimientos y de
instituciones judiciales10. En todo caso, la noción de uso de la justicia dice mu-
cho sobre la caracterización de la función de la justicia criminal por las socie-
dades de la Edad Moderna, desde sus propios puntos de vista. Desde esta óp-
tica el problema se abre a muchas perspectivas empíricas y sistemáticas.

II. El cambiante papel de las instituciones judiciales: 
interpretaciones tradicionales y sus límites

Siguiendo las interpretaciones tradicionales, las autoridades, al ofrecer
el sistema judicial, también condicionaban las demandas. Un buen ejemplo de
esto lo ofrece, primeramente, España en su Siglo de Oro. El número de casos
llevados a los tribunales reales se elevó en los siglos XV y XVI. Las ciudades,
descubriendo las posibilidades de jurisdicción, incrementaron el número de
tribunales desde la segunda mitad del siglo XVI en adelante11. No obstante,
todos los tribunales estaban sobrecargados. En 1983 Kagan responsabilizó de
todo esto a la creciente presión socioeconómica de una dinámica sociedad en
la que la expansión de la economía monetaria rápidamente incrementó el em-
pobrecimiento12. Argumenta que después de 1620 el incremento de las costas

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna50

––––––––––––––––––––
9 El modelo metodológico es el del uso de los libros: Roger Chartier (“Volkskultur und Gelehrtenkultur.

Überprüfung einer Zweiteilung und einer Periodisierung”, en Gumbrecht, H.-U./ U. Link-Heer eds. Epochensch-
wellen und Epochenstrukturen im Diskurs der Literatur- und Sprachhistorie, Frankfurt, 1985, pp. 376-388),fue inspi-
rado por Richard Hoggart (The Uses of literacy, Harmondsworth, 15 ed. 1981). Sobre “appropriation” cf. Frijhoff,
W.: “Foucault Reformed by Certeau. Historical Stretegies of Discipline and Everyday Tactics of Appropriation”,
Arcadia. Zeitschrift für allgemeine und vergleichende Literaturwissenschaft, 33 (1998), pp. 92-108. Sobre castigos ver
Garland, D.: Punishment and Modern Society. A Study in Social Theory, Oxford, 1990, pp. 260 ss.

10 Porret, M.: Circonstances, Ginebra, 1995.
11 Kagan, R.L.: Lawsuits and Litigants in Castile. 1500-1700, Chapel Hill, 1981, pp. 223, 227.
12 Kagan, R.L.: “A Golden Age of litigation: Castille 1500-1700”, en Bossy, J. (ed.) Disputes… op. cit.

pp. 145-166, esp. 160 ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
12 Kagan, R.L.: “A Golden Age of litigation: Castille 1500-1700”, en Bossy, J. ed. Disputes… op. cit. pp.

145-166, esp. 160 ss.
13 Cf. sobre la historia de las instituciones de las Heras Santos, J.L.: La justicia penal de los Austrias en la

Corona de Castilla, Salamanca,1991.
14 Schmale, W.: Archäologie… op. cit. pp. 189 ss.

judiciales fue un elemento disuasor, mientras que el crecimiento de consejeros
profesionales (letrados) era un estorbo para el acceso a los tribunales superio-
res. Así, hacia 1700 la cultura judicial llegaba a ser socialmente más exclusiva
y más profesional en los tribunales de la Corona, mientras se incrementaba la
actuación de los tribunales inferiores, ciudadanos. Al mismo tiempo, el nú-
mero de casos resueltos fuera de los tribunales también creció. Kagan describe
una relativamente larga época en el desarrollo de la justicia en Castilla, en la
que la distancia entre la sociedad y el rey se ensanchó. Después de una fase de
incremento del uso de la justicia y un incremento de las instituciones la acce-
sibilidad a la justicia real se hizo más difícil13. Los factores principales para
ello fueron los intereses políticos de la monarquía, más tarde los de las ciuda-
des. Por lo tanto, el comportamiento de los litigantes es considerado como
una variable dependiente.

En segundo lugar, una similar perspectiva es utilizada por Schmale en
su interesante comparación entre las culturas judiciales de Sajonia y Burgun-
dia14. Su punto de partida es la demanda de legalidad por la sociedad, pero el
criterio desde el que analiza el material empírico muestra una idea de evolu-
ción histórica inspirada por las teorías de la modernización. La evolución his-
tórica es vista como una secuencia de peldaños que avanzaba hacia la diferen-
ciación funcional a la moderna división del poder entre la justicia y el gobier-
no. Desde esta perspectiva, muchas disputas sobre el funcionamiento de la
justicia en Sajonia en contraste con Burgundia son interpretados por Schma-
le sólo como “déficits del sistema”. En ningún momento se plantea que esas
controversias de la gente influyeran en la constitución de la justicia, ni que tu-
vieran qué ver en los procedimientos contra las atribuciones de los tribunales
o para dilatar y ganar tiempo contra las imposiciones autoritarias. Es discuti-
ble afirmar que la sociedad reclamara la profesionalización de la justicia en
nombre de la modernidad o si no fue más una constitución basada en propios
y particulares intereses legales que se fueron haciendo palpables posterior-
mente. No hay indicios en el material utilizado por Schmale de que los tribu-
nales menos profesionales y los superiores, que, además, estaban “mal diferen-

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 51

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ciados”, fueran menos frecuentados a lo largo del tiempo. Por lo tanto, hay es-
pacio para pensar que al menos en la práctica judicial pudieron caber los inte-
reses de la gente y plantearse si tenerlo en cuenta para una correcta concep-
tualización de la demanda de legalidad y el desarrollo de la jurisdicción. Aun-
que la “demanda de legalidad” es un provechoso punto de partida, el uso de la
justicia no es tomado en consideración seriamente. 

En tercer lugar, el uso colectivo de la justicia ha sido reconstruido para
determinados problemas, conectando la frecuencia de los casos con los especí-
ficos intereses de los respectivos grupos. Ejemplos de ello son el aparente con-
senso a que llegaron con sus respectivas autoridades, tanto los ciudadanos de
Basilea en el siglo XVI como los campesinos acomodados de Württemberg y
Hohenlohe para controlar los ritos tradicionales de la juventud para encontrar
compañero de matrimonio –por ejemplo los encuentros en los moliendas– y
cuestionar de este modo la autoridad paternal en estas materias, utilizando co-
mo instrumento las promesas matrimoniales, incluso raptos nupciales y escenas
similares15. Sin embargo, este consenso, que era acorde con el recurso a los tri-
bunales matrimoniales, sólo se cuestionaba si los problemas socioeconómicos
hacían precisa una más estricta regulación para someter a control a la descen-
dencia16. Esta explicacion es limitada por ejemplos como el de los alcaldes de
Württemberg. Ellos, en contra de lo que defiende la explicacion socioeconomi-
ca ya mencionada, no tomaron iniciativas para reprimir las moliendas en los
críticos años entre 1580 y 162017. Además, el dicho consenso dirigía los con-
flictos hacia los tribunales matrimoniales cuya práctica de sanciones era laxa.

En Inglaterra los campesinos acomodados, con la ayuda de los tribuna-
les locales, reclamaban mantener baja una contribución para los pobres. El re-
sultado fue aumentar impopulares cargas contra los jornaleros después de las
cosechas o contra matrimonios entre campesinos pobres18. Con la recupera-
ción de la economía agraria se atenuó este tipo de uso de la justicia para la pre-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna52

––––––––––––––––––––
15 Ver Konersmann, F.: Kirchenregiment und Kirchenzucht im frühneuzeitlichen Kleinstaat. Studien zu

den herrschaftlichen Grundlagen des Kirchenregiments der Herzöge von Pfalz-Zweibrücken 1410-1793, Köln, 1996,
pp. 312 ss. 317, con referencias a los trabajos de Safley, Burghartz, Robisheaux; cf. también Schmidt, H.R.: Dorf
und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit, Stuttgart, 1995, pp. 174 ss.
con referencias a Becker, Simon, Maisch and Breit.

16 Ingram, M.: Church Courts, Sex and Marriage in England, 1570-1640, Cambridge, 1987, pp. 166 ss.
17 Tolley, B.: Pastors and Parishioners in Württemberg during the Late Reformation 1581-1621, Stanford,

1995, pp. 107.
18 Wrightson, K.: English Society 1580-1680, Londres, (6 ed.) 1993, pp. 166 ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
19 Wrightson, K./D. Levine: Poverty and Piety in an English Village, Terling 1525-1700, N. York, 1979,

p. 182. Cf. también Wrightson, K.: “Two Concepts of Order: Justice, Constables, and Journeymen in Sevente-
enth Century England”, en Brewer, J./J. Styles eds. An Ungovernable People, Londres, 1980, pp. 21-46, 45.

20 Ver. Ingram, M.: Church Courts… op. cit. pp. 166 ss. Burghartz, S.: Zeiten der Reinheit – Orte der Un-
zucht: Ehe und Sexualität in Basel während der frühen Neuzeit, Paderborn, 1999.

21 Frank, M.: Dörfliche Gesellschaft und Kriminalität. Das Fallbeispiel Lippe 1650-1800, Paderborn
1995, p. 365 con referencia al trabajo de Wrightson y Levine sobre Terling (ver nota 19), pp. 176 ss.

22 Cf. el debate actual sobre la producción de “seguridad” en las ciudades por la propia sociedad y por
gentes especialmente interesadas en ello. Sobre una perspectiva histórica cf. Dinges, M. y F. Sack (eds.) Unsi-
chere Großstädte? Vom Mittelalter bis zur Postmoderne, Konstanz, 2000.

23 Esto ya fue descrito en 1982 por Keith Wrightson (English Society… op. cit. pp. 156, 166-171).

servación de la jerarquía social y la reducción de los impuestos hacia los aco-
modados19. Más ejemplos sobre cómo las autoridades hacían uso de la justicia
formaban parte de las campañas en pro de valores morales. El éxito de esas
campañas dependía de la fuerza y capacidad de articulación de las minorías
–en su mayor parte gentes de los grupos superiores y campesinos ricos– pero
normalmente no duraban más de unos pocos años20.

Michael Frank21 ha mostrado para la region alemana de la Lippe que el
concepto de orden societal puede ayudar a interpretar el uso de la justicia por
ciertos grupos. Según él, las autoridades y otras gentes interesadas tuvieron
puntos de vista diferentes sobre la noción de orden; a veces eran puntos de
vista complementarios y similares entre sí, otras veces eran contradictorios.
De este modo, quienes reclamaban el uso de la justicia lo hacían en correspon-
dencia con sus respectivos intereses. Así, el orden societal funcionaba bien allí
donde había amplio consenso22. Esta interpretación funcional es fuerte en la
medida en que permite explicar el uso de la justicia desde perspectivas e intere-
ses socioeconómicos y confesionales respectivamente asociados a grupos so-
ciales, lo que permite acuñar el concepto de los dos órdenes asociado a los dos
campos anotados. Esto también significa que las autoridades introducían po-
cos cambios que no fueran o consensuados con los grupos más influyentes o
conducidos por otros grupos sociales que lograran plantear con fuerza la de-
fensa de sus intereses23. Aún así, es problemática la inserción en este esquema
de los efectos societales en el uso de la justicia que no se corresponden con los
ejes socioeconómicos y confesionales. Este punto de vista funcionalista es li-
mitado, pues solo contempla el orden social como un todo en sí mismo y con
su desarrollo a lo largo del tiempo. Otras estrategias sociales e individuales
para resolver conflictos son dejadas de lado; pero la mayor parte de las accio-

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 53

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


nes que tendían a producir el orden social de cada día tenían lugar fuera de las
instituciones.

III. Usar la justicia en el contexto del control social y las 
“inexplicables” oleadas del recurso a la justicia

En consecuencia de todo lo ya explicado, parece inevitable analizar la
justicia desde otro punto de vista, desde el de los usuarios de la justicia. No
sólo había quienes ofrecían las instituciones, ni sólo estaban las instituciones
judiciales, sino que también había factores sociales que influían a la justicias.
Históricamente estos eran factores variables y, por lo tanto, la hipótesis de
partida debe ser que la relación entre formas judiciales y extrajudiciales para
resolver los conflictos fueron variando permanentemente también. Esto es es-
pecialmente cierto para el periodo tempranomoderno y anteriores etapas,
porque no existía un sistema cerrado de jurisdicción ni formas de regulación
concordantes24. La significación de los modos extrajudiciales de resolver los
conflictos necesita ser estudiada más de cerca que hasta ahora en el análisis de
la función de la justicia para producir orden social.

Para descifrar el papel de la justicia en la vida cotidiana el punto de par-
tida son los conflictos cotidianos. En una visión general esto podría significar
que la interpretación del papel de las instituciones judiciales cambiaría dentro
de la explicación del control social. Está claro –también desde su génesis– que
el concepto de control social de ningún modo puede ser entendido sólo como
control practicado desde arriba25. Además, afecta por igual de forma horizon-
tal y vertical, es decir, control mutuo realizado por los controladores y contro-
lados, además de control desde abajo hacia arriba y viceversa26. Así pues, el
concepto de control social informa mejor un tipo de historia influenciado más
por la historia social que lo que lo hace el concepto de disciplina social como

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna54

––––––––––––––––––––
24 Sobre el desarrollo paralelo en los Estados Unidos de Norteamérica cf. Steinberg, A.: “Criminal

Prosecution, Assault and the Decriminalization of Every Day Life in Nineteenth Century Philadelphia”,
IAHCCJ Bulletin, 17 (1992/93), pp. 66-80.

25 Ver Sack, F.: “Strafrechtliche Kontrolle und Sozialdisziplinierung”, en Frehse, D./Löschper, G. y
K.F. Schumann (eds.) Strafrecht, soziale Kontrolle, soziale Disziplinierung, Opladen, 1993, pp. 16-45.

26 Una óptica de conjunto ofrece Scheerer, S./H. Hess: “Social Control: A Defence and Reformula-
tion”, en Bergalli, R./C. Sumner (eds.): Social Control and Political Order, Londres, 1997, pp. 96-130; cf. tam-
bién Peters, H.: Devianz und soziale Kontrolle. Ein Einführung in die Soziologie abweichenden Verhaltens, Wein-
heim, 1989 y Dinges, M.: Maurermeister… op. cit. pp.174 ss. para más argumentación.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
27 Freitag, W.: “Historismus als moderne Sozialgeschichtsschreibung? Zu Gerhard Oestreichs ‘Fun-

damentalprozeß’ der Sozialdisziplinierung”, ZHF (en prensa); Schmidt, H.R.: “Sozialdisziplinierung? Ein Plä-
doyer für das Ende des Etatismus in der Konfessionlisierungsforschung”, Historische Zeitschrift, 265 (1997), pp.
639-682; Dinges, M.: “Normsetzung und Praxis, oder: Warum werden die Normen der Sachkultur und zum
Verhalten so häufig wiederholt und was bedeutet dies für den Prozeß der ‘Sozialdisziplinierung’?”, en Jaritz, G.
ed. Norm und Praxis im Alltag des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Wien, 1997, pp. 39-53, esp. 40 ss.; Blickle,
P.: “Gute Polizei oder Sozialdisziplinierung”, en Stammen, Th./Oberreuter, H. y P. Mikat eds. Politik - Bildung
- Religion. Hans Maier zum 65. Geburtstag, Paderborn, 1996, pp. 97-107.

28 Sobre esta definición y el razonamiento que la sostiene ver Dinges, M.: Maurermeister… op. cit. pp.
196 ss. y 174 ss.

29 La definición de Scheerer y Hess (op. cit. pp. 103 ss.) propone un amplio y complejo concepto de
control social como una categoría básica del análisis de sociedades enteras. 

30 Sobre esta cuestión es muy instructivo Hanak, G./Stehr, J. y H. Steinert: Ärgernisse und Lebenskata-
strophen. Über den alltäglichen Umgang mit Kriminalität, Bielefeld, 1989.

lo explicó Oestreich, que es muy problemático debido a razones de tipo empí-
rico y sistemático27.

Control social es entendido aquí como: “cualquier modo por el que la
gente define un acto como comportamiento desviado” 28. Debe ser una defini-
ción consciente y la acción debe ser visible y provocar una sanción. Para que
exista control social debe existir una sanción. La principal consecuencia de uti-
lizar el concepto de este modo para explicar el uso de la justicia es una forma
particular de entender la sociedad que aparece como un proceso de mutuo
control social29. Como las normas están en constante competición entre sí po-
dría no ser suficiente limitar la investigación a la justicia, ni siquiera a la justicia
criminal sólo. Bastante al contrario, debemos recordar siempre la pluralidad de
medios de control social y de las posibilidades de sanción. Esto nos inhabilita
para integrar las ofertas institucionales dentro de un continuum de estrategias
de vida y de supervivencia en el mundo de cada día30. Está implícito a esto, por
supuesto, el reverso a los procesos de evolución de las normas y sanciones. Sin
duda, un requisito previo para conocer la sociedad en que basamos nuestra in-
vestigación es la desigual distribución de los recursos y medios de influencia
del control social por los actores afectados. Los efectos de estas desigualdades
necesitan clarificación empírica. Investigación futura en esta dirección mostra-
rá la justicia como un camino de mutuo control social próximo a otras opcio-
nes. Esto también significa ir más allá del concepto de los dos órdenes.

Como las otras formas al lado de la justicia en el contexto del control
social no pueden ser aún llenadas de contenido, un análisis cercano a los usos
de la justicia podría explicar el “fenómeno inexplicable” de las oleadas experi-
mentadas por el uso de la justicia. Un ejemplo: Shoemaker interpreta los ac-

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 55

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tos de mala conducta –crimines y tambien desvios– comparando comporta-
mientos urbanos y rurales en Londres y Middlesex entre 1660 y 172531. Las
conclusiones de Shoemaker son impactantes y su cuantificación sistemática
es excepcional. Nos permite precisar la estructura del uso de la justicia. A pe-
sar de las muchas diferencias entre los sistemas judiciales de Inglaterra y el
continente, sería posible utilizar las conclusiones de Shoemaker para un reto
heurístico. Además, su estudio supera la tradicionalmente privilegiada área de
delitos graves que favorece el establecimiento de conclusiones simples sobre
la relación entre justicia criminal y la construcción del Estado Moderno. Este
enfoque previo sobre la cima del iceberg bloqueó la visión del conjunto de los
medios para producir el orden social.

A lo largo del tiempo considerado en el estudio de Shoemaker el nú-
mero de casos fenecidos por desistimiento descendió a pesar del crecimiento
de la población. Como esto no podría ser debido a la intervención de otras
instituciones, Shoemaker interpreta el fenómeno como un descenso de la
confianza de las gentes en las instituciones judiciales32. Fases de escepticismo
y optimismo hacia la justicia pueden alternarse rápidamente en la sociedad y,
así, el uso de la justicia cambia también –incluso puede cambiar en muy cor-
tos periodos de tiempo33.

Un ejemplo actual muestra que existe una erronea concepción de las
tendencias en el uso de la justicia, así como de las materias judiciales, a lo lar-
go del tiempo34. Los Paises Bajos y el territorio alemán del Norte del Rhin-
Westfalia son similares en términos demográficos y socioeconómicos. En una
comparación internacional para las décadas de los años setenta y ochenta del
siglo XX parece claro que Holanda tiene menos juicios criminales35. En este
caso, una larga tradición persiste para resolver problemas en los niveles más

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna56

––––––––––––––––––––
31 Shoemaker, R.: Prosecution… op. cit. p. 6; sobre las amplias opciones de los abogados en el sistema

penal inglés cf. Rousseaux, X.: “Initiative particulière et poursuite d’office. L’action penale en Europe (XIIe-
XVIIIe siecles)”, IAHCCJ Bulletin, 18 (1993), pp. 58-92.

32 Shoemaker, R.: Prosecution… op. cit. pp. 317 ss.
33 Shoemaker, R.: Prosecution… op. cit. pp. 62 ss.
34 Ver para la época Moderna y el siglo XIX Levy, R./X. Rousseaux: “Etats, justice penale et histoire:

bilans et perspectives”, Droits et societe, 20-21, 1992, pp. 249-279; estadísticas actuales sobre diferentes países en
Wollschläger, Ch.: “Die Arbeit der europäischen Zivilgerichte im historischen und internationalen Vergleich.
Zeitreihen der europäischen Zivilprozeßstatistik seit dem 19. Jh.”, en Blankenburg, E. (ed.) Prozeßflut? Indika-
torenvergleich von Rechtskulturen auf dem europäischen Kontinent, Köln, 1988, pp. 21-114.

35 Blankenburg, E./J.R.A. Verwoerd: “Prozeßhäufigkeiten in den Niederlanden und Nordrhein-
Westfalen 1970-1984”, en Blankenburg, E. (ed.) Prozeßflut… op. cit. pp. 257-333, 260, 270, 273, 328 ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
36 Arbitraje judicial fue dispensado en virtud de esta tradición en los Países Bajos, ver Blankenburg,

E./J.R.A. Verwoerd: “Prozeßhäufigkeiten…”, op. cit. p. 322; sobre la función de la vecindad como agente de
control social ver Jacobs, M.: “Sociaal kapitaal van buren. Rechten, plichten en conflicten in Gentse gebuurten
(zeventiende - achttiende eeuw)”, en Volkskundig Bulletin, 22 (1996), pp. 149-177 con más bibliografía; Roo-
denburg, H.: “‘Freundschaft’, ‘Brüderlichkeit’ und ‘Einigkeit’: Städtische Nachbarschaften im Westen der Re-
publik”, en Dekker, T./P. Höher, (ed.): Ausbreitung bürgerlicher Kultur in den Niederlanden und Nordwestdeutsch-
land, Münster, 1991, pp. 10-24, esp. 17f. también con más referencias bibliográficas.

37 Wollschläger, Ch.: “Die Arbeit…”, op. cit. p. 100.
38 Blankenburg, E./J.R.A. Verwoerd: “Prozeßhäufigkeiten…”, op. cit. p. 273. Subrayan que hoy en día

la persecución de los ladrones en los supermercados o los pasajeros que no pagan en los transportes públicos tie-
nen aún más impacto en las estadísticas penales.

bajos, estadios extrajudiciales tales como el vecindario, la comunidad local y la
eclesiástica, antes de recurrir a las instituciones del estado36. Nadie desea dis-
cutir que por eso el orden público funciona peor en los Paises Bajos que en el
Norte del Rhin y Westfalia. Ahí, no puede decirse que todos los ciudadanos
sean alborotadores o que las materias para provocar conflictos sean más fuer-
tes. El crecimiento de la justicia no es pareja en absoluto con el crecimiento
del orden público37. En una perspectiva histórica no podemos discutir por
más tiempo que estos dos fenómenos sean paralelos con el retroceso de otros
formas de control social y ayuda mutua que podrían haber sido una ventaja
para lograr el “orden”. Las decisiones de la gente –y sus organizaciones– sobre
la forma de resolución de conflictos influyen en el papel de la justicia en dife-
rentes contextos de control social incluso hoy en día38.

A causa de las razones empíricas y sistemáticas expuestas merecería la
pena estudiar los usos de la justicia más específicamente. En este punto, sólo
me permito trazar aquellos aspectos de los usos de la justicia que necesitan
más investigación del modo en que se ha expuesto. Desde la perspectiva del
usuario la primera cuestión debe ser sobre cuáles son las indicaciones sobre el
uso de la justicia y cuales son los indicadores en contra del uso de la justicia;
quiénes utilizaron activamente la justicia; el porqué de los comportamientos
desviados; ante todo, contra quienes; cómo la justicia se utilizó y con qué
efectos para los usuarios. Finalmente, los motivos y los factores determinantes
del uso de la justicia necesitan ser puestos en un contexto amplio: una relectu-
ra del uso de las instituciones por la gente y su influencia para preservar y de-
limitar el orden público.

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 57

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


IV. Usos de la justicia: resultados empíricos y formas de uso

Los resultados de diferentes estudios ya realizados sobre regiones y ciu-
dades de Francia, Inglaterra, Alemania y los Paises Bajos me permiten for-
mular las siguientes conclusiones preliminares: las jurisdicciones criminales
fueron utilizadas con más facilidad cuanto más accesible y barata fuera la su
administración local; la oportunidad de utilizarla fue más fácil cuando la po-
blación consideraba que los juicios eran equitativos. La dificultad para prede-
cir el resultado de un juicio puede ser considerado como una barrera general
al uso de los tribunales criminales. Los jueces también incitaban a no utilizar
los tribunales, al menos en algunas ocasiones y, sobre todo, cuando el quere-
llante era pobre. Formas de control social que no tenían relación con la justi-
cia criminal fueron especialmente importantes, si los tribunales estaban lejos,
eran caros y socialmente exclusivistas y si la gente consideraba que las sancio-
nes eran demasiado severas o –para tomar un problema cercano al siglo XX-
demasiado indulgentes o demasiado impredecibles. Estos factores, que todos
derivan de la oferta institucional, influyeron sólo en parte en los patrones de
uso de la justicia. 

Es digno de subrayarse que emergen otros factores más importantes,
que eran relativamente independientes de las instituciones locales. El trazado
de estos patrones dominantes en el uso de la justicia pueden ser formulados
sobre la base de la historiografía disponible para diferentes grupos de usua-
rios: generalmente los cabezas de familia (principalmente hombres) eran más
activos como querellantes. Sólo durante ciertos periodos los más acomodados
trabajadores o ciudadanos con más altas posiciones sociales estaban a la cabe-
za como demandantes. Por lo tanto, es imposible establecer un patrón general
sobre el uso predominante de los tribunales por estos hombres colocados en
las posiciones sociales dominantes. Los tribunales también jugaron en el con-
trol social de ciertos grupos de edades, como, por ejemplo, sobre los varones
en la edad juvenil cuando no estaban todavía independizados económica-
mente, o en la adolescencia de ambos sexos, incluso, tomando otro grupo co-
mo ejemplo distinto: los inmigrantes recientemente establecidos. 

En general, los hombres más jóvenes y solteros jugaban un papel im-
portante como querellantes porque estaban muy a menudo involucrados en
crímenes. El común bajo uso de la justicia por las mujeres puede ser sólo par-
cialmente explicado por el hecho de que sus intereses estaban representados
en un importante número de casos por hombres. Las mujeres utilizaban in-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna58

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
39 El concepto “profesional” puede plantear problemas al aplicarlo al mercado de trabajo del Antiguo

Régimen.

cluso más los tribunales cuando las ofensas y crímenes se conectaban con sus
campos de actividad. Ellas utilizaban el tribunal más cuando eran mujeres in-
dependientes, debido a que su actividad profesional a menudo coincidía con
el hecho de ser una mujer no casada39. Esta combinación es más frecuente en
las ciudades que en el campo. Las mujeres también preferían más a menudo
recurrían a arbitrajes y otros tipos de procedimientos baratos y rápidos. Mos-
traban más frecuentemente el recurso a la justicia cuando eran insultadas. Pa-
rece que ellas consideraban que la solución a este tipo de problemas por sí
mismas era un aspecto tan importante como para llevarlo ante la justicia. El
dominio social de los hombres casados sobre las mujeres, de los mayores sobre
los más jóvenes, de los acomodados sobre los pobres es parcialmente una cara
del uso de los tribunales pero también estaba limitado por la acción de los
jueces. Parece que grandes grupos de gente que utilizaban los tribunales sólo
de vez en cuando estaban continuamente obligados a recurrir a formas no ju-
diciales de control social. Esto no significa que ellos no pudieran utilizar se-
cundariamente los tribunales, lo que hicieron eventualmente, pero significa
que era socialmente menos probable y que ellos efectivamente decidían me-
nos frecuentemente hacerlo.

Tomando en consideración las demandas ante la justicia, el uso de la
misma no fue necesariamente y automáticamente intensivo cuando una ofen-
sa o crimen fue considerado como grave por ley. Más parámetros sobre la cla-
sificación legal jugaban un papel importante en la decisión de considerar un
comportamiento como desviado o merecedor de conocimiento judicial. La
gente escogía medios judiciales cuando un comportamiento desviado era
considerado que ponía en peligro la capacidad de autorregulación de la comu-
nidad rural por sí misma. Este era el caso, por ejemplo, de formas de ataque
especialmente injustas, aquellas que no dejaban la oportunidad de defensa al
adversario, porque esto destruía la igualdad en la disputa. Uno tiene que en-
tender que fue justo esa presunción de igualdad de oportunidades que era
también un elemento básico para que los convenios extrajudiciales fueran te-
nidos por justos y equitativos para resolver conflictos de intereses. La idea bá-
sica de autorregulación por medio de intermediarios invitaba a formas de re-
solución de los conflictos, las cuales podían tener efectos muy desfavorables
para la parte más débil. Tómese por ejemplo la libertad para el caso de herida

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 59

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


causada a la mujer: ofensas contra este básico derecho fueron a menudo el ob-
jeto de procedimientos legales, porque los contemporáneos consideraban que
otras instancias distintas de los tribunales eran competentes para resolverlas.
Paradójicamente, ellos atribuían esta capacidad a las familias o personas y ge-
neralmente no buscaban otras instituciones para resolverlo. 

Otro elemento en la explicación de la suposición de los contemporáne-
os era en caso de que el control social venido desde fuera no fuera efectivo,
debido a que existían relaciones de poder para impedirlo, por ejemplo, en una
determinada comunidad doméstica. Por otro lado, la repetida o endémica
presencia de delitos como robo o comportamiento inmoral en un determina-
do periodo puede ser considerado tanto intimidatorio o escandaloso como
para que el Derecho se influyera de esta apreciación. Finalmente, repetidas –y
no ligeras– ofensas protagonizadas por la misma persona incrementaban el
uso de los tribunales, porque otras formas de control social eran consideradas
insuficientes contra los reincidentes. Estos parámetros eran concernientes a
delitos y personas que probablemente se reforzaban recíprocamente gracias a
la reiteración o endemia.

Considerando, por ejemplo, la práctica de emprender acciones legales
contra las violaciones de libertad por herida a mujer, parece que la gente ads-
cribe competencia de control social a ciertos delitos a instancias concretas du-
rante largos periodos de tiempo. Esta apreciación parece ser el factor domi-
nante para decisiones llevadas o no ante el juez. Esta observación específica
podría también servir como un hipótesis más general para explicar los diferen-
tes modos de no persecución de diversas formas de violencia entre hombres en
específicos entornos como las tabernas, los burdeles o en sociabilidad secreta,
en que la presencia de autorregulaciones informales prohibía acudir al juez.

En relación con la presunción básica sobre competencias específicas de
control social, las circunstancias de los delitos, el hecho de ser reincidente o la
clasificación legal jugaban un papel equivalente para decidir sobre iniciar o no
un procedimiento criminal. Desde este punto uno puede incluso avanzar la
hipótesis de que el género era la variable más importante en la decisión de lle-
var un asunto ante el juez. Esto difiere de modo fundamental de la opinión
generalizada que indica que la oferta institucional dominaba dentro el merca-
do de la justicia. A partir de los parámetros descritos resulta que en cada
constelación histórica uno debe encontrar los tipos predominantes de desvia-
ciones y grupos que eran preferentemente controlados desde fuera de la justi-
cia y por qué medios eran sometidos a control.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna60

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Para el estudio de los usos de la justicia el siguiente esquema parece ser
una hipótesis de trabajo valiosa: la porción de la sociedad que utilizaba sólo
las instituciones judiciales intentaba imponer sus propios intereses al conjun-
to a través del procedimiento judicial. Esto hacía estallar la competición entre
los tribunales civiles e instituciones equivalentes, por ejemplo los jueces ecle-
siásticos, pero, en general, la justicia era el recurso para personas que se en-
contraban ante situaciones realmente graves y éstas acudían a los jueces como
un recurso secundario de control social. La gran mayoría de acciones no lle-
gaban hasta el juicio. Como las demandas constituían una fuente ordinaria de
justicia, quizá por ello eran las más importantes acciones judiciales para los
contemporáneos. Las acusaciones servían para expresar un conflicto. Esto
ayudaba a resolver el caso fuera del juzgado. De acuerdo con esta observación
los tribunales fueron principalmente utilizados para mejorar su propria posi-
cion para resolver el conflicto mas tarde sin juzgado. Bajo este modo inde-
pendiente de uso de la justicia aquellas personas que tenían más oportunida-
des para salir ventajosas en el arreglo extrajudicial eran los que podían influir
sobre los jueces. Esto era así incluso ante crímenes como asesinato. Utilizar la
justicia sólo parcialmente conducía a una solución definitiva de los conflictos.
Por el contrario la gente instrumentalizaba a veces la justicia criminal incluso
contra las decisiones del brazo civil de la justicia. Estas prácticas –junto con
las arriba mencionadas relativas a límites ligados al género o a factores socio-
económicos o ligados a ciertos delitos– indican límites estructurales a la capa-
cidad de los tribunales para contribuir al orden público. Esto subraya al mis-
mo tiempo la importancia de todas las demás agencias de control social. Des-
de esta perspectiva es recomendable hacer investigación no sólo sobre el ente-
ro brazo de la justicia criminal –en un sentido no técnico que incluye los tri-
bunales eclesiásticos40– y no sólo sobre las instituciones judiciales de cualquier

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 61

––––––––––––––––––––
40 Los tribunales civiles y eclesiásticos tuvieron funciones de control social. Formalmente, la interven-

ción de los tribunales eclesiásticos se apoyaba en las ideas cristianas de comunidad, pecado, contrición y reden-
ción; la represión por medio de castigos jugaba un papel menos importante. La primera meta era la reinserción
en la comunidad. En los tribunales civiles la legitimación de la institución de control social era diferente –pero
también parcialmente basada sobre las concepciones cristianas sobre la comunidad y su puesta a prueba por los
malhechores– y la elección de castigos era diferente. Siendo rigurosos estas instituciones deben ser claramente
diferenciadas, pero en la práctica de control social la acción de ambas instituciones parece haber sido más flexi-
ble. Además, la competencia para conocer distintas materias fue variando de un tipo de tribunal a otro durante
los siglos XVI y XVII y los usuarios basculaban en varias ciudades y regiones europeas de unos tribunales a
otros. Por lo tanto, tiene sentido atender a la práctica sin, por ello, olvidar los aspectos más sistemáticos sobre los
que ha informado Heinz Schilling (“’History of Crime’ or ‘History of Sin’? - Some Reflections on the Social
History of Early Modern Church Discipline”, en Kouri, E.I./T. Scott eds.: Politics and Society in Reformation 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tipo, sino también incluir otras agencias de control como la casa, la vecin-
dad41, las corporaciones, las cofradías, etc. Microestudios de una sóla locali-
dad son el medio más adecuado para llevar a cabo este programa42.

V. Usos de otros tribunales e instituciones del incipiente ‘estado’, 
como contexto del uso de la justicia

El muy independiente e instrumental uso de la justicia criminal invita a
explorar su contexto, principalmente los usos de tribunales y otras institucio-
nes del incipiente ‘estado’. La práctica debe ir junto con la evidencia de otras
facetas del sistema judicial. En lo referente, por ejemplo, a las demandas por
caza de brujas, conocemos que la tortura alentaba nuevas acusaciones conti-
nuamente. También es bien conocido que los abogados y procuradores tenían
intereses profesionales en ensanchar esta especial actividad judicial. En inves-
tigaciones recientes se ha subrayado el papel activo que adoptó la población
en la caza de brujas en cooperación con los comisionados para ello43.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna62

––––––––––––––––––––
Europe, Londres, 1987, pp. 289-310). Ver Roodenburg, H.: “Reformierte Kirchenzucht und Ehrenhandel”, en
Schilling, H. (ed.) Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im frühneuzeitlichen Europa, Berlín, 1994, pp. 129-
151, 133 ss. desde una perspectiva comparativa europea. Una separación clara observa en las ciudades holande-
sas María P C. van der Heijden (Huwelijk in Holland. Stedelijke rechtsspraak en kerkelijke tucht, 1550-1700,
Amsterdam 1998, p. 257 ss.  Ejemplos opuestos en territorios germánicos en Konersmann, F.: Kirchenregi-
ment… op. cit. pp. 189 ss. 193 ss. 308, 346 ss. 599 y 604; Rublack, U.: Magd, Metz’ oder Mörderin. Frauen vor
frühneuzeitlichen Gerichten, Frankfurt, 1998, p. 61; Landwehr, A.: Policey im Alltag, Die Implementation frühneu-
zeitlicher Policeyordnungen in Leonberg, Frankfurt, 2000, pp. 132 ss. 143, 153, 162 ss. Para Suiza ver Schmidt,
H./T. Brodbeck: “Davos zwischen Sünde und Verbrechen. Eine Langzeitstudie über die Tätigkeit der geistli-
chen und weltlichen Gerichtsbarkeit (1644-1800)”, en Jahrbuch der Historischen Gesellschaft von Graubünden
(1997/98), pp. 145-183. Para similares efectos en otras regiones cf. Casey, J.: “Household Disputes and the Law
in Early Modern Andalusia”, en Bossy, J. (ed.) Disputes… op. cit. pp. 189-217, 214. Sobre el uso paralelo de los
tribunales civiles y eclesiásticos en la Florencia de 1564, Lombardi, D.: “Intervention by Church and State in
Marriage Disputes in Sixteenth- and Seventeenth-Century Florence”, en Dean, T./ K.J.P. Lowe: Crime, Society
and the Law in Renaissance Italy, Cambridge 1994, pp. 142-156, 154 esp.  

41 Para una nueva apreciación de la idea de vecindad ver Lis, C./H. Soly: “Neighbourhood and Social
Change in West European Cities. Sixteenth to Nineteenth Centuries”, International Review of Social History,
38 (1993), pp. 1-30.

42 Cf. Pélaquier, É.: “Les chemins du contrôle social entre famille et communauté: le cas de Saint-Vic-
tor-de-la-Coste en Bas-Languedoc, au XVIIIe siècle”, Crime, Histoire& sociétés/ Crime, History & Societies 1, 2
(1997), pp. 29-50.

43 Rummel, W.: Bauern, Herren und Hexen. Studien zur Sozialgeschichte sponheimischer und kurtrierischer
Hexenprozesse 1574-1664, Göttingen, 1991, pp. 161 ss. Anteriormente, desde el punto de vista de la aldea, Walz,
R.: “Der Hexenwahn vor dem Hintergrund dörflicher Kommunikation”, Zeitschrift für Volkskunde, 82 (1986), pp.
1-18; Labouvie, E.: Zauberei und Hexenwerk. Ländlicher Hexenglaube in der Frühen Neuzeit, Frankfurt M. 1991, pp.
68 ss. 82 ss. cf. ahora Biesel, E.: Hexenjustiz, Volksmagie und soziale Konflikte im lothringischen Raum, Trier 1997, p.
165 atendiendo a más regiones que experimentaron un activo desarrollo de comités para la caza de brujas.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
44 Rummel, W.: “’Die Ausrottung des abscheulichen Hexerey Lasters’. Zur Bedeutung populärer Re-

ligiosität in einer dörflichen Hexenverfolgung des 17. Jahrhunderts”, en Schieder, W. (ed.) Volksreligiosität in
der modernen Sozialgeschichte, Göttingen, 1986, pp. 51-72. También Biesel, E.: Hexenjustiz… op. cit. p. 164. Bie-
sel reconstruye los conflictos previos que coadyuvaban a la incriminación de una persona por brujería.

45 Gwynn, L.: “La terreur blanche et l’application de la Loi Decazes dans le département du Gard
(1815-1817)”, Annales historiques de la Révolution française 175 (1964), pp. 174-193.

46 Röckelein, H./G. Jerouschek (eds.): Denunziation, Tübingen, 1997. Sobre las demandas en tiempo
de Peste, Dinges, M.: “Pest und Staat. Von der Institutionengeschichte zur sozialen Konstruktion?”, en Dinges,
M./T. Schlich (eds.) Neue Wege in der Seuchengeschichte, Stuttgart, 1995, pp. 71-103, 79 esp. 84. 

47 Schulze, W.: Bäuerlicher Widerstand und feudale Herrschaft in der frühen Neuzeit, Stuttgart, 1980;
Troßbach, W.: Soziale Bewegung und politische Erfahrung. Bäuerlicher Protest in hessischen Territorien 1648-1806,
Weingarten, 1987.

48 Schmale, W.:  Archäologie… op. cit. pp. 189 ss.

Rummel mostró que la sociedad apropiaba el discurso aprendido sobre
las brujas. Simultaneamente, la gente utilizaba las condiciones específicas de
los comités de caza de brujas no sólo para dar caza a las brujas sino también
para llevar a cabo objetivos personales44. Esto derivaba de un contexto de con-
flictos vecinales y disputas cotidianas, que en la ocasión adoptaron el lenguaje
de la caza de brujas. Más tarde, en la Francia post-revolucionaria, la ley penal,
políticamente inspirada, fue utilizada para perseguir a adversarios políticos45.
La todavía no escrita historia de las denuncias provee muchos ejemplos sobre
la manipulación de las instituciones y de la gestación de tribunales de excep-
ción y especiales policías46.

La investigación sobre las revueltas campesinas de la Edad Moderna
muestra también un intensivo uso de la justicia hasta tal punto que los proce-
dimientos legales llegaron, por ejemplo, en Alemania a reemplazar casi com-
pletamente las prácticas de rebelión despues de la derrota de la Guerra de los
Campesinos en 1525. Pero esto muestra también la tendencia no sólo a no
aceptar juicios desfavorables sobre conflictos contra los señores. En lugar de
sumisión al tribunal, los campesinos a menudo activaban otras formas de
control social como la violencia y en la mejor ocasión que se presentaba para
sustituir los efectos de un juicio y superar el orden institucional que era consi-
derado injusto47. Al mismo tiempo se abría una tension intensiva entre nobles
y campesinos sobre el funcionamiento de las instituciones judiciales, como
fue corriente, por ejemplo, en Sajonia48. 

Estas influencias desde abajo son también sensibles en una amplio aba-
nico de materias que formaban parte de las reivindicaciones populares ante las
burocracias de señores y burguesías urbanas. Desde hace acerca de tres décadas
los historiadores han redescubierto la capacidad de los campesinos para inter-

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 63

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


venir políticamente in las instituciones representativas, como los ‘estados’49.
Más recientes investigaciones sobre reivindicaciones muestran el importante
papel de la cooperación de las gentes o la falta de esa cooperación para condu-
cir iniciativas de leyes o tener cierta influencia sobre la legislación50. En el siglo
XVII en Inglaterra, las viudas de soldados incluso llegaban a obtener éxito pa-
ra lograr pensiones en su beneficio, lo que en absoluto no estaba previsto por la
Corona51. En la práctica administrativa del Antiguo Régimen las decisiones
individuales que implicaban plantear estas materias eran tan habituales como
la aprobación de leyes. Esto muestra, primero, la diferente noción que se tenía
de la ley en esta época52. Segundo, subraya el importante papel de los súbditos
para definir el orden público: ellos no estaban sometidos sino que desarrolla-
ban su propia política53. En suma, la gente utilizaba e influía en muchos modos
los compromisos institucionales sobre el ‘estado’ en su propio beneficio.

Por lo tanto, el uso autónomo de la justicia criminal no resulta sorpren-
dente. Es parte de un amplio abanico de posibilidades por parte de los súbdi-
tos para negociar sobre el orden social y político y participar en las institucio-
nes locales54. En esta negociación sobre el orden social el estado desempeñaba
un importante papel55. No es excluido ni infravalorado en esta historia56. Que

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna64

––––––––––––––––––––
49 Blickle, P.: Landschaften im Alten Reich. Die staatliche Funktion des gemeinen Mannes in Oberdeutsch-

land, Munich, 1975. Esta obra sigue siendo fundamental. Sobre el debate ver Troßbach, W.: Bauern 1648-1806,
Munich, 1993, pp. 79-87.

50 Würgler, A.: “Desideria und Landesordnungen”, en Blickle,  P. (ed.) Gemeinde und Staat im Alten
Europa, Munich, 1998, pp. 149-297. Ver también el artículo de André Holenstein en la misma publicación.

51 Hudson, G.L.: “Negotiating for Blood Money: War Widows and the Courts in Seventeenth-Cen-
tury England”, en Kermode, J./G. Walker (eds.) Women, Crime, and the Courts in Early Modern England, Lon-
dres, 1994, pp. 146-169.

52 Cf. Schilling, L.: “Gesetzgebung im Frankreich Ludwigs XIII. - ein konstitutives Element des Ab-
solutismus?”, Ius Commune, 24 (1997), pp. 91-131, esp. 98 ss.

53 Sigo aquí las sugerencias de Peter Blickle (Deutsche Untertan - ein Widerspruch, Munich, 1981)
54 Ver Dinges, M.: “Aushandeln von Armut in der Frühen Neuzeit: Selbsthilfepotential, Bürgervor-

stellungen und Verwaltungslogiken”, WerkstattGeschichte, 10 (1995), pp. 7-15 y Dinges, M.: “Neues in der For-
schung zur spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Armut?”, en Gilomen, H.-J. (eds.) Von der Barmherzig-
keit zur Sozialversicherung, Zürich, 2002 (en prensa). 

55 Ver la introducción a Drewer, J./E. Hellmuth (eds.): Rethinking Leviathan. The Eighteenth-Century
State in Britain and Germany, Oxford, 1999.

56 La idea de adoptar la perspectiva del hombre o ciudadano contemporáneo como punto de partida
para la historia de los sistemas legales es muy problemática para los defensores de un punto de vista histórico es-
tatalista, centralista y teleológico. Sobre la reflexión acerca de los límites del “disciplinamiento social” en los tex-
tos legales de los “estados” de la Edad Moderna ver, Dinges, M.: “Normsetzung und Praxis…”, op. cit. Sobre el
más reciente debate en la historia del derecho ver, Dinges, M.: “Policeyforschung statt «Sozialdisziplinierung»”,
Zeitschrift für Neuere Rechtsgeschichte (2002) (en prensa).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


las intenciones y prácticas de los usuarios de la justicia hayan atraído poco la
atención es mucho más impresionante que el hecho de que cuestiones como
la persecución del crimen y la ‘criminalidad’ puedan haber dominado la inves-
tigación sobre la justicia criminal. 

El ejemplo de gente litigando invita a interpretar la cultura legal del
Antiguo Régimen mucho más en términos de interacción cultural. De acuer-
do con este paradigma los casos judiciales y la sociedad se interrelacionaban y
aprendían uno de otro. La aculturación, desde otra perspectiva, enfatiza más
la perspectiva de las élites e infravalora la participación de la gente para mol-
dear la cultura legal. El término alemán Verrechtlichung describe de forma cre-
ciente la inclusión de la sociedad dentro del sistema judicial desde la época
medieval y tiende implícitamente a representar el desarrollo histórico como el
triunfo de la ley. Este Verrechtlichung subraya los aspectos de los sistemas en
una historia sin individuos y oculta la acción. Los campesinos y los agentes
estatales primero debían aprender cómo manejarse con las instituciones que
emergían fruto del proceso histórico. El concepto de interacción cultural  an-
te todo alude a la interdependencia de ambas facetas en un proceso de apren-
dizaje y, además, a todo el sistema de cambio, enfatizando la cultura. De
acuerdo con esta idea, el análisis de los usos de la justicia permite conocer los
puntos cruciales para otra comprensión de la justicia criminal: las acciones y
percepciones de la población que fueron desarrolladas bajo condiciones res-
trictivas tienen, no obstante, un impacto en el proceso de construcción de los
estados en la Edad Moderna, porque esas acciones y percepciones ocurrían
masivamente.

VI. Conclusión: la importancia de los usos de la justicia para los interme-
diarios locales y para el proceso moderno de construcción del estado

Estas consideraciones invitan a cierto número de conclusiones. Ante
todo, deben ser modificadas esas explicaciones históricas enfatizando la ofer-
ta judicial o su forma institucional como factores de la cambiante funcion de
los tribunales. Esto también es aplicable a las teorías funcionalistas que expli-
can desarrollos en los usos de la judicatura principalmente como resultado del
cambio socioeconómico. Interpretaciones acordes con el concepto de los dos
órdenes también consideran en demasiado limitada perspectiva la básica im-
portancia de la capacidad de las gentes para autorregularse y su impacto sobre

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 65

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


los usuarios de la justicia: la sociedad utilizaba otras formas de control social y
de forma reticente las instituciones judiciales–.

Ciertamente, la oferta institucional de los tribunales planteaba la posi-
bilidad de usarles, pero el modo en que eran utilizados dependía definitiva-
mente de la manera en que las gentes entendieran sus propias posibilidades
de control social. La gente recurría a la justicia criminal principalmente para
mejorar sus oportunidades de control social fuera de los tribunales. En cual-
quier ocasión –dependiendo del género, la edad, el estatus social y en relación
con los delitos cometidos y los criminales– las gentes preferían formas alter-
nativas de control social.

Apoyado en este argumento me parece claro que el control social no es-
tá suficientemente explicado por las teorías que privilegian la oferta institu-
cional y sus desarrollos internos. Por el contrario, los descubrimientos empíri-
cos experimentados en diferentes paises invitan a subrayar más el papel del
usuario, porque es el único modo de entender el papel de los tribunales en su
contexto social. El resultado de esta reevaluación ofrecerá una diferente ima-
gen de los tribunales y su utilización en los diferentes territorios, que en va-
rios asuntos ofrecerán regularidades y diferencias.

A no muy tardar la ‘especificidad’ de los Tiempos Modernos, no tan
fuertemente ligada a un ordenado sistema judicial con estrictos rangos e ins-
tancias, hará menos exótica la impresión de los historiadores. Sin duda en es-
ta situación las gentes de la Edad Moderna tuvieron mayor abanico de posi-
bilidades entre diferentes tribunales. Esto les permitía un uso menos conven-
cional de la justicia que en los siglos siguientes. Pero también es evidente que
el cambio de las formas de control por las instituciones aún continúa57. En es-
te desarrollo uno observa siempre fases de criminalización y descriminaliza-
ción. De hecho, el principal punto de debate actual es la eficiencia del sistema
legal. Las alternativas institucionales hoy van dirigidas a reforzar la policía, a
transferir –mediante el cambio de la legislación– ciertos tipos de ofensa hacia
los tribunales civiles y a ensanchar la competencia del trabajo social o incluso
la psiquiatría para integrar la maquinaria de la vecindad dentro de las estrate-
gias de policía.

En el periodo de la Edad Moderna podemos ya observar esas tendencias
hacia una más amplia demanda de trabajo para los tribunales que puede ser in-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna66

––––––––––––––––––––
57 Lüderssen, K.: Abschaffen des Strafens? Frankfurt M. 1995, p. 29. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
58 Dudas sobre la justicia criminal según aparece en Lenman, B./G. Parker:  op. cit. p.16. Nueve déci-

mas partes del incremento de casos entre los siglos XVI y XVII fueron causas civiles.
59 Esto es paralelo al funcionamiento alternativo de la ley y el ritual, sólo recientemente descubierto

por los historiadores alemanes; cf. Duchhardt, H./G. Melville (eds.): Im Spannungsfeld von Recht und Ritual.
Soziale Kommunikation in Mittelalter  und Früher Neuzeit, Köln, 1997, esp. VII.

terpretado como Verrechtlichung. Considerando la gran cantidad de crímenes
leves uno puede preguntarse si en ciertas regiones y durante ciertos periodos
de la Edad Moderna el control social fue más proclive a utilizar el marco legal
que actualmente. Pero aún el punto crucial en la consideración de todo este es-
quema es que la acción de la ley en la mayoría de los casos definitivamente sig-
nificó que la gente no quería utilizar los tribunales como único modo de juicio.
Por lo tanto, un concepto como el de Verrechtlichung, que sólo invita a hacer re-
cuento del número de casos conducidos de un modo oficial, podría conducir-
nos a resultados no significativos. De todas formas, parece que después de pe-
riodos de Verrechtlichung a menudo llegaron otros de desinstitucionalización,
que pueden ser llamados de forma análoga fases de Entrechlichung58. Para la
historia de la justicia criminal es más importante que la alternativa funcional
entre el uso de la justicia y otras formas de control social aún sigue existiendo
incluso reforzada –en parte por los usuarios, en parte por las instituciones–
siempre que es considerada útil59.

El interés sobre los usos de la justicia, ligado a otras formas de control
social, invita a combinar análisis cuantitativos y cualitativos bajo una nueva
perspectiva de investigación. Posibles resultados serán una clasificación de los
tipos de sociedades desde la perspectiva del control social y una modificada
idea de los cambios a lo largo del tiempo en el papel de la justicia y su uso. Pa-
ra tomar otro ejemplo, recientes interpretaciones sobre el control social en so-
ciedades dominadas por latifundios como Prusia, el Este europeo, España o
América Central y del Sur intentan explicar la dominación precapitalista en
estas sociedades en una relación más estrecha con las tensiones sociales dentro
de la casa. Este debate muestra que la historiografía alemana analiza los dife-
rentes puntos de arranque para una nueva historia de la construcción del esta-
do, que incorporara la demanda para una historia del control social desde de-
bajo de una manera más equilibrada que la anterior historiografía focalizada
en los movimientos desde arriba hacia abajo. La creación de orden público es
mucho más el resultado de un complejo juego de todos los factores considera-
dos, con su apreciación por los sujetos históricos; éstos son quienes deciden en

el uso de la justicia como forma de control social en la edad moderna 67

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


última instancia si quieren utilizar la justica o ayudarse a sí mismos de otro
modo y recurrir a otras formas de control social. Es bajo este punto de vista
que los usos de la justicia parecen interrelacionados con los dos sectores analí-
ticos de la justicia, particularmente, la lógica institucional y el interés de aque-
llos que sostienen los tribunales: el Rey, las ciudades y los señores. Aquí, sólo
he pretendido subrayar una de estas tres aproximaciones analíticas al sistema
judicial, sin la que no sería bien conocido. Al explicar esta cuestión he dejado
también otro tema importante, el de la imagen que la gente tenía de los insti-
tuciones judiciales, pero la investigación sociológica sobre lo que significan las
prácticas habituales de control social entre la policía, los tribunales y otros me-
dios en la República Federal Alemana de nuestros días muestra aún la actuali-
dad de estas consideraciones sobre la justicia de la Edad Moderna.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna68

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Saavedra Fajardo, D.: Empresas Políticas. Idea de un príncipe político-cristiano, Madrid, 1976, pp. 99,

222-3 y 227. Empresas 4, 20 y  21.
2 Rivadeneira, P. de: Tratado de la religión y virtudes que debe tener el príncipe cristiano para gobernar y con-

servar sus estados, contra lo que Nicolás Maquiavelo y los políticos de ese tiempo enseñan, Madrid, 1595. Se ha consul-
tado la edición dentro de las Obras escogidas de Pedro de Rivadeneira, B.A.E. tomo LX, Madrid, 1952, pp. 449-
587, particularmente antimaquiavelista en pp. 532-533. Márquez, Fr. J.: El governador christiano. Deducido de las
vidas de Moysen y Josue, príncipes del pueblo de Dios, por el maestro fray Juan Márquez, de la orden de San Agustín,
predicador de la Magestad del rey don Felipe III, catedrático de vísperas de Teología de la Universidad de Salamanca,
Amberes, 1664, II, 7, 11 y II, 34, 2 (1ª ed. 1612). El propio Castillo Bovadilla, buen conocedor de la obra de Ri-
vadeneira, se coloca en una línea antitacitista, no exento, sin embargo, de una finalidad práctica. Castillo Bovadi-
lla, J.: Política para corregidores y señores de vasallos, Madrid, 1978 (1ª (ed.) 1597), II, 2, 11; II, 5, 10 y II, 16, 9.A
las aportaciones de Márquez dedica comentario también en esta misma obra el profesor Juan E. Gelabert.

Como “para mandar es menester sciencia”, en la Castilla del siglo XVII
la tarea de gobierno y justicia requería cualidades como la inteligencia y la
perspicacia, además de dedicación. Estos rasgos adornarían a gobernantes
que no podían ser otra cosa que justos, pues, precisamente, “del centro de la
justicia se sacó la circunferencia de la corona”1. Al manifestar algunas de estas
opiniones, en 1640, el experimentado diplomático don Diego Saavedra Fajar-
do trataba de conciliar los pragmáticos puntos de vista de tratadistas tacitistas
y maquiavelistas (los entonces llamados políticos) con los argumentos antima-
quiavelistas de los apelados teólogos que desde el padre Rivadeneira llegaban,
suavizados ya en el siglo XVII, hasta el padre Márquez2. Para Saavedra, la jus-
ticia preservaba la unión de todas las partes que componían el cuerpo de la

El mal uso de la justicia en la Castilla
del siglo XVII

Universidad de Cantabria

Tomás A. Mantecón w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


sociedad, unidad que quedaba garantizada por una autoridad que podía ser
monárquica, aristocrática o democrática:

“En la primera edad ni fue menester la pena, porque la ley no conocía culpa, ni el
premio, porque se amaba por sí mismo lo honesto y glorioso; pero creció con la
edad del mundo la malicia, e hizo recatada a la virtud [...]. Desestimose la igual-
dad, perdióse la modestia y la fuerza, se introdujeron también las dominaciones;
porque, obligada de la necesidad y la prudencia, y despierta con la luz natural, re-
dujo los hombres a la compañía civil, donde exercitasen las virtudes a que les incli-
na la razón, y donde se valiesen de la voz articulada que les dió la naturaleza, para
que unos a otros, explicando sus conceptos y manifestando sus sentimientos y ne-
cesidades, se enseñasen, aconsejasen y defendiesen. Formada, pues esta compañía,
nació del común consentimiento en tal modo de comunidad una potestad en toda
ella, ilustrada de la luz de la naturaleza para la conservación de sus partes, que las
mantuviese en justicia y paz, castigando los vicios y premiando las virtudes. Y por-
que esta potestad no pudo estar difusa en todo el cuerpo del pueblo [...] se despo-
jaron de ella y la pusieron en uno o en pocos o en muchos, que son las tres formas
de república: monarquía, aristocracia y democracia”3.

La necesidad de arbitrar y superar los conflictos ligados a dominaciones
de unos sobre otros se convertía, de este modo, en una fuerza creadora de la
compañía civil o sociedad, y también de autoridad capaz de practicar esos arbi-
trajes: la del príncipe u otra equivalente, según fuere la forma de república. Ob-
viamente, no era ese el único punto de vista sostenido en la época sobre cómo
y porqué se gestó la sociedad. Sin embargo, era común opinión interpretar que
la justicia era la clave que sustentaba el edificio político de las monarquías4.
Sin arbitraje ni justicia estaría comprometida la conservación de la sociedad.
La justicia y su administración eran, por lo tanto, un pilar básico de la monar-
quía y fuente de preocupación para los príncipes. Así, valiéndose de una de
sus potestades exclusivas, la de suprema jurisdicción, los reyes podían cambiar
las sentencias dadas por los tribunales de justicia del reino. Sólo el monarca
tenía esa facultad, pues sólo él podía recurrir si fuera necesario a la plenitud de
potestad que le permitía incluso derogar el derecho común que fuera contrario
a sus decisiones. Visto desde esta perspectiva, el perdón no debía interpretar-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna70

––––––––––––––––––––
3 Saavedra Fajardo, D.: Op. cit. pp. 227-228. Empresa 21.
4 La res publica “se dirá bien governada quando los ciudadanos vivieren en paz y sossiego, sin injuria de

nadie, vida christiana, sociable y política”, convirtiéndose la justicia en garante de la salud del cuerpo político.
Castillo Bovadilla, J.: Política… op. cit. II, 1, 24. Eso mismo era subrayado, además de por el padre Márquez y
por Saavedra Fajardo, como se ha visto ya, por Francisco Suárez. Rommen, H.: La teoría del estado y de la comu-
nidad internacional en Francisco Suárez, Madrid, 1951 (1ª ed. 1926), p. 145.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
5 Castillo Bovadilla, J.: Política… op. cit. II, 3, 8-16. Márquez, Fr. J.: El governador christiano… op. 

cit. I, 19, 2.
6 Alfred Soman se refirió a esta cuestión en 1982. Recientemente, Benoît Garnot ha ofrecido un am-

plio marco de referencia para futuras investigaciones. Soman, A.: “Deviance and criminal justice in Western
Europe, 1300-1800: an essay in structure”, Criminal Justice History, (1980), pp. 3-28. Garnot, B.: “Justice, infra-
justice, parajustice et extrajustice dans la France d’Ancien Régime”, Crime, History and Societies, vol. 4, nº 1
(2000), pp. 103-120. 

7 Wormald, J.: “The blood feud in early modern Scotland”, en Bossy, J. (ed.) Disputes and settlements.
Law and Human Relations in the West, Cambridge, 1983 (1ª ed. 1980). Mantecón, T.A.: Conflictividad y discipli-
namiento social en la Cantabria rural del Antiguo Régimen, Santander, 1997. Matikainen, O.: “The search for equa-
lity: violence and compensation in the 17th century eastern Finland and province of Käkisalmi”, ponencia inédita
presentada por el autor en la European Social Science History Conference celebrada en 5-7 de Marzo de 1998 en
Amsterdam. Agradezco a Olli Matikainen que me facilitara el texto de su ponencia y, posteriormente, otras infor-
maciones documentales  adicionales sobre el caso finlandés. Recientemente me he ocupado de todo esto en, Man-
tecón, T.A.: “El peso de lal infrajudilidad en el control del crimen durante la Edad Moderna”, Estudis, 28 (2002).

se como impunidad del delito, sino como un medio por el que se mostraba la
autoridad y la clemencia del rey, al tiempo que instrumento para lograr la en-
mienda del delincuente5.

A pesar de todo, la justicia implicaba una participación de todo el con-
junto de la sociedad, administradores y administrados, gobernantes y gober-
nados, monarcas y súbditos, jueces y juzgados. Existía un uso de la justicia por
los gobernados, cuando acudían a los tribunales para negociar sus conflictos,
aproximar sus posiciones y lograr, aún en los más graves asuntos criminales,
arbitrajes extrajudiciales negociados a un nivel que los historiadores del cri-
men han denominado infrajudicial ya desde los primeros años ochenta6. Den-
tro de este uso de la justicia pesaban las costumbres locales, además de la racio-
nalidad del juez y, obviamente, la legalidad local y general. La pervivencia del
blood feud escocés y de las compensaciones pecuniarias, incluso para casos de
homicidio, en la Finlandia del siglo XVIII o la alta presencia de juicios crimi-
nales fenecidos por medio de arbitraje extrajudicial en la Cantabria de los si-
glos XVII y XVIII dan contrastados ejemplos de la vigencia de esta opción de
uso de la justicia en la sociedad europea de los últimos siglos de la Edad Mo-
derna7. Evidentemente, había otras opciones, otro uso de la justicia ligado a los
objetivos de pacificación social dispuestos por los gobernantes, por los mo-
narcas. Además, un tercer uso de la justicia era el que dimanaba directamente
de la acción de cuantos debían servir a la administración de justicia en nom-
bre del rey. De este último paso a ocuparme en las páginas siguientes.

Quienes actuaran en nombre del príncipe ejerciendo tareas de justicia y
gobierno debían adornarse de virtudes semejantes a las del príncipe. El juez,
para servir bien a su oficio, debía adornarse de rectitud, templanza, modestia

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 71

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


y vigilancia. La rectitud –entre el rigor y la clemencia paternal- y la entereza
le permitirían castigar si fuera necesario incluso a sus parientes y amigos. La
templanza evitaría que fuera demasiado accesible a la conversación, mante-
niendo una cierta distancia con los administrados y la vigilancia le propiciaría
reprimir sus afectos y pasiones. Quizá por eso, en la época se solía utilizar la
metáfora de que los jueces carecían de manos8, es decir, sin codicia ni aficio-
nes particulares. También se les comparaba con las cigüeñas, aves que “llegan
de lejos”, como los corregidores, que serían, así, ajenos a la comunidad donde
servían justicia. A las cigüeñas, además, se atribuían cualidades providencia-
les, astucia y sabiduría. Eran tenidas por enemigos capitales de los reptiles y “a
los juezes les quadra assí mismo lo de perseguir y extirpar los animales ponço-
ñosos, que son los hombres malos y perversos de la república”9. Todo este es-
quema hacía de la justicia y de sus servidores el principal soporte que susten-
taba la compañía civil y la propia monarquía. De ahí que un análisis de la sin-
tomatología que mostrara la administración de justicia en un momento deter-
minado da idea de la buena o mala química de las relaciones entre la cabeza
de ese cuerpo político y los conjuntos que lo componían: familias, estamen-
tos, ciudades, corporaciones, clientelas y facciones... 

Cuando abría su influyente obra sobre la historia del corregidor caste-
llano, Benjamín González Alonso delimitaba  su ámbito de estudio a una ins-
titución político-administrativa  a que servían quienes actuaron como tales
corregidores en la Corona de Castilla, en nombre del rey10. Frecuentemente,
estas temáticas han sido estudiadas bajo ese prisma histórico-institucional o
bien desde la historia política. Han pasado treinta años desde la edición del
estudio de González Alonso hasta que José Manuel de Bernardo Ares y Jesús
Manuel González Beltrán recogieron en un amplio volumen las contribucio-
nes sobre La administración municipal en la Edad Moderna para la V Reunión
Científica de la Asociación Española de Historia Moderna11. En este intervalo de
tiempo, mucho ha avanzado la historia de la administración castellana en la
Edad Moderna. Poco a poco, se ha ido pasando de unos enfoques institucio-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna72

––––––––––––––––––––
8 La justicia en la iconografía clásica aparecía manca, advirtiéndose que debía inhibirse a las dádivas y

corruptelas. Rivadeneira, P. de: Tratado… op. cit. pp. 538-541. Castillo Bovadilla, J.: Política… op. cit. II, 13, 1.
9 Estas metáforas proceden de Castillo Bovadilla, J.: Política… op. cit. II, 13, 1.
10 González Alonso, B.: El corregidor castellano (1348-1808), Madrid, 1970, pp. 12-14.
11 Bernardo Ares, J.M. de y J.M. González Beltrán (eds.): La administración municipal en la Edad Mo-

derna. Vol. II. Actas de la V Reunión Científica de la Asociación Española de Historia Moderna, Cádiz, 1999.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
12 Así lo confirman los estudios de J.M. de Bernardo Ares, Bartolomé García Guillén, Enrique Gimé-

nez López, Emilio Soler y Herminia Alzamora y José Szmolka dentro del volumen Bernardo Ares, J.M. de y
J.M. González Beltrán (eds.): La administración municipal... op. cit.

13 Buena muestra de la vitalidad de esta perspectiva dan tanto el libro de F.M. Burgos sobre Valladolid
en los siglos XVI y XVII, como el trabajo colectivo coordinado por Josemari Imizcoz sobre redes y estrategias
familiares en el País Vasco y Navarra y las contribuciones al libro editado por J.L. Castellano y J.P. Dedieu sobre
la misma temática en una perspectiva más amplia y globalizadora.Burgos, F.M.: Los lazos del poder. Obligaciones
y parentesco en una élite local castellana en los siglos XVI y XVII, Valladolid, 1994. Imizcoz, J.M. (ed.): Elites, poder
y red social. Las élites del País Vasco y Navarra en la Edad Moderna, Bilbao, 1996, pp. 46-47. Castellano, J.L./J.P.
Dedieu (eds.): Réseaux, familles et pouvoirs dans le monde ibérique à la fin de l’Ancien Régime, París, 1998. La vio-
lencia podía llegar a ser uno de los aglutinantes para vertebrar las clientelas. Mantecón, T.A.: “El poder la vio-
lencia en el Norte de España: la Cantabria rural en la época Moderna”, en I Encuentro de Historia de Cantabria.
Actas del encuentro celebrado en Santander los días 16 á 19 de diciembre de 1996, Tomo II, Santander, 1999, pp. 785-
814. Para el ejemplo de la Cantabria Moderna, merece la pena subrayar las aportaciones de Marina Torres, Car-
men Ceballos y Mar Díaz sobre redes sociales y familiares articuladas en torno a intereses económicos o de re-
producción social, estudios incluídos en Mantecón, T.A. (coord.): De peñas al mar. Sociedad e instituciones en la
Cantabria Moderna, Santander, 1999. En estos estudios se analizan las redes sociales desde tan distintos ángulos
como la administración inquisitorial, las familias de ferrones o los iniciativas de promoción por medio de la ad-
ministración real o de la iniciativa industrial.

nalistas o interesados en lo político, particularmente centrados en las reformas
administrativas, a otros más sociológicos, fortaleciendo la opción historiográ-
fica que implica afrontar  una historia social de la administración. De ello dan
buena idea los estudios que se han ido realizando en las últimas décadas sobre
la lucha en torno al poder municipal12, las redes sociales13 y la constitución de
facciones o clientelas urbanas y rurales capaces de articular la vida política lo-
cal y, a la vez, concretar sus rivalidades dentro y fuera de las instituciones14.

Partiendo de esta panorámica, propongo aquí un estudio del uso que
los servidores de la justicia en la Corona de Castilla del siglo XVII hicieron
de su puesto y de las funciones que les habían sido atribuidas. La perspectiva
que se adopta es la de analizar el mal uso por el juez de sus capacidades judi-
ciales, es decir, un uso de la justicia que era desviado respecto a los fines que
debía perseguir el juez de proteger la res publica. Al protagonizar este tipo de
comportamientos, el juez pervertía la justicia y ejercía violencia sobre sus ad-
ministrados.

No era extraordinario en la Castilla del siglo XVII que un juez fuera
considerado por sus administrados y vecinos “indigno del dicho oficio por sus
torpezas, vanidades y escándalos, mal exemplo y alborotos que con el dicho
ofiçio a hecho”. Tampoco era infrecuente que expresiones de esta naturaleza o
similares se contuvieran en pesquisas secretas y visitas de residencia practica-
das cuando los jueces finalizaban el periodo para el que habían sido nombra-
dos. Obviamente, no todas las acusaciones que se vertían en estas circunstan-

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 73

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cias eran ciertas. El servicio a la Corona y a las funciones judiciales tenía evi-
dentes costes en el plano de la popularidad de que el juez gozara entre sus ad-
ministrados, puesto que los intereses del rey no coincidían siempre con los de
sus súbditos. Lo grave es que semejantes opiniones rebasaran esos límites y
que el juicio de residencia demostrara que el juez había rebasado la tolerancia
de sus superiores e inferiores hacia sus excesos. En ese caso, el juez y alter ego
del rey, con su indignidad, deshonraba el oficio a que servía. Llegado este ex-
tremo, el mal juez podía perder, temporal o definitivamente, su condición de
oficial de justicia. Se aplicaba entonces la lógica de que “no debe tener el ofi-
cio que no estimó ni quiso estimasen”15. El castigo al juez que traicionaba la
confianza que implicaba su oficio debía ser ejemplar. Según la opinión del
erudito jurista manchego Jerónimo Castillo Bovadilla, la dureza del castigo
debía aplicarse contra “el juez que tuerce la vara”, pues “para buscar un rebaño
de ovejas se busca al mejor pastor, y vemos que quando la cabeça está enfer-
ma, los otros miembros del cuerpo humano lo están también”16. 

Los jueces, de cualquier condición, debían medir sus acciones con una
balanza en cuyos extremos se encontraban el amor y el temor de sus adminis-
trados. Una equilibrada dosis de ambos sentimientos componían la propor-
ción adecuada. El juez debía generar cierto temor entre poderosas familias lo-
cales, caciques, “tiranos” o “mandones”. Al mismo tiempo debía ser consuelo
de los vasallos pobres y de “la clase más desvalida del pueblo”17. Esto, unido a

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna74

––––––––––––––––––––
14 Emblemático ya es el estudio de Jaime Contreras sobre la tensión entre las facciones de los Sotos y

los Riquelme en la temprana Edad Moderna murciana, así como la capacidad y límites de las clientelas para in-
fluir sobre el tribunal de Inquisición. Contreras, J.: Sotos contra Riquelmes. Regidores, inquisidores y criptojudíos,
Madrid, 1991. Para un entorno rural y una cronología muy distinta a la del estudio de Jaime Contreras, he trata-
do este tema relacionado con la formación de la cultura política popular. Mantecón, T.A.: “Cultura política po-
pular, honor y arbitraje de los conflictos en la Cantabria rural del Antiguo Régimen”, Historia Agraria, 16, Mur-
cia, 1998, pp. 121-151. Más recientemente, Francisco Aranda y Enrique Soria han estudiado, desde distintas
perspectivas, las tensiones y cambios en las élites de poder toledanas y cordobesas respectivamente. Aranda, F.J.:
Poder y poderes en la ciudad de Toledo. Gobierno, sociedad y oligarquías en la Edad Moderna, Cuenca, 1999. Soria, E.:
El cambio inmóvil. Transformaciones y permanencias en una élite de poder (Córdoba, ss. XVI-XIX), Córdoba, 2000. 

15 Comentario referido al juez granadino don Pedro de Fonseca Botello a principios de abril de 1633,
por sentencia dada por el juez de residencia, con una multa pecuniaria de 20.000 mrs. para la Cámara de Casti-
lla y gastos de justicia, y confirmada por el Consejo de Castilla. De este caso me ocupo más adelante. AGS,
C.C. leg. 1807, doc. 7, s.f.

16 Castillo Bovadilla, J.: Política… op. cit. II, 1, 3.
17 Estos principios eran proclamados ya por Castillo Bovadilla a fines del siglo XVI. Castillo Bovadi-

lla, J.: Política… op. cit. II, 7, 5. Esas cualidades aún eran atribuidas al buen juez en el siglo XVIII y adornaban,
por ejemplo al corregidor de Agreda don Francisco de Toubas en 1787 según la opinión del obispo de Tarazo-
na. Maruri, R.: “Ser temido y ser amado: ejercer de corregidor en la Castilla de Carlos III”, en Bernardo Ares,
J.M. de y J.M. González Beltrán (eds.): La administración municipal... op. cit. p. 132.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
18 Sobre todo esto me remito a Maruri, R.: “Ser temido…”, op. cit. pp. 132-4, 
19 La Instrucción ... de lo que deben observar los corregidores y alcaldes mayores dada en 1788 indicaba ex-

presamente no iniciar causas de oficio por injurias, sino que los jueces debían emplearse en ofrecer correcciones
paternales y componer a las partes. Ese año fue comunicada por el Corregidor de las Cuatro Villas de la Costa
de la Mar a los jueces de primera instancia de este citado partido de Cantabria. AHPC (Archivo Histórico Pro-
vincial de Cantabria), AL (Alfoz de Lloredo), leg. 100, doc. 1, cap. 6, s.f. Todo esto caló poco a poco entre los
jueces de primera instancia, puesto que en 1792 un alcalde mayor del valle cántabro de Alfoz de Lloredo hacía 

una idónea preparación, pericia o ciencia; a cualidades y sensibilidades perso-
nales y a sentido de justicia, era lo que hacía fiable el dictamen de los jueces. A
pesar de todo, la imagen del mal juez que emergía en las visitas de residencia,
al evaluar lo practicado por jueces y oficiales de la justicia durante el periodo
de su servicio, estaba ampliamente arraigada entre los castellanos del siglo
XVII y eso, lógicamente, iba en desdoro de la opinión que se tenía sobre la
justicia. 

En el siglo XVIII todavía perduraban muchos de los rasgos anotados.
El corregidor de Ávila en 1787 era considerado “ynteresado con demasiada
inclinación a hacerse rico por su empleo”. Ese año las respuestas a una infor-
mación reservada realizada por la Secretaría de Estado de Gracia y Justicia
calificaban a veinticinco corregidores castellanos (alrededor del 42 % del total
a que se refería la encuesta) con atributos que mostraban debilidades de esa u
otra naturaleza, bien por desatención a sus tareas, bien por inaptitud para el
desarrollo de las mismas o bien, finalmente, por utilizar sus funciones judicia-
les y gubernativas para lograr fines e intereses particulares. También es cierto
que ese informe de 1787 no subrayó tachas negativas atribuibles a la mayor
parte de los corregidores. Alguno de ellos, como el corregidor de Baza, no só-
lo evitó lucrarse aprovechándose de su oficio, sino que llegó a empeñar su pa-
trimonio personal en el tiempo en que sirvió a su cargo. Otros, como Agustín
Guajardo, corregidor de León en 1782-1786, sirvieron tan bien a su oficio
que por medio de juicios verbales trataba de componer a las partes, evitándo-
les “gastos que no podían soportar”18. En realidad, Agustín Guajardo no hacía
nada extraordinario. Su dedicación para componer a las partes en causas de
poca sustancia era perfectamente armónica con las recomendaciones e ins-
trucciones que en esas fechas salían del Consejo de Castilla destinadas a los
corregidores sobre cómo éstos debían emplearse en el ejercicio de sus funcio-
nes judiciales. Se les decía que debían valerse de correcciones paternales siem-
pre que fuera posible, evitando que los conflictos se desarbolaran y acrecenta-
ran dando lugar a largos y voluminosos procesos19. 

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 75

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Parece ser que en las últimas décadas del siglo XVIII lo que dominaba
en la Corona de Castilla era un buen uso de la justicia por parte de los servido-
res de los tribunales, pero que también había suficiente margen como para
que pudiera brotar y crecer el mal uso de la justicia entre aquellos jueces más
vulnerables a fidelidades particulares, aquellos que fueran frágiles ante sus pa-
siones o quienes estuvieran dominados por ambiciones que les llevaran a su-
bordinar el desempeño de las funciones judiciales que les habían sido enco-
mendadas a la consecución de fines particulares, o a la satisfacción de intere-
ses personales. Ese es el mal uso de la justicia que aquí estudio. 

No trato de estudiar la sociología de los oficiales de la justicia, su ámbi-
to social de procedencia, formación y cualificación. Ese enfoque implicaría
una sintonía con la historia social de la administración que representan mu-
chos de los provechosos estudios que he citado ya anteriormente. Mucho más
evidente es que mi análisis no se coloca  dentro de la historia del derecho o de
las instituciones. Tampoco intento recomponer el elenco de opciones que te-
nía el desempeño de funciones judiciales de diversa naturaleza y en distintas
jurisdicciones de la Corona de Castilla en el siglo XVII. Lo que me preocupa
es explicar las razones que alimentaban la imagen ampliamente asentada del
mal juez en la Castilla de esta época. Así podré caracterizar lo que era el mal
uso de la justicia practicado por jueces castellanos. A este fin, he analizado ca-
sos de jueces que contaron con distintas capacidades jurisdiccionales y que,
debido al mal uso de la justicia que implicaron sus comportamientos, fueron
despojados de sus cargos, aunque  posteriormente lograran de la Corona el
indulto y rehabilitación para el desempeño de tareas judiciales. 

La debilidad o fragilidad de los jueces que les llevaba a utilizar en su
propio beneficio las potestades y licencias consustanciales a oficio judicial, y
su proclividad a ser dominados por sus más básicas inclinaciones, cubría un
amplio frente. La Corona de Castilla ofrecía a los servidores de la justicia
oportunidades vitales20 distintas a las del conjunto de los súbditos, pues ponía

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna76

––––––––––––––––––––
constar en uno de los procesos criminales en que intervino que en casos como el que trataba, por injurias, los
jueces debían proceder “como padres de familia y amigables componedores, que no con la escrupulosidad que
apetecen los demás juicios, para evitar que se creen procesos voluminosos y fomenten disensiones”. AHPC, AL,
leg. 89, doc. 4 s.f. Esta imagen de la justicia y de su encarnación en un juez que ejerce sus funciones de forma
paternalista contrasta con la traza con que se manifestaba la justicia en Madrid. Alloza, A.: La vara quebrada de
la justicia. Un estudio histórico sobre la delincuencia madrileña entre los siglos XVI y XVIII, Madrid, 2000. Evidente-
mente, no todas las intervenciones de la justicia pueden ser interpretadas de la misma manera.

20 Entiendo la noción de oportunidad vital en términos que explicó Ralf Dahrendorf: “moldes de la vi-
da humana en la sociedad” que “determinan el desarrollo de los seres humanos”, de modo que, por ejemplo, po-

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



––––––––––––––––––––
dría deducirse que “allí donde existe sufragio universal pueden tomarse decisiones políticas” democráticamente,
porque las oportunidades de participación política se han ampliado respecto a etapas sin sufragio universal.
Dahrendorf, R.: Oportunidades vitales. Notas para una teoría social y política, Madrid, 1983 (1ª ed. alemana 1979),
pp. 27 ss. Sin embargo, he de subrayar que entiendo la noción de oportunidad vital despojada del cierto optimis-
mo que contiene la argumentación de Dahrendorf al considerar la historia como un proceso continuo de am-
pliación de oportunidades vitales de los sujetos y ser éstas siempre ligadas al desarrollo civilizatorio del hombre. 

en manos de esas personas un instrumento de control social tan efectivo co-
mo era la jurisdicción y lo hacía en una época en que la actual idea de servicio
social o servicio al Estado no existía y lo más parecido podía ser el servicio a
una dinastía y a un oficio. Sin embargo, esos sentimientos, rivalizaban con
poderosas fidelidades personales establecidas dentro y fuera de la familia. La-
zos y lealtades que dotaban de enorme fortaleza a clientelas y facciones socia-
les. Todo esto colocaba al juez en el centro de redes de dependencias y fideli-
dades de distinta naturaleza e intensidad, al tiempo que otorgaba al servidor
de la justicia amplios márgenes de actuación. Por eso, a lo largo del siglo
XVII, en la Corona de Castilla hubo jueces que se abandonaban a arrebatos
violentos, bien verbal o bien constitutivos de agresión física, así como quienes
desarrollaron toda una suerte de artimañas para dar satisfacción a apetitos se-
xuales que en la época eran considerados escandalosos o, al menos, desordenados
y que podían llegar incluso a constituir delito. En estos casos la pasión del
juez ayudaba a doblar o quebrar la vara de la justicia. Otras veces eran intere-
ses y no pasiones los que lograban el mismo efecto, aunque los instrumentos
violentos utilizados no difirieran mucho, pudiéndose llegar incluso a provocar
la muerte de quienes se contaran como  opositores a los propósitos del mal
juez. De estas formas se concretaban malos usos de la justicia por quienes, pre-
cisamente, debían ser los principales interesados en protegerla y garantizar,
así, el bien común. ¿Qué implicaciones tenía todo esto en su momento? Esta
es la cuestión que paso a analizar.

I. El uso violento de la justicia para satisfacer pasiones e intereses del juez

Entre las pasiones desbordadas del mal juez, las ligadas a la sexualidad
fueron frecuentemente subrayadas en los juicios de residencia. Sin embargo,
la pasión sexual de los malos jueces castellanos del siglo XVII quedaba encu-
bierta casi siempre por la capacidad de intimidación sobre sus víctimas. Hubo
quienes preferían la discreción y evitaban lugares y horas en que la fragilidad

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 77

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


sexual del juez podía hacerse pública y notoria a sus vecinos. Esa era la actitud
más frecuente. Algunos llegaron a hacer que sus amantes se trasladaran a otro
vecindario, sin que ello implicara que el juez cesara sus visitas ni que éstas sig-
nificaran que la tal amante lo fuera en exclusividad. Otros, por el contrario,
preferían que fuera conocida y visible la relación de amancebamiento y apare-
cían juntos en fiestas y romerías. Hubo quienes llegaron a dar satisfacción a
sus apetitos en público, sin rubor ante los efectos de la posterior murmura-
ción. Entre los que se apreciaban más variedad de excesos sexuales se encon-
traba don Baltasar de Pino Prieto, vecino de la zamorana localidad de Villaes-
cusa en el periodo en que fue alcalde de la Santa Hermandad. Antes de que la
Cámara de Castilla le rehabilitase para el oficio en octubre de 1635 había
protagonizado dos intentos de estupro, una violación a una viuda y tres estu-
pros consumados. Uno de éstos fue cumplido en público, delante de mucha
gente, en el entorno de una ermita local y en medio de una romería21, sin te-
mor alguno ante la multitud ni ante los efectos que este notorio exceso podría
ocasionar posteriormente a estuprante y estuprada. Lo habitual no era prota-
gonizar semejantes escenas tan despreocupadamente, aunque tampoco era
precisa una gran discreción, al menos, hasta que las habladurías se prodigaran
y eso hiciera sospechar al juez lascivo que pudiera ocasionar alguna conse-
cuencia en la visita de residencia a que se viera sometido en su momento. 

De este modo se hace comprensible el variable comportamiento del co-
rregidor de la granadina ciudad de Baza, don Pedro de Fonseca Botello, un
par de años antes de que tuvieran lugar los eventos protagonizados por el ci-
tado Baltasar de Pino22. El corregidor Fonseca era conocido en su ciudad co-
mo hombre “picado del vicio de la lujuria”, hasta tal extremo que esa inclina-
ción al sexo opuesto le impulsó a cometer otros excesos violentos de cierta
gravedad desde el mismo momento en que accedió a su oficio. Primero, tuvo
en su casa “como amiga” durante un año a una mujer con quien estaba aman-
cebado. Luego, aunque la puso en casa aparte, la “festejó” y trató como si se
tratara de su mujer legítima, acompañándola públicamente con sus alguaciles
y “poniéndola públicamente en fiestas públicas y causando alborotos y escán-
dalos en esta ciudad, dando lugar a mal ejemplo”. Ante las murmuraciones,
críticas y alborotos, el corregidor asentó a su amante en Granada. Sin cesar el

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna78

––––––––––––––––––––
21 AGS (Archivo General de Simancas), CC (Cámara de Castilla), leg. 1810, doc. 30, s.f.
22 El expediente de Fonseca se encuentra en AGS, CC, leg. 1807, doc. 7, s.f.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
23 AGS, CC, leg. 1807, doc. 7, s.f.

trato con ella, también fueron conocidas sus relaciones “con una comedianta”,
“aprovechándose de su oficio de juez para ello”. Sus conquistas, con ciertas
dosis de presión y coacción derivadas del oficio que Fonseca ejercía, no para-
ban ahí. Don Pedro buscó por todos los medios ganarse la voluntad de una
“doncella principal” de Baza, hasta que acabó por violarla. 

En la ciudad se tenía por seguro que Fonseca había tenido un hijo o hi-
ja con esa chica y había arruinado la hacienda de la muchacha, todo ello des-
pués de que una noche, bajo pretexto de buscar a un delincuente, entrara en la
casa de ella y la forzara. La secuencia fue la siguiente: allanamiento de la mo-
rada de la joven con el pretexto mencionado, que no era más que una argucia
para que el juez saciara su lascivia; luego ocurrió la violación de la muchacha.
Desde entonces, rendida ya la resistencia de su víctima, el corregidor prosi-
guió ese tipo de trato con la joven hasta dejarla embarazada, “sin remedio y
pobre”. Al mismo tiempo que protagonizaba estos excesos, Fonseca mantenía
trato con una mujer casada de quien, además, recibía regalos que ella sustraía
de su marido e hijos. No eran suficiente argumento estas dos mujeres para
que el corregidor Fonseca saciara sus apetitos sexuales. En numerosas ocasio-
nes “hizo junta de mujeres” en su propia casa y allí “tubo comidas y zenas” con
ellas, de que pudo seguirse algún otro exceso “de que se siguió escándalo nota-
ble en esta ciudad”. 

Como se puede comprobar, Fonseca era perseverante en sus aficiones
sexuales. La misma táctica que había empleado con la “doncella principal” ci-
tada, también le sirvió en otros casos, sin detenerse ante las mujeres casadas.
Todo lo contrario, el corregidor de Baza aprovechaba las ausencias de los ma-
ridos para vencer la resistencia de las mujeres y lograr sus propósitos con ma-
yor facilidad. De este modo, precisamente, buscó los favores de otra mujer
principal de Baza a la que trató de forzar una vez que se introdujo en casa de
ella con el pretexto de buscar unos papeles. El marido de ella estaba fuera de
casa, la mujer se resistió y cuando retornó el esposo, éste tuvo una agria dispu-
ta con el juez. Todas estas eran actitudes normales del juez Fonseca, que soli-
citaba favores y trataba de tener acceso carnal con cuantas mujeres llegaban
ante él para solicitar justicia23. Los comportamientos de Fonseca no eran ni
habituales ni excepcionales entre los jueces castellanos de la época, aunque su
contumacia y persistencia era tal que siendo sentenciado a principios de abril

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 79

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


de 1633, solicitó el indulto real en dos ocasiones en diciembre de 1634 y lue-
go el 24 de enero de 1635, aunque, a diferencia del otro juez lascivo citado,
Baltasar de Pino, Fonseca no tuvo éxito en ambas ocasiones y tuvo que espe-
rar a fines de 1635 para lograrlo.

El terreno de las conquistas amorosas no era el único en que se expresa-
ba la violencia protagonizada por los jueces castellanos del siglo XVII. Desde
la desidia para velar por la justicia hasta la violencia directa ejercida por el juez
o por sus secuaces criaturas y paniaguados había una variada gama de posibili-
dades de pervertir la justicia por medio del uso de la violencia. Ambas cues-
tiones marcan un abanico de opciones suficientemente amplio como para
bascular entre la falta de dedicación al servicio de la justicia y la superación de
los márgenes de actuación que eran permitidos a un juez, hasta el punto de
convertirse éste en un agente de violencia amparado por su propia condición
de juez. Al mencionado Baltasar de Pino Prieto, alcalde de Santa Hermandad
y vecino de Villaescusa, que logró ser rehabilitado para el desempeño de ofi-
cios de jurisdicción en octubre de 1635, se le habían comprobado judicial-
mente una colección de cargos de cuantos fueron anotados en el juicio de re-
sidencia practicado por el corregidor de la villa de Reinoso contra su persona
y que le habían ocasionado cuatro años de suspensión de su oficio y dos de
destierro del distrito. Además de los excesos sexuales que protagonizó, se le
achacaba que no llevaba un registro de los casos en que intervenía en un libro
de Penas de Cámara. De este modo, no podía saberse cuántas penas había
ejecutado ni su monto. Tampoco podía conocerse con cuánto dinero se que-
daba él por este procedimiento24. Baltasar de Pino no parecía muy dedicado a
su oficio de justicia, salvo cuando éste le servía para satisfacer sus apetitos se-
xuales o sus intereses particulares. 

El ejemplo de Baltasar de Pino no resultaba excepcional dentro del te-
rritorio de la Corona de Castilla, ni entre los alcaldes de Santa Hermandad ni
entre los alcaldes mayores y ordinarios en que recayera la primera instancia
judicial. A veces, quienes servían a una u otra jurisdicción se parapetaban en
su propio oficio para competir con los otros jueces cuando la situación se les
ofrecía ventajosa. De este modo, el servicio a la justicia se convertía más bien
en un servirse de la justicia para tomar ventaja sobre competidores o miembros
de facciones sociales rivales dentro de la esfera local. En estos casos, si se pro-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna80

––––––––––––––––––––
24 AGS, CC, leg. 1810, doc. 30, s.f.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
25 AGS, CC, leg. 1808, doc. 28, s.f.
26 AGS, CC, leg. 1808, doc. 28, s.f.

ducía una apelación a la Cámara de Castilla, la actuación del tribunal venía a
implicar una mediación o arbitraje directo por parte de la Corona, reequili-
brando la paz social entre facciones sociales rivales. Bajo este prisma puede
entenderse que sólo con 200 rs. que remuneraban por mitad a los funciona-
rios de la Cámara de Castilla que llevaron el caso a la corte y al propio alto
tribunal, fuera conmutada el 25 de junio de 1635 la sentencia dada en prime-
ra instancia por el alcalde ordinario de la madrileña villa de Meco, en 23 de
abril de ese año, contra el alcalde de Santa Hermandad don Juan Barranco.
La sentencia de la justicia ordinaria había condenado a Barranco a destierro
de la villa y distrito por dos años y a la ejecución de las costas procesales con-
tra los bienes del citado Juan Barranco, advertido éste de que, caso de incum-
plimiento, la pena podía agravarse con 200 azotes25. 

Las razones de la sentencia del alcalde ordinario de la madrileña villa
de Meco contra Juan Barranco fue la oposición de éste a recibir el alojamien-
to y manutención de un soldado en que se le había repartido. Barranco se ne-
gaba a cumplir con este mandado. Pretextaba que nunca antes personas con
su cargo y oficio habían tenido que cumplir con esas obligaciones ni con de-
rramas de otro tipo y que el propio alcalde mayor de la villa y juez de primera
instancia, Juan Gutiérrez, no predicaba con el ejemplo. Barranco y Gutiérrez
tuvieron descomposturas uno con otro en público, llegaron a empujones... fi-
nalmente, Juan Gutiérrez sacó su espada e intercambió golpes con ella a su
opositor, dándole con su empuñadura y hoja, aunque sin llegar a utilizarla co-
mo forma de auténtico desafío y llamamiento a duelo. Como resultado de es-
ta disputa, Juan Barranco acabó viéndose preso en la cárcel de la villa, “con
grillos y cadena pasada por una tapia, causándole muchos gastos y vejaciones
y molestias”26. A pesar de que Gutiérrez siguió una causa contra Barranco y
llegó a dictar sentencia, la decisión del indulto real dos meses después de pro-
clamada la sentencia de primera instancia sirvió para reparar el escarnio pú-
blico a que había sido sometido Juan Barranco y dar final satisfacción a la
vindicta publica, aplacando los efectos a que pudiera haber conducido el mal
uso de la justicia y la violencia de Juan Gutiérrez. 

La violencia ejercida por jueces que se excedían de sus atribuciones po-
día evidenciar una disputa entre jueces, “poderosos locales” y jurisdicciones.
El ejemplo del conflicto entre Juan Gutiérrez y Juan Barranco permite com-

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 81

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


probarlo. Sin embargo, también podía implicar una violencia intensamente
ejercida por el juez sobre sus inferiores. En unas ocasiones las meras sospe-
chas de haber cometido algún delito, los prejuicios de la comunidad o las ani-
madversiones personales fueron los factores para que la violencia del juez se
desplegase en toda su extensión y magnitud. En los casos más extremos la
muerte de la víctima podía ser el resultado último de la violencia ejercida por
el juez. A veces, ese era el final de una mala actuación del juez en el ejercicio
de sus funciones, siendo influido por prejuicios de todo tipo o por apasiona-
miento. En este caso había una cierta involuntariedad de la violencia. Ejem-
plos de este tipo fueron aún frecuentes en el siglo XVIII y la Corona de Cas-
tilla no era entonces una excepción dentro del marco europeo. Las víctimas
resultaban ser muchas veces marginados sociales o gentes con poco arraigo
dentro de la localidad. En estos casos los prejuicios más asentados en la co-
munidad afloraban contra las personas peor integradas, menos arraigados, o
contra los forasteros27.

Fueron prejuicios y la predisposición del juez a buscar un rápido y fácil
culpable los factores que llevaron a un pastor granadino llamado Benito Sán-
chez a la horca y a otro hombre del mismo género, llamado Gabriel de Silva,
a Orán en los años veinte del siglo XVII. Poco después de los hechos, en el
otoño de 1627, el juez que había acusado a ambos de latrocinio y bandidaje
sin tener ninguna prueba concluyente de la culpa de ambos, el alcalde ordina-
rio de la villa de Higuera de Vargas llamado Alonso Álvarez de Gata fue in-
culpado y sentenciado en juicio de residencia. Sus excesos se consideraron
probados28 y los hechos eran suficientemente graves como para ofrecer un
castigo ejemplar. La condena contra el juez fueron diez años de destierro de
los reinos de Su Majestad, sin quebrantarlo, bajo advertencia de pena de
muerte. A eso se añadía la privación perpetua de cualquier oficio de justicia.
Sin embargo, todas estas penas y otras pecuniarias fueron conmutadas un año
más tarde, después de que el asunto pasara por distintos escalones judiciales,

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna82

––––––––––––––––––––
27 El episodio, descrito en 1751 un periódico londinense y ocurrido en Puckle-Church (Gloucesters-

hire), que acabó con la vida de un mendigo después de que éste se topara con un grupo de bebedores en una ta-
berna, podía haber ocurrido en cualquier otro entorno europeo occidental de fines del XVIII y, por supuesto, en
la Castilla Moderna. En este episodio, estudiado por Porter, el mendigo fue linchado y ahorcado a manos de sus
agresores, que, asustados al ver que la víctima de su escarnio se moría, le retiraron la soga del cuello y le abando-
naron en el campo, donde, tras ser descubierto y a duras penas narrar lo acontecido, murió. Porter, R.: English
society in the eighteenth century, Londres, 1990 (1ª ed. 1982), p. 18.

28 El expediente puede consultarse en AGS, CC, leg. 1809, doc. 10, s.f.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
29 AGS, CC, leg. 1836, doc. 26, s.f.

entre ellos la Chancillería de Granada y la Cámara de Castilla. De este modo,
a pesar de ser culpable, un par de años después de condenar injustamente a
dos personas, el juez Álvarez Gata, indultado ya por el rey, podía seguir ins-
truyendo causas juzgando casos civiles y criminales de primera instancia.

No siempre la violencia era ejercida de este modo, aunque a veces el re-
sultado de la actitud del juez fuera, igualmente, la muerte de sus víctimas. En
otras ocasiones la violencia del juez era aplicada con voluntaridad y plena
consciencia de que la agresión era un instrumento para lograr propósitos y
metas concretas del agresor. Piénsese, por ejemplo, en situaciones tan contun-
dentes como la ocurrida en medio de una fiesta local en la riojana villa de An-
guiano en plena tierra de Cameros el 20 de julio de 1637, cuando se oyó un
estrépito y un vecino de la villa llamado Pedro Moreno cayó al suelo de tiro
del arcabuz accionado por el merino de la villa, Juan de Verea, que, así, destro-
zó la cabeza de su víctima, provocándole la muerte de forma inmediata29.
Ambas manifestaciones de la violencia del juez podían llegar a idénticos re-
sultados: la muerte de la víctima o víctimas. Sin embargo, la responsabilidad
por el mal uso de la justicia por parte del juez no era la misma. Este era un ar-
gumento decisivo para que la Corona decidiera sobre cómo considerar y deci-
dir, en última instancia, castigar o no el comportamiento del juez y, caso de
hacerlo, en qué grado.

Aparte de situaciones como las descritas, también se produjeron otras
en que la violencia fue escalando, progresando y creciendo de modo que, par-
tiendo de una situación de pequeño conflicto llegaba a desembocar en con-
tiendas que afectaban a todos, jueces y administrados. Es decir, acababan
siendo conflictos dentro de los cuáles lo menos importante, al final, era la sa-
tisfacción de la vindicta publica y lo más importante pasaba a ser que no que-
dara disminuída la autoridad del juez y su capacidad para influir en su propio
entorno social. Un conflicto de este tipo, que acababa pervirtiendo por com-
pleto la acción de la justicia, tuvo lugar en la ciudad andaluza de Carmona en-
tre fines de 1642 y durante la mayor parte del año siguiente. Partir de este ca-
so, además, permite introducir otra de las variantes del mal uso de la justicia
por los jueces: la protección de delincuentes que fueran sus deudos, criaturas o
paniaguados.

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 83

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


II. El uso de la justicia para proteger a delincuentes, 
deudos y paniaguados

En ese periodo convulso de la historia Moderna de Castilla que fueron
los alrededor de veinte años posteriores a 1630, Andalucía protagonizó algu-
nos de los episodios más notables y, en muchos de ellos, la violencia desbordó
cuanto podía haber sido previsible poco antes30. De ese rasgo convulso parti-
ciparon situaciones y escenas de la vida cotidiana en cualquiera de los núcleos
de población que concentraban mercado, instituciones y ciertos servicios,
centros que eran capaces de articular económica, administrativa y gubernati-
vamente más amplios entornos. Teniendo en cuenta estas circunstancias pue-
de más fácilmente entenderse lo ocurrido el 30 de noviembre de 1642, tarde
de San Andrés, en la plazuela de Los Vendedores de la sevillana ciudad de Car-
mona y sus arrabales. Hubo esa tarde una disputa entre un jornalero de la
aceituna y el dueño para el que trabajaba sobre los salarios que el segundo de-
bía al primero. Pronto, ambos sacaron sus espadas. Fueron aquietados por
Alonso de Ojeda y su primo, además de por don Alonso Barba, quién, al fi-
nal, por azar, dio un cintazo a Ojeda y, a cambio, recibió cuchilladas de éste y
de uno de sus primos quienes luego se fugaron. Ese día, al anochecer el heri-
do, Alonso Barba, fue visitado por varios caballeros, quienes luego, en nombre
de la Santa Hermandad, pasaron a prender a “los Ojedas”. El asunto iba to-
mando un rumbo distinto a la simple querella entre dos personas, que era lo
que lo había originado. Para entonces los Ojedas también buscaban el enfren-
tamiento con “los caballeros”, encabezados los últimos por don Teodomiro de
Briones, alcalde de la Santa Hermandad. Los dos grupos de hombres arma-
dos se encontraron y lucharon, quedando varios de ellos heridos hasta que los
Ojedas hicieron retirarse a los caballeros a una casa. Desde el exterior el grupo
de los Ojedas profirió gritos de que habían de matar a sus opositores. Luego, se
retiraron al campo, sin que el corregidor de Carmona les pudiera apresar. La
escalada de violencia iba creciendo sin control posible.

Desde el campo periférico a Carmona llegaban noticias de que los Oje-
das decían que “habían de matar a los caballeros de Carmona”. En diciembre
la voz pública decía que los Ojedas estaban retraidos en el convento de Santa

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna84

––––––––––––––––––––
30 Juan E. Gelabert ha sintetizado recientemente los rasgos del periodo. Gelabert, J.E.: Castilla convul-

sa (1631-1652), Madrid, 2001, passim.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Ana de frailes dominicos, extramuros de la ciudad de Carmona. El alcalde de
la Hermandad y otros, armados con espadas y escopetas, fueron al convento y,
llegados a él, entrando por la portería del carro se oyeron tiros de arcabuz. Un
residente en el convento intentó huir corriendo por la portería y recibió una
estocada de la que murió a los tres días. En la misma portería quedó muerto
otro hombre que se encargaba de la custodia de la puerta del convento. Al-
guién oyó decir y repetir a alguno del grupo de los caballeros: “[¡]mátalo[!]
[¡]mátalo[!]”, después de que se asestara la estocada al primero de los heridos.
Otro hombre del convento logró huir y pudo contarlo, a pesar de resultar he-
rido. El convento dominico fue tomado, literalmente, por fuerza y derrama-
miento de sangre provocado por el grupo de los caballeros.

En 1643 ausentes de sus domicilios y desde paraderos desconocidos to-
dos los inculpados del bando de “los caballeros”, incluyendo al alcalde de la
Santa Hermandad, que habían sido condenados ya por sentencia a penas pecu-
niarias que iban entre los 150 ducados, el que menos, y los 800 ducados, que
correspondieron a la pena impuesta contra don Teodomiro de Briones, el alcal-
de de Santa Hermandad, además de la condena de muerte por degollamiento,
lograron de la Cámara de Castilla la conmutación de su sentencia por 9.000
ducados a repartir mancomunadamente entre los siete inculpados y a mante-
nerse a cinco leguas de Carmona. Las penas pecuniarias anteriormente estable-
cidas sumaban 3.000 ducados entre todos. Más allá de lo que suponía la conde-
na y su remisión por la Cámara de Castilla, el conflicto entre Ojedas y caballeros
de Carmona evidencia una escalada de violencia motivada por una circunstancia
de azar en la vida cotidiana que llega a desencadenar una batalla entre faccio-
nes, sirviendo la justicia a los intereses de facción, en desdoro del oficio de juez,
como ocurrió dentro del grupo de los caballeros de Carmona. El riego de sangre
que protagonizaron éstos, con el alcalde de Santa Hermandad a la cabeza, en el
convento de Santa Ana resulta el episodio más álgido del conflicto y da idea de
hasta dónde podía llegar una ascendente de violencia cuando afectaba directa-
mente a un juez y a la facción social que se aglutinara en torno a él, pues un
juez, del tipo que fuera, solía, además, disponer de una amplia red de clientes li-
gados por lazos personales de fidelidad, interés o temor. 

Para mantener esos lazos de dependencia personal de los clientes al pa-
trono, no sólo bastaba ser juez, sino continuar en una posición social que per-
mitiera estar permanentemente dentro del grupo de personas que podían de-
sempeñar unos u otros oficios de justicia y gobierno. De este modo, incluso
valiéndose de su autoridad jurisdiccional o gubernativa, el patrono generaba

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 85

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


protección hacia sus criaturas y paniaguados. El ejemplo de Diego Pérez Ce-
peda, que en los años treinta del siglo XVII era regidor perpetuo y alcalde or-
dinario y de la Santa Hermandad de la villa extremeña de Fuente del Maes-
tre, ilustra hasta qué punto el colocarse en una posición social de este tipo
permitía al patrono ir más allá en todas sus acciones que el resto de sus veci-
nos y gozar de una cierta impunidad, al menos hasta que llegara –si lo hacía
alguna vez- el caso a la Cámara de Castilla. No eran virtudes precisamente lo
que adornaban a don Diego. Se le achacaron y probaron cohechos, fraudes en
los abastos, excesos violentos sin razón aparente, talas furtivas protagonizadas
en montes y encinares comunitarios por sus criados y protegidos, violación de
una mujer en el camino... también protector de los excesos cometidos por sus
criados, dependientes y paniaguados31.

El del extremeño Diego Pérez Cepeda no era ni mucho menos un caso
aislado. Juan de Segura, vecino de la villa de Cazalla de la Sierra en Sevilla e
hijo de don Cristóbal de Segura, “que es persona rica y regidor perpetuo y
quien de hordinario es alcalde hordinario”, entre enero de 1645 y octubre de
1647 había acreditado un historial criminal propio del más experimentado de
los delincuentes. A fines de 1647, en rebeldía, fue sentenciado a muerte. La
sentencia quedó sin ejecutar y, a partir de ese momento, intentó lograr el per-
dón del rey, consiguiéndolo después de una larga negociación en los dos pri-
meros meses de 1649, pues primero la Cámara de Castilla le pedía 1000 du-
cados, para acabar con 500 ducados para la Cámara y 50 para la parte de la
víctima y, aún así, “el suplicante” se permitió regatear y “ofrece 460 ducados
por última negociación”, obteniendo así el indulto.

Siendo el padre de Juan Segura juez de primera instancia en su distrito,
este arrojado joven cometía todo tipo de tropelías con impunidad. En el juicio
celebrado con motivo de una de esas tropelías resultó la sentencia de muerte
citada. Antes, en enero de 1645 Juan Segura había salido al camino de un
hombre llamado Adrián Morejón y embistió con él de noche, al salir al cam-
po. En esta ocasión no hubo ni heridos ni querella. Un año después, teniendo
Juan Segura amoríos con una criada de uno de los escribanos de la villa y sien-
do reprendido por ello por la esposa del escribano, el muchacho hirió a la re-
prensora con una daga en la cara. Cuando el escribano se quejó a don Cristó-
bal Segura, éste le dio maltrato verbal y físico. Luego el joven fue a casa del es-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna86

––––––––––––––––––––
31 especialmente por uno de ellos llamado Juan Sánchez AGS, CC, leg. 1837, doc. 31, s.f.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
32 AGS, CC, leg. 1884, doc. 15 s.f.

cribano y se desafío con un cuñado de éste. El final fue que, afortunadamente,
nadie más salió herido, pero todos estos excesos no dieron lugar a una querella
criminal ni a que se iniciara causa de oficio. En abril de ese mismo año Juan
Segura, amparado por su padre, justicia ordinaria, fue acrecentando sus exce-
sos. La noche del 12 de abril, embozado hirió con su espada al cobrador de al-
cabalas de la villa, porque éste había discutido con su padre sobre la ejecución
de costas que éste había hecho a un vecino. El recaudador de alcabalas sólo
pudo resistir el desafío de su agresor con una vara, aunque eso le salvó la vida.
A pesar de la gravedad de los hechos, tampoco hubo querella criminal contra
el agresor en esta ocasión. El violento muchacho parecía bien parapetado por
su padre y sus acólitos. Al menos eso parecía inhibir cualquier pretensión que
implicara una demanda judicial procedente de sus víctimas.

Después de que ocurriera el incidente con el recaudador de alcabalas,
en mayo de ese año de 1646, un mozo cortador llamado Manuel Roduz co-
metió el error de dar de beber a un mulo en un bebedero que pertenecía a
Juan Segura. Éste salió a agredirle y el mozo, huyendo le arrojó un ladrillo, al-
canzándole en la cara. La respuesta fue asestar al mozo dos heridas de espada
y cuando el muchacho estaba curándose en su casa, Segura aún tuvo arranque
para ir allí y provocarle otras seis heridas más. Tampoco el agredido acudió a
la justicia para ser indemnizado de la contumaz y alevosa agresión que sufrió,
fruto de la rabia del hijo del juez. Los excesos de éste aún fueron a mayores.
Ese mismo mes y año, un vecino de la villa llamado Francisco Vidal se lamen-
tó del comportamiento de Juan Segura al padre de éste. Vidal quería que, por
una vez siquiera, don Cristóbal de Segura interviniera como el juez que debía
ser. A pesar de todo, no sólo no logró Vidal su propósito, sino que, además, su
actitud y denuncia sirvió para convertirse a sí mismo en blanco de la violencia
protagonizada ahora por ambos, el padre y el hijo, el juez y el agresor. El jo-
ven, haciendo mofa de la esposa de Vidal había propinado a esta mujer “dos
piquetazos en las nalgas”. Cristóbal de Segura no inició causa alguna contra
Juan Segura. Sin embargo, aprovechó y tomó revancha contra el quejoso ma-
rido y se libró de él en cuanto pudo, “en la primera ocasión de soldados que se
ofreçió, hiço ir al marido a la guerra”32.

En abril de 1647 varios arrieros acarreaban vino para el padre de don
Nicolás Toledo y, para ello, atravesaban una heredad perteneciente a don Cris-

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 87

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tóbal Segura. Juan salió al paso y se lo reprendió con energía. Uno de los arrie-
ros le dijo que no era de justicia que les impidiera el paso y Juan Segura inten-
tó agredirle, pero el arriero huyó en su cabalgadura. Cuando retornaba el
arriero, le esperaban armados Juan Segura y su padre, el juez don Cristóbal,
“queriéndole maltratar”, lo que impidió don Nicolás de Toledo colocando al
arriero en las ancas de su caballo y huyendo. Esa noche Juan Segura fue a bus-
car a don Nicolás a su casa y ambos salieron a la plazuela de la villa en desafío
y duelo, quedando herido don Nicolás. Ni siquiera ahí paró, sino que, todo lo
contrario, el conflicto acabó desembocando en un enfrentamiento entre fac-
ciones sociales. Aunque el caso llegó a la audiencia de Sevilla y se había decre-
tado prisión domiciliaria para los dos Segura, Juan y Cristóbal, “de esta pen-
dencia procedió otra entre otros deudos y amigos de unos i otros, de que resul-
tó que don Martín de Neira y don Joséph Fajardo salieron otro día desafiados
a la Vega”, allí encontraron a Juan y Cristóbal Segura, con quienes se entraron
a golpes. Posteriormente, hechas las paces entre los padres de Nicolás Toledo y
Juan Segura, así como entre estos dos, un día que Nicolás Toledo paseaba por
la plaza, Juan Segura se le llegó por detrás y le dio un golpe en la cabeza “que
le derrivó el sombrero”. Ese era un signo inequívoco de desafío a enfrenta-
miento en duelo. Entonces ambos sacaron sus espadas. En la lucha Nicolás se
hirió en la lengua y partió un diente. No parece que la cosa fuera entonces a
mayores, pero se inició una causa criminal contra Juan Segura en Sevilla.

A esta causa criminal la justicia de la audiencia sevillana acumuló infor-
maciones sobre todas las demás citadas y la sentencia venía a poner punto fi-
nal al conjunto de expedientes y asuntos criminales concernientes a los Segu-
ra. No obstante, el resultado fue el amparo del rey a los excesos de Juan Segu-
ra y de su padre y juez ordinario Cristóbal Segura desde el mismo momento
que la Cámara de Castilla en 1649 aceptó tramitar y, luego, conceder el indul-
to a cambio de una sanción pecuniaria que, además se negoció con el inculpa-
do. El excesivo y reiterado comportamiento del infrene Juan Segura y su pro-
genitor dan idea de hasta dónde podía llegar la protección ejercida por el juez
a sus criaturas, aún defraudando sus funciones judiciales en desdoro de los ofi-
cios que desempeñara. A pesar de todo, no sólo encontraban estos excesos un
límite en los juicios de residencia y las intervenciones de la Corona a través de
los tribunales superiores de la monarquía. A veces, como en este caso, eso só-
lo podía ocasionar alguna que otra molestia y gasto, pero el perdón del rey
volvía a restaurar al juez en su mal uso de la justicia. La sociedad, sin embargo,
también generaba cierta violencia reactiva ante determinadas formas de vio-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna88

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


lencia y presiones ejercidas por los jueces que hacían mal uso de la justicia. Si la
violencia ejercida previamente por estos últimos puede ser considerada una
violencia de ida, la de sus administrados y opositores sería una violencia de
vuelta o violencia reactiva: una respuesta.

III. La violencia reactiva contra el mal uso de la justicia 
¿una justicia alternativa?

Las facciones rivales de las articuladas en torno a los jueces, así como
las comunidades vecinales urbanas y  rurales ejercían también controles, efec-
tivos en distinto grado, sobre los excesos protagonizados por los malos jueces,
sus parientes, criaturas y paniaguados. Mediante el ejercicio de esos controles
las corporaciones y comunidades, los administrados demostraban que si algu-
na vez hubo un traslado o transmisión de potestades desde la sociedad hacia la
Corona, justo en el momento constitucional de la propia sociedad, como afir-
maban algunos de los más señalados tratadistas políticos del siglo XVII, esa
transmisión no había sido tal que no hubiera dejado un reservorio de potesta-
des repartido en los cuerpos y unidades sociales que componían el organismo
de la comunidad política. Ese reservorio de potestades permitía amparar y le-
gitimar cuantas acciones emprendieran los administrados, las víctimas de los
excesos del juez, para refrenar el mal uso de la justicia que ocasionaban las con-
ductas extralimitadas del juez. El problema es que no había parámetros que
indicaran de forma expresa hasta dónde podía llegarse en la práctica de esas
correcciones al mal juez que emanaban de sus administrados y eran protagoni-
zadas por éstos. Quizá por eso, a veces, amparada en los principios enuncia-
dos, se manifestaba una violencia reactiva frente a los excesos del juez, pero
una violencia tan excesiva como la que previamente había protagonizado el
oficial de justicia o, al menos, como la que se le achacaba haber desencadena-
do.

Fruto de una de esas manifestaciones de violencia reactiva frente al mal
uso de la justicia por el juez fue la muerte de don Antonio de Rivera, alcalde
mayor y juez ordinario de la sevillana villa de Morón de la Frontera. Obvia-
mente, no siempre fue así el desenlace de las correcciones protagonizadas por
los administrados para evitar el mal uso de la justicia por jueces corruptos, vio-
lentos y apasionados en el ejercicio de sus  funciones. Sin embargo, lo ocurri-
do a don Antonio mostraba el límite a que podía llegar la violencia reactiva

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 89

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


contra los excesos del juez. La noche del 28 de mayo de 1643, a eso de las
ocho, uno de los vecinos de Morón de la Frontera llamado Martín Fernández
acudió a la casa del juez acompañado de una cuadrilla de hombres. Todos
ellos, juntos y de común acuerdo asaltaron al juez y le provocaron las heridas
que le causaron la muerte. El cabecilla del grupo, Martín Fernández, era un
tipo violento y arrojado. Antes de este evento, al menos en once ocasiones se
le habían incoado causas de oficio. Pero no sólo era un hombre audaz y vio-
lento, sino que también gozaba de cierto amparo social que impedía que las
causas iniciadas contra él llegaran a sentencia condenatoria, a pesar de mani-
festar en más de una ocasión su desacato hacia las autoridades gubernativas y
judiciales. Había sustraído documentos oficiales a un oficial público en una
ocasión. En otra había dado una estocada, acompañado de sus amigos, a un
notario. Liberó presos de la cárcel de la villa de Morón de la Frontera. Mostró
su falta notoria de respeto al corregidor en medio de una discusión, alboro-
tando y vociferándole en público. Fue reincidente en este tipo de desacatos.
Hirió en varias ocasiones a distintos vecinos del lugar. Un sedero, un guarda
de campo y un alguacil, entre otros, conocían en sus propias carnes el tipo de
violencia que empleaba Fernández. Además, éste practicó también cierros ilí-
citos en tierras de otros vecinos, provocando daños en sus propiedades y alte-
rando la quietud de su entorno social. 

De todos estos y otros excesos salió siempre impune Martín Fernán-
dez. Sin embargo, para librarse de la pena capital a que se hizo merecedor por
ocasionar la muerte del juez Rivera tuvo que emplear algo más que en los
otros casos. Al final de todo, después de logrado el perdón del rey por ese ho-
micidio, Fernández pagó 1.200 ducados al escribano de la Cámara de Castilla
que, una vez que fallaron todas las demás opciones para librar al reo de la pe-
na capital de forma menos onerosa, presentó el suplicatorio de éste a la Cá-
mara como perdón al sacar. De estos pagos había de dar garantías previamente
a la ejecución del indulto que logró33. El hecho de que este hombre lograra el
perdón del rey sólo puede interpretarse como una consecuencia de que en la
Cámara de Castilla latía la consciencia de que la práctica de la justicia en la
esfera concreta de cada distrito era fruto de un diálogo entre jueces y personas
sometidas a la jurisdicción. Ese diálogo ordinariamente propiciaba que se
manifestara la justicia en su vertiente más flexible y humana, como un ámbito

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna90

––––––––––––––––––––
33 AGS, CC, leg. 1856, doc. 8, s. f.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


de negociación entre partes y con la Corona. Esta concepción de la justicia se
adaptaba bien a lo que las comunidades rurales y urbanas entendían como
ajustado y esperado en las tareas de arbitraje de los conflictos que se suscita-
ban en la vida de cada día. Sin embargo, en este caso, la tensión entre Martín
Fernández y el juez Rivera, así como la trágica muerte de éste obligaba a una
intervención superior. La Corona debía restaurar el orden que se había roto
en la esfera local como consecuencia del conflicto suscitado entre el agresor y
su víctima. Esa intervención implicó clemencia hacia el homicida, que había
cometido el crimen con casi todos los agravantes que reconocía el Derecho:
nocturnidad, caso pensado, común acuerdo... Este caso evidencia una violen-
cia ejercida en dos direcciones: por un lado, hacia Martín Fernández por par-
te de los oficiales de justicia y, por otro lado, una violencia reactiva protagoni-
zada por éste y su clientela contra quienes pretendían someter a control los
excesos de Fernández. De la última dan idea las once causas criminales inicia-
das contra Martín Fernández y, sobre todo, la muerte violenta del juez Rivera. 

El enfrentamiento entre el juez Rivera y su agresor hace posible mos-
trar que la lucha de bandos o facciones podía tener funestos resultados no só-
lo para los opositores del juez, sino también para el juez, siempre y cuando la
facción social opositora lograra aglutinar poder suficiente, no sólo para derro-
tar al adversario, sino también para albergar esperanzas de lograr impunidad
por los excesos cometidos. No siempre la violencia ejercida contra el juez que
hacía mal uso de la justicia fue ejercida de esta manera, ni siempre con tan trá-
gicos resultados que implicaran la muerte de uno de los contendientes. En al-
gunos casos la violencia reactiva, contra los excesos del juez, adoptaba versio-
nes menos cruentas pero más multitudinarias, llegándose a expresar por me-
dio de rituales enormemente simbólicos de rechazo ante las actitudes y exce-
sos del juez. Todo lo ocurrido al comisario del Santo Oficio de Toledo don
Laurencio López de Rueda en 1654 permite estudiar el papel de la comuni-
dad en este tipo de control informal y violento de los excesos del juez. La co-
munidad se convertía entonces en un agente de disciplina y control de los ex-
cesos del mal juez. En esta tarea, la comunidad desarrollaba acciones que po-
dían llegar a ser tan eficaces como las emanadas por la propia Corona e inclu-
so más. Lo ocurrido al inquisidor López de Rueda en la primavera de 1654
permite comprobarlo.

A mediados de mayo de 1654 fue procesado en rebeldía por los alcaldes
de Casa y Corte el vicario Francisco Mejía, por acciones cometidas en la
manchega villa de Villanueva de los Infantes en las que resultó maltratado el

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 91

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


licenciado Laurencio López de Rueda, comisario del Santo Oficio, vecino de
Toledo, presbítero y fiscal de obras pías en Toledo. La sentencia fue de pena
de muerte y multa de 1.000 ducados, pero, pese a la gravedad de lo ocurrido,
fue conmutada por 300 ducados por la Cámara de Castilla. Don Francisco
Mejía solicitó el indulto del rey y presentó un apartamiento de la querella por
parte del ofendido fechado en 21 de marzo de 1658. En esa escritura de apar-
tamiento, el comisario del Santo Oficio anotó que don Francisco Mejía y otro
inculpado llamado Alonso de Numera, acusado también en el proceso, no se
encontraron entre quienes le habían maltratado. ¿Cómo es posible que el in-
quisidor López de Rueda hubiera tardado cuatro años y esperado a la senten-
cia capital contra Mejía para darse cuenta de ese detalle?

El proceso seguido contra los agresores del comisario del Santo Oficio
en primera instancia en Toledo y, luego, en la Sala de los Alcaldes de Casa y
Corte no sólo había sido largo, sino que también había dado lugar a multitud
de expedientes34. Estos documentos permiten reconstruir los hechos. El go-
bernador de la villa de Villanueva de los Infantes, Alonso de Numera, y el vi-
cario Francisco Mejía habían promovido un amotinamiento el 15 de mayo de
1654 contra el comisario López de Rueda. Los amotinados, en tumulto, habí-
an forzado las puertas de la hospedería del convento de monjas de Santa Cla-
ra en la villa, lugar donde se alojaba el comisario del Santo Oficio, asistiendo a
practicar una comisión que no fue explicada en el proceso contra los amotina-
dos, pero que era tenía por éstos como mal uso de la justicia. Una vez dentro
del convento, los alborotadores sacaron al comisario de su cama. Luego, atado
de manos, el inquisidor fue conducido y arrastrado por las calles, siendo es-
carnecido y azotado a lo largo del itinerario que conducía desde el convento
de clarisas hasta un estanque profundo de la misma localidad, aunque en las
afueras, en el campo. Al llegar a ese lugar, en medio del vociferio y alboroto
del tumulto, varios amotinados ataron una soga en torno al cuello del inquisi-
dor. En el otro extremo de la cuerda fue amarrada una piedra muy pesada.
Justo cuando el comisario esperaba ya que el desenlace de todo este alboroto
culminaría con el cuerpo del comisario del Santo Oficio ahogado en el fondo
del estanque, los asistentes se detuvieron y escarnecieron al inquisidor. Des-
pués, en lugar de echarle al agua le dejaron allí, en pie, desnudo, azotado, ma-
niatado y con la soga al cuello en medio del campo. Los amotinados se retira-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna92

––––––––––––––––––––
34 Se ha  consultado el volumen completo. AGS, CC, leg. 1938, doc. 1.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
35 Un ahorcamiento simbólico sufrió en 1751 un mendigo vagabundo que se adentró en una taberna

de Puckle-Church en Gloucestershire y fue blanco de los prejuicios de varios bebedores de la localidad. Ver no-
ta 27.

ron entonces con gran algarabía, mientras el comisario permanecía en el lu-
gar, sin poderse mover de allí, ni librarse de la pesada piedra a que le habían
atado, hasta el mediodía del día siguiente, momento en que fue liberado por
un ganadero transeúnte que le encontró por azar.

El ahorcamiento simbólico que sufrió el comisario López de Rueda no
era un ritual desconocido en la Europa anterior a mediados del siglo XVII, ni
dejó de practicarse después de esa fecha. El historiador británico Roy Porter
ha recogido algún ejemplo referido a Inglaterra, aún en el siglo XVIII, gene-
ralmente aludiendo a personas ajenas a la comunidad y que, de algún modo,
fueron el blanco de los prejuicios existentes dentro de la sociedad tradicional35.
En otros casos lo que se buscaba era identificar a los protagonistas de infrac-
ciones dentro de la comunidad o a quienes debían ser objeto de marginación o
muerte social, sin ser necesario que se llegara a consumar la muerte física. El
escarnio y la colocación de la soga en torno al cuello en medio de una multitud
de observadores solían ser suficiente dosis en estos casos. Un ritual como el
explicado era, sobre todo, infamante para la víctima. Por esa razón, la signifi-
cación del ritual era la muerte social del sujeto pasivo del escarnio, una muerte
ante al opinión de la comunidad, una muerte del honor que pudiera atribuirse
al sujeto escarnecido y que debiera darle estima social y posición. 

Cuando un ritual del tipo del explicado  tenía lugar, lo que ponía de
manifiesto era una advertencia destinada al sujeto escarnecido. Así lo debía
interpretar la víctima. Frente a la justicia que representaba el comisario López
de Rueda, todo el ajusticiamiento ritual que sufrió el inquisidor describía la
presencia de una justicia alternativa a la de la Corona y a la del Santo Oficio,
que era ejercida por la comunidad misma. En esta época lo más frecuente en
todos los rituales desarrollados para ejecutar las sentencias condenatorias a
pena capital era la conducción del reo hasta el cadalso recorriendo las calles
de las villas, ciudades o lugares donde se ejecutara la sentencia. El reo era su-
jeto de escarnio público a lo largo del recorrido hasta el cadalso, abriendo el
camino un pregonero que, a voces, en medio del griterío, proclamara ante to-
dos los asistentes las razones del escarnio y ajusticiamiento, así como lo grave
del delito que llevaba al reo a este trance. Eso mismo fue lo que sufrió, con
gran estrépito, el comisario López de Rueda. La advertencia estaba clara, fue-

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 93

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ran los que fuesen los asuntos que habían llevado al comisario hasta Villanue-
va de los Infantes en mayo de 1654. El comisario debía tener presente que
existía una justicia alternativa a la que él o cualquier otra instancia judicial re-
presentaba. Era una justicia alternativa a la oficial que estaba amparada por la
comunidad vecinal, que tenía su propia aunque no bien definida ética. 

Esa ética comunitaria a que hago referencia daba sentido a informales
ritos y actitudes que, protagonizadas por la comunidad, eran tendentes a ser-
vir de correctivo a cuantos alteraban la tolerancia comunitaria, una tolerancia
en la que intervenían tanto la costumbre y la cultura popular como la ley local
y los prejuicios de las gentes. Eventos como el que él sufrió tenían una pro-
funda carga contracultural, puesto que utilizaban ritos y ceremoniales propios
de la cultura judicial oficial de la época para otorgarles una significación dis-
tinta, extraoficial, en consonancia con los ideales comunitarios de conviven-
cia. Acontecimientos como el estudiado dan idea de cuán difícil podía llegar a
ser el diálogo sostenido entre jueces y comunidades vecinales, rurales y urba-
nas, cuando la discusión sostenida por las partes versaba sobre puntos extre-
madamente sensibles, aquellos sobre los que la comunidad entendiera que
cualquier injerencia vulneraba el orden vigente. En estos casos, ni siquiera el
fuero inquisitorial lograba proteger al juez de las expeditivas acciones correc-
tivas desarrolladas por sus administrados.

IV. El uso de la justicia para corregir excesos del mal juez

Después de estudiar casos tan graves como los analizados referidos a
mal uso de la justicia por los jueces para dar satisfacción a pasiones e intereses
personales, de la parentela o de la clientela lo primero que puede deducirse sin
riesgo de error es que la imagen trazada por muchas de las visitas y juicios de
residencia sobre lo que era un mal juez era bastante realista. Así pues, todos
los jueces, los ordinarios, como corregidores o alcaldes mayores; otros jueces
que eran depositarios de potestades jurisdiccionales de otro origen y naturale-
za, como los alcaldes de Santa Hermandad; incluso aquellos que contaron
con una jurisdicción especial como era la derivada del desempeño de cargos
inquisitoriales, todos ellos han venido a perfilar en los extremos a que podía
llegar el mal uso de la justicia por los jueces castellanos del siglo XVII. No obs-
tante, en el análisis de esta cuestión aún quedan algunos términos que mere-
cen atención, puesto que siendo la justicia un punto de encuentro entre la Co-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna94

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


rona y los súbditos, frecuentemente intermediado por los jueces, más que un
diálogo entre dos partes sobre los comportamientos tolerados y los intolera-
bles, la justicia implicaba una conversación entre tres partes sobre estas mate-
rias. En las páginas precedentes básicamente me he referido al diálogo entre
jueces y administrados en torno al mal uso de la justicia por los primeros. Sin
embargo, el punto de vista de la Corona debe ser aún subrayado, habida cuen-
ta, sobre todo, que, tal como he enunciado al principio, era común opinión en
la Castilla del siglo XVII que “del centro de la justicia se sacó la circunferencia
de la Corona”. 

Todo cuanto aquí se ha explicado alimentaba la impopular imagen del
mal juez en la Castilla del Seiscientos. No era el caso de la mayor parte de los
jueces castellanos de la época, sino de una porción minoritaria, pues como es
bien conocido la frecuencia con que las gentes de los siglos XVII y XVIII
acudían a los tribunales de justicia para dirimir sus conflictos civiles y crimi-
nales fue mayor en Castilla que en otros espacios del mosaico europeo en la
época36. No obstante, también los estudios regionales que se han realizado
permiten comprobar que voluminosos expedientes judiciales fenecían con de-
masiada frecuencia sin dictarse sentencia, lo que da idea de que las concilia-
ciones extrajudiciales tenían una importancia tan grande como las practicadas
dentro del juzgado. De este modo, la infrajusticia estaba amparada y arropada
por los propios servidores de la justicia, flexibilizando enormemente la aplica-
ción de la ley y el rigor de los castigos que corresponderían a los delitos según
las variadas circunstancias en que se produjeran. Los administrados parecían
compartir en gran medida esa concepción de la justicia, lo que estaría mos-
trando que en la balanza que pesaba las relaciones de los administrados con
los tribunales y jueces pesaba más el brazo de la confianza que el de la descon-
fianza. Esto era más cierto quizá en lo tribunales de primera instancia que en
los superiores. En los primeros peldaños judiciales el juez, contrariamente a lo
explicado por el jurista manchego Castillo Bovadilla, no solía venir, como las
cigüeñas, de lejos, sino, por el contrario, estar bien integrado dentro la forma-

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 95

––––––––––––––––––––
36 Lo demuestran tanto los estudios globales centrados en los procesos civiles, como es el caso de los

estudiados por Richard L. Kagan, como los estudios apoyados sobre procesos civiles y criminales de primera
instancia, litigios que otorgaron una creciente actitud a los jueces locales. Kagan, R.L.: Pleitos y pleiteantes en
Castilla, 1500-1700, Valladolid, 1991 (1ª ed. 1981). Dubert, I.: “La conflictividad familiar en el ámbito de los
tribunales señoriales y reales de la Galicia del Antiguo Régimen”, Obradoiro de Historia Moderna. Homenaje al
profesor Antonio Eiras Roel en el XXVi aniversario de su cátedra, Santiago de Compostela, 1990. Mantecón, T.A.:
Conflictividad y disciplinamiento social... op. cit. passim.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ción social de la localidad y partido en que administraba justicia. Esa era una
de las razones de que no fuera una anomalía que se integrara en una red clien-
telar o que ésta se formara en torno a él, ni que hubiera competencias entre
facciones sociales que hicieran que el juez participara en las controversias en
la forma que ha sido explicada en las páginas precedentes. Estos rasgos per-
miten entender mejor que la Corona fuera proclive a la clemencia ante mu-
chos de los excesos cometidos por jueces que hacían mal uso de la justicia con-
dicionados por todos estos factores, o por otros de tipo personal, como la falta
de control de sus apetitos y pasiones.

Lo que no cabe duda es que el desempeño de un oficio de justicia, del ti-
po que fuera, ofrecía una oportunidad de vida a quien lo ejercía, tanto en el pla-
no de la promoción como en el de la integración dentro de la comunidad veci-
nal rural o urbana. Los malos usos de la justicia por los jueces incluso permitían
a éstos la posibilidad de servirse de la autoridad y posición social que se deriva-
ba de la condición de juez. En estos casos, el juez no precisaba dejar de mante-
ner su servicio a la Corona, lo que hacía era añadir a esa idea de servicio otra
que asociaba la noción también a la de favor para consigo o para con los pa-
rientes y clientes. Quizá por esa no necesaria incompatibilidad de intereses,
aún en casos tan extremos de mal uso de la justicia como los citados, la Corona
no utilizó mano de hierro con los jueces que se convertían en protagonistas de
comportamientos como los descritos, sino todo lo contrario. Esto obedecía a
razones concretas y palpables en los propios expedientes estudiados. 

Cuando el juez hacía mal uso de la justicia, la intervención de la Corona
a través de los juicios de residencia, las condenas y, finalmente, en su caso el
indulto, mostraba que en el monarca residía la justicia. De algún modo, la in-
tervención de la Corona permitía recomponer la paz en la esfera local y, en su
caso, superar los conflictos jurisdiccionales y los suscitados entre facciones.
No de otro modo cabe entender la conmutación de sentencia dada contra el
alcalde de Santa Hermandad Juan Barranco en la villa de Meco en la prima-
vera de 1635. Evidentemente, la responsabilidad ante el rey que tuviera cada
mal juez por sus malos usos dependía de la naturaleza y del número de excesos
cometidos, lo que explica que las dificultades para la obtención del indulto
fueran diferentes en cada caso, si bien todos los estudiados lo lograron al final.

La sentencia condenatoria contra el juez granadino de Higuera de Var-
gas, don Alonso Álvarez Gata, a principios de septiembre de 1627 estaba
ajustada a lo que en derecho era aplicable por los delitos cometidos por Álva-
rez Gata, pues fue “castigado como persona que exerce jurisdicción que no

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna96

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tiene”37. En nuestros días la categoría jurídica que define el ejercicio de una
jurisdicción o potestad que no es legítimamente ejercida por aquel que lo ha-
ce es desviación de poder. Para los castellanos contemporáneos de Álvarez Ga-
ta eso entraba dentro de la idea de usurpación y el tirano era un protagonista
de usurpaciones. El delito era grave cuando se trataba de una usurpación de
potestades que correspondían al rey, como era este caso, pues el juez no podía
condenar a muerte sin pruebas, como hizo Álvarez Gata con el vaquero Beni-
to Sánchez. A pesar de la gravedad del delito y lo definido del comporta-
miento del juez Álvarez Gata, éste logró en un par de meses que la Chancille-
ría de Granada le rebajara la pena de destierro, que quedó circunscrito a la vi-
lla y sus distritos. La pena pecuniaria de 500 ducados quedó reducida a 100
maravedís. Finalmente, por 100 ducados obtuvo de la Cámara de Castilla la
rehabilitación para el desempeño de oficios de justicia y el perdón de los años
de destierro señalados. Para sus víctimas el daño que él había causado era irre-
parable, pero eso no parecía ser lo más importante desde la óptica de la Coro-
na. No puede extrañar, sin embargo, que lograra el indulto, habida cuenta de
lo acontecido con los protagonistas de la escalada de violencia que vivió Car-
mona en el invierno de 1642-1643. En 1643 ausentes de sus domicilios y des-
de paraderos desconocidos, los inculpados del bando de los caballeros lograron
un indulto de la Cámara de Castilla, concretado en términos que han sido ya
referidos. La intervención de la Corona, otorgando finalmente el indulto al
homicida que acabó con la vida del alcalde mayor de Morón de la Frontera en
1643 recomponía el orden en la esfera local, una vez que el conflicto entre
facciones parecía superado y a pesar de que el crimen había sido cometido con
casi todos los agravantes que reconocía el derecho en la época: nocturnidad,
caso pensado, común acuerdo... 

En todo caso, para lograr indulto era preciso el apartamiento de la de-
manda por la parte ofendida, una especie de perdón privado de la parte que re-
presentaba a la víctima y que permitía a la Corona, a veces años más tarde, ser
clemente, pero con plena satisfacción de la vindicta publica. La decisión del
indulto se convierte, por lo tanto, en un hecho tan importante como la grave-
dad de los malos usos de la justicia y hace posible entender la propia idea de
justicia en la Castilla del siglo XVII como el resultado de la tensión entre go-
bernante, gobernados y quienes actuaban en nombre del primero como inter-

el mal uso de la justicia en la castilla del siglo xvii 97

––––––––––––––––––––
37 AGS, CC,J leg. 1809, doc. 10, s.f.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


mediarios entre la Corona y los súbditos. El resultado de esa tensión ofrecía
respuestas concretas a cada caso particular, atendiendo al conjunto de factores
que intervinieran en el mismo, de manera que cada acto de justicia añadía
contenidos a la propia noción de justicia e incorporaba en la misma nuevos
valores de cuanto quedaba fuera de las consideraciones del tribunal. A eso, a
ese complejo de factores que implicaba cada caso y afectaba a la resolución
sobre el mismo, es a lo que genéricamente, ante la dificultad de calificarlo, se
ha considerado nivel infrajudicial, materia suficiente para generar renovados
debates en los años venideros.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna98

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Traducido del inglés por Tomás A. Mantecón, revisada por el autor.
2 Véase, por ejemplo, los estudios de Herman Roodenburg y Manon van der Heÿden. Roodenburg,

H.: Onder censuur. De kerkelijke tucht in de gereformeerde gemeente van Amsterdam, 1578-1700, Hilversum, 1990.
Heÿden, M. van der: Huwelijk in Holland. Stedelijke rechtspraak en kerkelijke tucht, 1550-1700, Amsterdam
1998.

Para la historiografía tradicional las materias del género y la violencia
jugaron un papel fundamental  en la imagen positiva con que los intelectuales
holandeses han construído su nación en el pasado. En lo que se refiere al géne-
ro, estos estudiosos han enfatizado el carácter relativamente no patriarcal de la
sociedad holandesa de la Edad Moderna, lo que habría ofrecido amplias opor-
tunidades de vida a las mujeres. En lo que respecta a la violencia, ellos afirma-
ban que los Países Bajos habían experimentado una larga tradición de relacio-
nes sociales pacíficas a lo largo de siglos. Estas dos concepciones tradicionales
deben ser puestas en tela de juicio. En primer lugar, aunque las mujeres disfru-
taron de algunas ventajas en comparación con las de los países del entorno, las
estructuras patriarcales de dominación masculina estuvieron vigentes sin dis-
cusión alguna. Nociones como las del honor femenino, por ejemplo, ponían lí-
mites definitivos sobre lo que se permitía o no hacer a las mujeres2. Del mismo
modo, los Países Bajos tampoco fueron tan excepcionales en lo que se refiere al
conflicto violento. Admito que el principio de negociación más que el de bus-
car soluciones por medio de pugnas o utilizando las relaciones de jerarquía so-

Violencia, género y entorno urbano:
Amsterdam en los siglos XVII y XVIII1

Universidad Erasmus de Rotterdam

Pieter Spierenburg w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cial se enraizaba en la época de la República de Holanda. Sin embargo, como
algunos pocos colegas y quien escribe hemos demostrado, el nivel de violencia
interpersonal en los Países Bajos durante la Edad Moderna fue cuando menos
tan alto como en el resto de Europa3. En todo caso, la peculiar naturaleza de la
sociedad holandesa influía a las prácticas y relaciones sociales relacionadas con
la violencia y el género. En las páginas siguientes me concentraré en el marco
que ofrece la ciudad más grande del país, Amsterdam, puesto que sería una
tarea inútil, en el estado actual de la investigación, ofrecer una imagen de los
Países Bajos considerados como un todo.

I. Amsterdam: el entorno urbano

Desde la perspectiva de los standards europeos Amsterdam era una
metrópolis. Con 100.000 habitantes a principios del periodo que estudiamos,
alcanzó los 200.000 alrededor de 1670. Desde mediados del siglo XVII,
Amsterdam fue la tercera ciudad más grande de Europa, detrás de Londres y
París. Hasta 1800, el número de habitantes fluctuaba entre 220.000 y
240.0004. La economía de Amsterdam tuvo sus altibajos en los siglos XVII y
XVIII. El espectacular crecimiento crecimiento de la ciudad, que estaba ya
asentado alrededor de 1550, finalizaba en torno a 1670. Los años 1670-1770
han sido considerados con una época de estabilización, después de la que se
inició un declive económico5. El justo centro del periodo bajo consideración,
el año 1700, ofrece un buen punto de referencia. Amsterdam aún mostraba
toda su prosperidad y esplendor. Era el puerto más grande del mundo y esto
tenía consecuencias tanto en las manifestaciones de la violencia como en las
relaciones de género. Un rasgo característico era la presencia de largos grupos
de marinos, muchos de los cuales se integraban dentro de la cultura masculina

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna100

––––––––––––––––––––
3 Spierenburg, P.: “Long-Term Trends in Homicide. Theoretical Reflections and Dutch Evidence, Fif-

teenth to Twentieth Centuries”, en Johnson, E.A. y E.H. Monkkonen (eds.) The civilization of crime. Violence in
town and country since the Middle Ages, Chicago, 1996 (pp. 63-105), especialmente pp. 76-7, 95.

4 Leeuwen, M.H.D. van/J.E. Oeppen: “Reconstructing the demographic regime of Amsterdam,
1681-1920”, en Economic and Social History in the Netherlands, 5, 1993, pp. 61-102. Nusteling, H.: “The popula-
tion of Amsterdam and the Golden Age”, en Kessel, P. van/E. Schulten (eds.) Rome and Amsterdam. Two gro-
wing cities in 17th-century Europe, Amsterdam, 1997, pp. 71-84.

5 Los trabajos de Hubert Nusteling son los más actualizados sobre el desarrollo económico de Amster-
dam en la temprana Edad Moderna. Nustelig, H.: Welvaart en werkgelegenheid in Amsterdam, 1540-1860, Ams-
terdam, 1985.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
6 Sobre el País Vasco me remito a N.Z. Davis. Davis, N.: The return of Martin Guerre, Harvard, 1983,

pp. 6-18.

de los luchadores de cuchillos. El hecho de que la mayor parte de estuvieran
navegando en los mares contribuía a subrayar un fuerte desequilibrio en la ra-
tio sexual de la ciudad. Consecuentemente, las mujeres fueron relativamente
independientes, un efecto que también ha sido subrayado en otras regiones
volcadas al mar como el País Vasco6. La otra cara de la moneda era la que
ofrecía la reducción de oportunidades matrimoniales para las mujeres.

Si pudiéramos pasear por el Amsterdam de 1700 advertiríamos al me-
nos dos rasgos que son aún familiares al turista de nuestros días. Para los visi-
tantes de hoy uno de los principales atractivos de la ciudad es el distrito rojo.
¡Inténta atravesarlo un sábado por la noche! La Amsterdam del siglo XVIII
fue también famosa por sus burdeles, aunque su presencia física en la ciudad
estaba mucho más disimulada. Me ocupo de esta cuestión con más detalle en
adelante. Si vuelven la espalda al distrito rojo, los modernos visitantes perciben
Amsterdam como una ciudad de canales. En los Tiempos Modernos, incluso
más que hoy, los canales caracterizaban la ciudad. Basta tomar un ejemplo, el
NieuwezydsVoorburgwal. Hoy es una amplia calle, con ruidosos tranvías circu-
lando en ambas direcciones y un aparcamiento subterráno para coches. En
1700 era un amplio canal por el que discurrían mercancías que llegaban a la
ciudad. O visite usted la plaza llamada Spui, el escenario de revueltas estu-
diantiles en los años sesenta del siglo XX. Doscientos años antes había sido,
como su mismo nombre indica, un colector de agua. El delineamiento de los
canales determinaba el modo en que la ciudad se dividía en vecindarios. Al-
gunos de estos canales resultaban imponentes, pero menos espectacular  era el
foso que rodeaba las murallas de la ciudad.

Por su parte, ese foso es ahora un anillo de amplios canales que envuel-
ve el centro de la ciudad en un semicírculo. La acuática “Y”, originalmente
gran cala, dibuja el diámetro desde el lado Norte. De este modo, los contor-
nos de la vieja ciudad son claramente visibles en la cartografía moderna. El
área es muy vasta porque la ciudad fue ya grande hace trescientos años. Mu-
chas fachadas de los siglos XVII y XVIII son visibles todavía dentro de este
área, pero las murallas que una vez rodearon esta zona han ido cayendo al irse
abriendo puertas de acceso. Durante la época que nos ocupa, esos muros sir-
vieron más para propósitos policiales que para desarrollar una función militar.

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 101

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Sin ejércitos extranjeros que amenazaran Amsterdam, sus muros de piedra
imbuían a los ciudadanos en un sentido de autoseguridad que servía de adver-
tencia preventiva a los criminales. Los guardas cerraban las puertas de la mu-
ralla por la noche, permitiendo a los ciudadanos acostarse sin mayores preo-
cupaciones. Durante el día, cada persona que entrara en la ciudad tenía que
pagar un peaje de un stuiver.

Las murallas y puertas de acceso también eran excelentes símbolos.
Formaban toda una línea de separación entre la comunidad urbana y el mun-
do exterior. Dos incidentes con la recaudación del peaje de entrada en 1697
permiten ilustrar ese significado simbólico. Ambos incidentes afectaron al
mismo hombre, Simon Jacobsz Krygsman, un veinteañero trabajador textil.
En abril Simon hizo su primer intento de pasar sin pagar el peaje. Era de no-
che y el guarda de el La Puerta del Raam acababa de tocar la campana de cie-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna102

Figura 1. Amsterdam, h. 1600. La gran “Y” que formada la enorme cala central era el nervio de la ciudad.
Se mantenían las murallas, que cerraban el círculo urbano alrededor de la gran “Y” (N. del E.).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


rre. Simon simulaba estar tan bebido que no se había dado cuenta de la adver-
tencia de cruzar la puerta. Cuando se le pidió el peaje, sin embargo, dijo que
no tenía dinero, lo que no impresionó al guarda. Simon entonces comenzó a
recriminarle: “viejo perro, viejo canalla, viejo lameculos”. Un sargento que
acudió a auxiliar a su colega, fue recibido con apelativos como “pícaro, coño
de puta, mierdero”. Esto aprontó al sargento a pinchar a Simon con su alabar-
da y llevarle a la casa del relój. La segunda vez, en la Puerta de Leiden en no-
viembre, Simon iba en compañía de su padre y de otro hombre. Primero, los
tres sencillamente se negaron a pagar peaje, lo que no se les permitió hacer
impunemente. Entonces el padre de Simon se ofreció a pagar por los tres,
mientras el hijo y el otro hombre pasaron el puesto de peaje. Simon entonces,
inmediatamente, dijo: “no pagues por mí, porque ya he pasado”. En vez de
pagar, el padre dio a los guardas tres botones de cobre. Ellos le agarraron por
los hombros para arrestarle. Él resistió. Simon intentó retroceder atrás del
puesto de peaje para ayudar a su padre, pero en el alboroto uno de los guardas
se arrojó sobre su costado. Simon tomó su cuchillo y cortó al guarda en la ca-
ra y el trío aprovechó para introducirse en la ciudad. Tres personas, más tarde,
testificaron que Simon había alardeado de sus acciones luego en la taberna7.

Los incidentes ocurridos en las entradas de las murallas sólo llegaban a
los tribunales cuando quienes entraban furtivamente protagonizaban serios
actos violentos. Muchos residentes, sin duda, trataban de eludir el peaje. Aun-
que los puestos de peaje lo hacían difícil, era casi un deporte superar los obstá-
culos. Entre quienes entraban furtivamente los había jóvenes, maduros y an-
cianos y sobre los motivos sólo podemos especular. ¿Lo hacían sólo por diver-
sión y nada más o eran tan pobres o tacaños que escatimaban el pequeño pea-
je? Quizá ellos tenían la convicción de que los vecinos de Amsterdam debían
entrar y salir libremente. Las murallas estaban allí para proteger a la comuni-
dad urbana, es posible que ellos pensaran que como miembros que retornaban
al seno de su comunidad debían ser recibidos con los brazos abiertos. Quizá
también había un componente de género en todo esto. Parece que la mayoría
de los residentes rondando las puertas de las murallas y racaneando para cru-
zarlas eran hombres. Justo fuera de las murallas estaba lleno de tabernas. Las
mujeres que frecuentaban esos lugares eran de mala reputación bien por ese
hábito o porque ya se les tenía por deshonestas. Se suponía que las mujeres ho-

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 103

––––––––––––––––––––
7 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nr. 345, ff. 55, 60, 62, 73 (Simon) y 56, 56 vº (su padre).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


norables y honestas, por otro lado, si no estaban en casa, al menos estarían
dentro de los muros de la ciudad cuando se cerraban las puertas de la muralla.

La comunidad urbana se componía de vecindarios, algunos de los que
tenían personalidad propia. En el centro estaba la plaza, Dam, originariamen-
te el dam sobre el río Amstel, metáfora que dio nombre a la ciudad. Largo
tiempo atrás en la plaza habían dominado las funciones y actividades econó-
micas, pero hacia 1700 su función principal era administrativa, representati-
va, política y era el escenario de las fiestas y de eventos especiales. El edificio
de ayuntamiento se erigía allí: una construcción monumental que reflejaba la
prominencia de Amsterdam. Cerrando esta plaza central estaban las seccio-
nes Oeste y Sur de los tres principales canales, el Herengracht, Keizersgracht y
Prinsengracht. El área era resultado de una cuidadosa planificación. A princi-
pios del siglo XVII cualquier observador casual podría testimoniar que la po-
blación crecía rápidamente. Los magistrados urbanos decidieron ensanchar la
ciudad. En la segunda década del siglo XVII se iniciaron los trabajos de en-
sanche en dos direcciones: un área acomodada, la de los canales, y otra barata.
Los arquitectos se concentraron en la zona de canales en torno a un sistemá-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna104

Figura 2. Ams-
terdam, h. 1700.
El Dam (abajo)
cobra personalidad
en el centro de la
gran “Y” acuática
que vertebraba la
antigua ciudad.
(N. del E.)

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tico diseño que rompía la vieja estructura de senderos y acequias. Aunque to-
da el área se había significado en los inicios de la prosperidad de los acomoda-
dos ciudadanos, éstos preferían una zona más organizada en canales. Las pe-
queñas calles conectándoles les daban un más sobrio aspecto8.

El barato vecindario construído en la segunda década del siglo XVII
recibió luego el nombre de Jordaan, terminología que ha suscitado un amplio
y acalorado debate. Caía al Oeste de la zona del canal y su plan callejero se-
guía las pautas de las estructuras existentes. Este vecindario aún mantuvo su
carácter popular incluso bien entrado el siglo XX. No podría ser clasificado
como un área pobre, aunque cobijara a una cantidad sustancial de pequeños
empresarios y tenderos minoristas. Los islotes erigidos en la enorme “Y”, al
Noroeste y al Noreste tenían un más marcado sello de clase baja. Se trataba
de un área relacionado estrechamente con las tareas de construcción naval.
Tomados conjuntamente, estos vecindarios populares nunca estuvieron consi-
derados como lugares peligrosos llenos de criminales. Los contemporáneos
sólo relacionaban con decididamente con el crimen la zona de el Duivelshoek
(La Esquina del Diablo). Este nombre, según parece, ha sido atribuído a dife-
rentes áreas a lo largo del tiempo. Las concentraciones de criminales en un
área y el abandono de otra hacían que el nombre también migrara con ellos.
En el siglo XVIII, el barrio judío, ubicado al Este del centro de la ciudad, ha-
bía emergido como otro vecindario con personalidad propia. Los duelos y
broncas eran menores allí, aunque concentraba un montón de gente, a menu-
do en muy precarias condiciones.

El Amsterdam de la temprana Edad Moderna, por lo tanto, había en-
tonces variado su aspecto, aunque esto nunca implicó la consolidación de un
modelo de segregación residencial compuesto por unidades socialmente ho-
mogéneas. Ningún distrito urbano podría asemejarse a un suburbio norteame-
ricano actual o a un degradado área urbano de nuestros días. La personalidad
propia de varios vecindarios de Amsterdam era más una cuestión de jerarquía
y grado dentro de la propia ciudad. Como en la mayor parte de las ciudades
preindustriales, ricos y pobres siempre vivían en cercana proximidad entre sí.
La división oficial de la ciudad en sesenta secciones por motivos de milicia ci-
vil, practicada desde el tardío siglo XVII, nos recuerda esa traza urbana jerar-
quizada. Algunas de esas secciones tuvieron trazados inexplicables, dibujados

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 105

––––––––––––––––––––
8 Levie, T./H. Zantkuyl: Wonen in Amsterdam in de 17e en 18e eeuw, Purmerend, 1980, pp. 22-7. Mak,

G.: Het stadspaleis. De geschiedenis van het paleis op de Dam, Amsterdam,  1997, pp. 30-42.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


por extrañas líneas curvas. Por ejemplo, partes de la zona del mayor canal feu-
ron combinadas persistentemente con áreas adyacentes de la zona de Jordaan.
Esto es fácilmente comprensible, pues como cada compañía de milicia civil
debía ser compuesta por gentes de distinta procedencia, los de mejor posición
proporcionaban los oficiales de esa milicia. Estas secciones con fronteras de
trazados artificiales nunca formaron comunidades autónomas o separadas del
resto en ninguno de los sentidos que pudieran darse a la idea de comunidad.
Incluso los vecindarios más cerrados también fueron socialmente compuestos
por gentes de variada posición y condición. Casi cada seccion de la ciudad te-
nía sus escenarios prinicipales (front stage) y sus bastidores o backstage, utilizan-
do la terminología de Erving Goffman. En cada distrito, un canal era casi
siempre un escenario principal. Dependiendo de el área de que se tratara, pa-
tricios y ricos mercaderes o solventes y acomodados hombres de las clases me-
dias vivían en torno al canal. Las calles laterales agrupaban casas para gentes
menos acomodadas. También había todo tipo de callejones, cada uno más pe-
queño y oscuro que el otro, que representaban las zonas más baratas y agrupa-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna106

Figura 3. Amsterdam en 1766. El crecimiento urbano segmentaba el espacio de forma artificiosa. Las fa-
chadas hacia la cala central y los canales concentraban las residencias de familias burguesas (N. del E.).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ban a familias e individuos que vivían pagando los alquileres más bajos.
Las típicas casas históricas que aún hoy pueden verse reflejan básica-

mente la arquitectura y el tipo de construcción del siglo XVIII. La mayoría de
las casas tenían entonces tres plantas, a menudo complementadas con otra
subterránea y un ático. Incluso cuando la ciudad comenzaba a expansionarse,
el creciente aumento del precio de la tierra y las altas costas de construcción
fueron un incentivo a construir eficios grandes. En el siglo XVII el ladrillo
llegó a ser el material de construcción preferido; ladrillo de fachada típico con
ornamentos en arenisca se utilizó desde los años veinte del siglo XVII en ade-
lante. Se veían bonitos desde la calle, sin embargo, dejaban menos ilumina-
ción en el ático que las fachadas de madera que habían precido a estas de la-
drillo. Ya en 1767 sólo dos casas de el Keizersgracht tenían fachada de madera.
El modelo que ofrecían los canales, calles y callejones de rango y jerarquía
desde el escenario (front stage) hasta los camerinos (backstage) tenían su para-
lelo cuando se observaban las casas individuales. La planta baja, alrededor de
un metro por encima del nivel de la calle, con una escalera de piedra deslizán-

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 107

Figura 4. Amsterdam en la segunda mitad del siglo XVIII. La ciudad prosiguió su desarrollo urbano, pe-
ro experimentaba una ralentización de su expansión (N. del E.).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


dose hasta el suelo desde la puerta principal era el escenario principal de la ca-
sa. A medida que se ascendía hacia el ático los apartamentos iban asumiendo
una personalidad menos relevante. Muchos pisos superiores estaban dividi-
dos en secciones,  que ofrecían una única estancia para una familia completa9.

II. El mercado de trabajo de amsterdam: hombres y mujeres

Los gremios constituían un referente fundamental para la mayoría de la
población trabajadora de Amsterdam. Esto podría parecer sorprendente, dada
la central posición de la ciudad en marco de la gestación del capitalismo co-
mercial moderno. Los historiadores, sin embargo, han llegado a la conclusión
de que no no existe esa contradicción. Otras ciudades prósperas como Venecia
y Antwerp en el siglo XVI y Londres en los siglos XVI y XVII también tuvie-
ron un floreciente sistema gremial. Durante las fases expansivas de Amster-
dam emergieron recurrentemente nuevas corporaciones, a menudo debido a
divisiones dentro de otros gremios ya existentes con anterioridad. Después de
1665, por otro lado, sólo cuatro nuevos gremios fueron constituídos. A lo largo
del siglo XVIII el número de cincuenta gremios se mantuvo. Diferían en ta-
maño, algunos llegaron a contar hasta más de quinientos miembros, cifra que
se refiere sólo a los maestros, puesto que los oficiales eran mucho más numero-
sos. El gremio de carpinteros de navío, por ejemplo, tenía 1.655 oficiales en
1788. En 1700 la prominencia de las corporaciones en la vida de la ciudad era
un hecho. Algunas cifras permiten observarlo. De la población masculina de
trabajadores, incluyendo la no sedentaria que suponían los marinos sobre bar-
cos de Amsterdam, el veinte por ciento eran miembros de gremios, el cincuen-
ta por ciento eran oficiales que trabajaban para maestros agremiados y un
treinta por ciento eran trabajadores fuera del sistema corporativo10.

Originalmente, la condición de miembro de un gremio quedaba reser-
vada para los poorters (ciudadanos). La erosión de este principio se retrotrae al
siglo XVII, sobre todo en los años 1652-68, cuando las autoridades habían
instituído una especie de superciudadanía. Desde entonces, la regla oficial era

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna108

––––––––––––––––––––
9 Levie, T./H. Zantkuyl: Op. cit. pp. 60-70.
10 Lourens, P./J. Lucassen: “Ambachtsgilden binnen een handelskapitalistische stad. Aanzetten voor

een analyse van Amsterdam rond 1700”, en NEHA-Jaarboek voor Economische, Bedrijfs- en Techniekgeschiedenis,
61, 1998, p. 145.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
11 Wagenaar, J.: Amsterdam in zyne opkomst, aanwas, geschiedenissen, voorregten, koophandel, gebouwen,

kerkenstaat, schoolen, schutterye, gilden en regeeringe (cuarta edición), Amsterdam, 1760-68. Vol. 5, pp. 185-7 y
vol. 11, pp. 8-12, 34.

que sólo los poorters podrían emplearse en el comercio portuario. No obstan-
te, a mediados del siglo el historiador urbano Jan Wagenaar subrayaba que
nunca hubo consenso sobre qué tipo de actividad comercial caía dentro de esa
categoría y cuál no. Como la población de Amsterdam experimentaba una ex-
plosión, la aplastante mayoría de los habitantes de la ciudad no tardaron mu-
cho en lograr la ciudadanía. Se podía lograr la ciudadanía bien por nacimien-
to o por medio de adquisición, pero el precio de cincuenta guilders era un obs-
táculo considerable para la gente trabajadora. En 1668 las autoridades intro-
dujeron la costumbre de extender un certificado de residencia a cada no ciu-
dadano que realizara un juramento de fidelidad a la ciudad. En la práctica, es-
te documento facultaba a su poseedor para emplearse en casi cualquier ocupa-
ción. Durante el siglo XVIII los gremios a veces insistieron en que sus nuevos
miembros debían ser ciudadanos, pero casi siempre aceptaron en lugar de la
ciudadanía el certificado de residencia11.

Cuando algún agremiado abandonaba su actividad, por ejemplo a causa
de su ancianidad, podría contar con el sistema caritativo de la corporación. Pa-
ra estos propósitos cada gremio contaba con fondo que lo permitiera. El soco-
rro dispensado por el gremio, aunque dispensado sólo a quienes fueran golpea-
dos por la pobreza, era más liberalmente ofrecido que el propiciado por las ins-
tituciones de caridad más notables, vinculadas a las Iglesias y al municipio. Ca-
da miembro subscrito al fondo del gremio pagaba una contribución anual para
el mantenimiento del mismo. Esa subscripción era casi siempre obligatoria,
aunque no en todas las corporaciones fuera así. Sólo el 4,3% de los miembros
del gremio de vendedores de libros, por ejemplo, subscribieron el fondo asis-
tencial de su gremio. Este ejemplo era, no obstante, excepcional, debido al rela-
tivo acomodo que disfrutaban los libreros y a que muchos de ellos también eran
editores. En otros negocios, la asistencia propiciada por los fondos corportaivos
eran uno de los motivos para ingresar en el gremio. En 1757 el gremio de los
carreteros se vio obligado a especificar un máximo de edad para ingresar como
miembro de la corporación. Muchos carreteros, según se quejaban los dirigen-
tes del gremio, deseaban unirse a la institución sólo cuando sentían que sus
fuerzas se disminuían y pensaban que no podrían mantener el ritmo de su acti-
vidad por mucho tiempo. Así, sin haber contribuído al gremio durante toda su

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 109

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


vida, ellos esperaban beneficiarse del fondo asistencial, lo que drenaba acusada-
mente las finanzas de la corporación. Como una precondición para beneficiar a
sus miembros con la caridad, cada corporación fue incorporando similares nor-
mas de buena conducta, al igual que hacían las Iglesias y la propia ciudad. Los
miembros perdían el derecho a la asistencia corporativa cuando empobrecían a
causa de enfermedad venerea, insania “pública” o por un abanico de opciones
que que pasaba por peleas callejeras o borracheras frecuentes12.

Las mujeres quedaron normalmente fuera del sistema corporativo. Los
pocos gremios aceptaron a mujeres como miembros lo hicieron en secciones
separadas, bajo supervisores femeninos que eran responsables ante los gober-
nantes masculinos del gremio. Los sastres, por ejemplo, tenían una sección
separada para las tejedoras de lana, a quienes sólo se permitía la confección de
ropa para niños y mujeres. En el resto de los casos, las mujeres sólo ingresaban
en los gremios a través de la participación de sus maridos. En el mercado de
trabajo femenino el servicio doméstico significaba la principal ocupación. En
la primera mitad del siglo XVII muchas mujeres encontraron trabajo como
hiladoras, pero más allá de fines de ese siglo este tipo de empleos se había
desplazado casi enteramente al mundo rural. Los historiadores estiman que
alrededor de 20.000 personas estuvieron empleadas en el servicio doméstico
en el Amsterdam del siglo XVIII. Esta fuerza de trabajo era casi exclusiva-
mente femenina, pues incluso los miembros de las élites estaban poco acos-
tumbrados a mantener lacayos. No obstante, algunos patricios aristocratiza-
dos del Siglo de las Luces contaban con personal masculino, sobre todo para
cuidar de sus coches, carruajes y caballos o para atender a sus casas rurales. En
la ciudad, alrededor de doscientas mujeres trabajaban como intermediarias
entre la señora de la casa, que normalmente se ocupaba más que su marido de
las cuestiones domésticas, y las criadas que atendían al servicio. Una ocupa-
ción típicamente femenina, para terminar, era ocuparse de reparo y venta de
ropa de segunda mano. Incluso los pocos hombres intervenían en este comer-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna110

––––––––––––––––––––
12 Ridder, M. de: “De onsdersteuningsfondsen van de Amsterdamse gilden in de 18e eeuw”, en NE-

HA-Jaarboek voor Economische, Bedrijfs- en Techniekgeschiedenis, 57,  1994, pp. 107-121. Bos, S.B.: “Uyt liefde tot
malcander”. Onderlinge hulpverlening binnen de Noord-Nederlandse gilden in internationaal perspectief, 1570-1820,
Amsterdam, 1998.

13 Me remito a las contribuciones de van de Pol, Lucassen, Carlson y Dekker en la obra colectiva edi-
tada por Els Kloek y otros. Kloek, E. etal.: Women of the golden age. An international debate on women in 17th-cen-
tury Holland, England and Italy, Hillversum, 1994 (servicio doméstico). También ver Eeghen, I. Van: “Haes Pa-
radijs en de uitdraagsters”, en Jaarboek voor Vrouwengeschiedenis, 8, 1987, pp. 125-133 (uitdraagsters).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cio eran denominados con el femenino nombre de uitdraagster13.
Para los hombres la principal ocupación no sujeta a gremio era la de

marino. Aunque algunos marinos no se ausentaban necesariamente de la ciu-
dad para trabajar, habían siempre suficiente gente que lo hacía como para ha-
cer que de ellos un grupo visible en la ciudad. Además, los marinos extranje-
ros procedentes de barcos atracados en el puerto de Amsterdam también con-
tribuían a engrosar el grupo. Integrados en categorías de marinos e inmigran-
tes económicos estos contingentes humanos determinaban la atmósfera de las
calles y plazas públicas de la ciudad, dotando a Amsterdam de un carácter in-
ternacional. Había una taberna hamburguesa en una calle, una pensión ingle-
sa en la siguiente, una bodega sueca en la próxima...

Los cambios económicos influían en la posición de las mujeres dentro
del mercado de trabajo, que, para ellas, incluía a los burdeles y, generalmente,
todo el sector de diversión de la ciudad. Los factores que empujaban a las mu-
jeres a ofrecer sus servicios en este mercado laboral se hicieron incluso más
fuertes en el siglo XVIII. Hasta alrededor de 1700 Amsterdam fue centro de
una industria de pañera en la que muchas mujeres encontraron empleo. La
mayoría de las prostitutas arrestadas habían estado trabajando en ese sector
antes de intentar lograr un nuevo empleo. Cuando la industria pañera se des-
plazó al mundo rural el servicio doméstico se convería en una de las pocas op-
ciones laborales respetabales para las mujeres. Sin embargo, la oferta de traba-
jo en este sector creció poco. Además, a lo largo de los siglos XVII y XVIII la
ciudad experimentó un superávit de mujeres, pues muchas acudían a Amster-
dam por su cuenta y se instalaban allí y, por otro lado, muchos hombres salían
y se hacían a la mar. Dentro de la población adulta cristiana, la ratio sexual era
tan elevada como de cuatro mujeres para cada tres hombres y, entre las clases
populares lo más frecuente sería de cuatro mujeres por cada dos hombres. La
comunidad judía mantenía una proporción más equilibrada ratio, porque los
judíos inhibían a las mujeres de emigrar por su cuenta y, además, los varones
nunca se alistaban como marinos. En el siglo XVIII los factores combinados
de desigual ratio sexual y desaparición de una industria pañera causaron de-
sempleo y pobreza que golpeó particularmente a la población femenina. Eso
indujo a algunas de ellas a buscarse la vida comerciando con su cuerpo ilegal-
mente. El más estrecho control de los varones judíos sobres sus mujeres im-
plicó que pocas de ellas llegaran a la prostitución, mientras sus esposos con-
tribuían a incrementar el consumo del tráfico carnal. Consecuentemente, al-
gunas mujeres cristianas aceptaron a judíos como clientes aún cuando las re-

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 111

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


laciones sexuales entre judíos y cristianos fueran condenadas por los respecti-
vos credos religiosos. Las cifras de prostitutas activas en la ciudad debían os-
cilar entre ochocientas y un millar14.

III. El mundo de la prostitución

De este modo, el análisis del mercado de trabajo nos conduce a un tema
central en la historia del género: la prostitución. Disponemos de relativamen-
te buena información sobre el mercado del sexo en la Amsterdam de la Edad
Moderna15. Hasta 1578, cuando la ciudad abrazó La Reforma, la prostitución
se había desarrollado en un ambiente marginado. Sin embargo, el grado en
que se hizo visible variaba a lo largo del tiempo.

Los años 1670-1720 fueron la edad dorada del sector del “entreteni-
miento” en Amsterdam. La vida nocturna recibió un fuerte impulso desde la
introducción de la iluminación callejera en 1668. Desde entonces, un nuevo
tipo de establecimiento el cabaret (speelhuis), se difundió en la ciudad. Los spe-
elhuis llegaron a ser evidentes burdeles. Eran tabernas donde hombres y muje-
res bebían y bailaban y algunos hombres buscaban citas sexuales. Diversas pu-
blicaciones extendieron pronto la fama de los speelhuis y de las prostitutas que
vivían allí, lo que atraía un creciente número de turistas forasteros. Los mari-
nos, sin embargo, formaban el más conspicuo grupo de clientes de estos esta-
blecimientos. Había grupos de marinos que desembarcaban en la ciudad con
sus últimos sueldos y pocas semanas para hacer “el gran gasto”, lo que hacían
en establecimientos como los speelhuis. Si estos establecimientos atraían o no a
los turistas era objeto de debate y por ello las autoridades no inquietaron par-
ticularmente a los speelhuis durante un tiempo. Alrededor de 1710, sin embar-
go, el consenso que se tenía hacia la reputación de Amsterdam como ciudad

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna112

––––––––––––––––––––
14 Pol, L.C. van de: Het Amsterdams hoerdom. Prostitutie in de 17e en 18e eeuw, Amsterdam, 1996, pp.

99-114. Spierenburg, P.: The spectacle of suffering. Executions and the evolution of repression: from a preindustrial
metropolis to the European experience, Cambridge, 1984, p. 170.

15 Ver especialmente Pol, L. van de: Het Amsterdams hoerdom... op. cit. También puede consultarse Slob-
be, J.F. van: Bijdrage tot de geschiedenis en de bestrijding der prostitutie te Amsterdam, Amsterdam, 1937. Además
de Pol, L. van de: “Beeld en werkelijkheid van de prostitutie in de 17e eeuw”, en Hekma, G./H. Roodenburg
(eds.), Soete minne en helsche boosheit. Seksuele voorstellingen in Nederland, 1300-1850, Nijmegen, 1988, pp. 109-
44. Ibíd. “Prostitutie en de Amsterdamse burgerÿ. Eerbegrippen in een vroegmoderne stedelijke samenleving”,
en Boekhorst, P.et al. (eds.): Cultuur en maatschappÿ in Nederland, 1500-1850. Een historisch-antropologisch pers-
pectief, Meppel, 1992, pp. 179-218.  

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


de vicio aprontaron a los padres de la ciudad a adoptar acciones acciones rigu-
rosas. La atención de los tribunales dio un giro desde la atención sobre las
prostitutas principiantes hacia las reincidentes y los organizadores del comer-
cio carnal. Muchos propietarios de speelhuis conocieron la bancarrota y se con-
fiscaron los instrumentos musicales y las ropas de las prostitutas. Haica 1720
la mayor parte de estos establecimientos había desaparecido.

No obstante, también después de la edad dorada del speelhuis la prostitu-
ción seguía siendo un floreciente sector de la economía de Amsterdam. El se-
gundo y tercer cuarto del siglo XVIII constituyeron un periodo de burdeles
secretos. Este tipo de burdeles siempre se habían mantenido, unos de forma
más encubierta que otros. Y la cortesana, viviendo por su cuenta o amparada
por su benefactor, a menudo no despertaba sospechas entre sus vecinos. En
las décadas siguientes a 1720 el burdel secreto fue la norma. Muchos prostí-
bulos parecían tabernas comunes, pero la puerta que daba acceso a la parte
trasera estaba abierta para clientes habituales o de confianza y cuyos deseos
iban más allá del vino y la cerveza. Algunos propietarios de burdeles explota-

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 113

Figura 5. El speelhuis. Este establecimiento propiciaba que el mercado del sexo participara en la época aú-
rea de Amsterdam (N. del E.)

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ban sus negocios como si se trataran de almacenes o pensiones. En la literatu-
ra popular el término prikwinkel (tienda de pesares) denotaba comunmente la
existencia de un burdel secreto16. En De Amsterdamsche Lichtmis (El Libertino
de Amsterdam), escrito en los años veinte del siglo XVIII, un nativo conduce a
un extranjero a un lugar que en ningún modo parece un prostíbulo. Ninguna
mujer dentro, pero el anfitrión envió a uno de los presentes, un gitano, traer
una mujer para el forastero17.

Después de mediados de siglo, reaparecieron los speelhuis, aunque en
formato más modesto que sus predecesores. Las mujeres llegaban por la no-
che y bailaban en el local, pero si los clientes buscaban sexo, la mujer se encar-
gaba de conducirles fuera, a algún cuartucho de las cercanías. Estos estableci-
mientos tenían el sello de clase baja, mientras que los burdeles secretos conti-
nuaban dando satisfación a los deseos de una más acomodada clientela. En
una revista publicada en 1772, una “innombrable sociedad” discutía sobre los
placeres de las diferentes clases de gente. Al rico gentilhombre –según decía
uno de los miembros de esa sociedad– le gustaba de salir a medianoche. Sabía
donde encontrar un local que pareciendo una decente tienda de telas o joyería
albergara en su interior “bellezas con muy bajos talones que se volteaban hacia
atrás más fácilmente que una escultura de piedra”. El gentilhombre, además,
podía divertirse con una de esas muchachas al menos hasta las cuatro a.m.18

A lo largo de los siglos XVII y XVIII la gestión de los burdeles de
Amsterdam era un negocio femenino. Sólo unos pocos hombres, considera-
dos afeminados por ello, actuaban como rufianes. En el resto de los casos,
eran mujeres, incluso casadas, las que manejaban solas los burdeles. Los espo-
sos de madamas encarceladas reiteradamente exclamaban que ellos no tenían
nada qué ver con los asuntos de sus esposas. Aunque esto suena como una ex-
cusa a propósito, parece haber sido cierto en la mayoría de los casos. Madamas
con negociones prósperos contrataban los servicios de tipos rudos y reputados
por su violencia para proteger a las prostitutas contra los clientes que causaran
problemas. Las prostitutas callejeras, sin embargo, carecían de protección.
Eran el grupo más vulnerable porque la justicia las perseguía sin descanso y,

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna114

––––––––––––––––––––
16 Ver, por ejemplo, Merkwaardige Levensgevallen van Anna Smitshuizen (1776): biografía ficticia de

una prostituta que llegó a ser víctima de homicidio.
17 Citado por Pol, L. van de: Het Amsterdams hoerdom... op. cit. p. 289.
18Naamlooziana, of vertoog zonder naam over vraagen zonder vinding, zynde iets over alles (...) door het ge-

nootschap van de zevenstar, gezegd het naamlooze twee-stuivers collegie. Amsterdam (C. Philips J.Z.) 1772, p. 235.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 115

Figura 6. Después del baile. Fuera de la taberna, en un cuartucho más discreto y retirado, las bailari-
nas entrentenían a aquellos clientes que buscaban algo más que música, danza y alcohol (N. del E.).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


además, ellas ganaban menos que las demás. Su tarifa más común era un sest-
half (5,5 stuivers). En un burdel, el cliente fácilmente pagaba entre seis y doce
veces más que esa cantidad, aparte de lo que pagaba a la madama en bebidas,
alquiler de habitación, ropas de cama y propina. El dinero que se recibía por
la prostituta para sí no era todo ello beneficio. Como regla general, ella estaba
muy endeudada con la madama, que la proveía de “ropas de puta” y, a veces,
también joyería.

Como en el resto de Europa, los contemporáneos utilizaban en Ams-
terdam el término puta en un sentido amplio. Cualquier mujer considerada
deshonrosa podría ser llamada puta. Las putas profesionales eran tenidas por
infames sin excepción. El estigma del deshonor incluso se extendía a mujeres
que trabajaban como costureras, criadas, asistentas o limpiadoras en el burdel.
Había considerable número de ellas, considerando los documentos judiciales.
Sin embargo, también es cierto que confesarse criada o asistenta podía ser una
buena excusa para eludir la acusación de prostitución. Mientras quienes viví-
an fuera del submundo de la prostitutción consideraban a todas las putas co-
mo mujeres infames, dentro de ese mundo se contemplaban grados de desho-
nor distintos. Estos tenían qué ver con el tipo de sexo practicado y con la po-
sición de los clientes que se atendieran. La mayor parte de las mujeres sólo
ofrecían el servicio de coito simple en la posición de el misionero, con la mi-
tad de las ropas puestas y consideraban perverso cuando un cliente les propo-
nía hacerlo enteramente desnudas. Si una prostituta avanzaba hacia variantes
especiales, sus colegas la miraban mal. Las mujeres que insistían en que sus
clientes debían ser exclusivamente solteros tampoco veían bien a sus colegas
que no discriminaban de este modo a sus clientes. “Puta de hombres casados”
era entonces un insulto formidable.

Es sorprendente observar estos grados de desvergüenza. Su existencia,
seguida de  el carácter “no democrático” del honor como convención cultural.
El honor presume infamia o, al menos, pérdida de honor. Últimamente, desde
una perspectiva individual y personal el honor puede ser determinado sólo en
términos de otra gente que carece del mismo o que lo posee en menor grado.
Este rasgo forma la base de un mecanismo por el que el honor regulaba las vi-
das incluso de los grupos sociales más bajos. Si tu tienes duda sobre tu reputa-
ción, miras la de los otros con la intención de reconocer tu posición: los otros
pueden ser incluso más infames de lo que tu temes ser. Para una prostituta co-
mún de Amsterdam en el siglo XVIII la infamia del otro era que fuerra “puta
de hombres casados”.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna116

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


IV. Honor masculino y lucha de cuchillos

Hasta aquí he tratado el honor femenino siempre gravitando en torno a
la sexualidad. En el mundo de la prostitución, el honor del varón estaba en
juego también. La mayoría de los hombres casados que visitaban un prostíbu-
lo lo hacían tan secretamente como les era posible. Si su hábito llegaba a ser
de dominio público podía llegar a serle embarazoso, sobre todo si se trataba
de eclesiásticos. Esto se aplicaba a casi todos los hombres casados que visita-
ban el burdel, pues había hombres de entornos sociales donde esas cosas pre-
ocupaban menos a sus vecinos, si no a sus esposas, y se permitían una puta ca-
llejera sin grandes problemas. Si un respetable padre de familia tenía algo qué
ver con una prostituta eso provocaba una mancha sobre su honor a los ojos de
sus iguales. Incluso si su criada quedaba preñada, el único remedio para evitar
la sospecha era despedirla inmediatamente. Este tipo de actitudes sobre la de-
cencia se difundían a través de la literatura burguesa del siglo XVIII19. En la
segunda mitad de ese siglo  ya existía un amplio mercado para folletos y pe-
riódicos en que se manifestaban los vicios ocultos de los aparentemente res-
petables ciudadanos. El agudo escritor Nicolaas Hoefnagel publicaba revista
tras revista en las que retrataba a los ciudadanos más y menos conocidos de
Amsterdam. Los rumores sobre reales o supuestas flaquezas en la conducta
eran su principal fuente de información: alguien había visto a un irreprocha-
ble marido entrando en un prostíbulo; ¿había abusado de sus clientes ese ho-
nesto comerciante?... Hoefnagel cuidadosamente omitía los nombres de los
protagonistas de sus historias pero informaba a los lectores de detalles sobre
aquellos a quiénes él se refería, suficientes como para que se supiera de quié-
nes se trataba20.

El inherente código de decencia era el resultado a largo plazo de una
gradual ampliación de la base para el honor masculino a lo largo de la Edad
Moderna. Igualmente, la solvencia económica había llegado a ser una impor-
tante fuente de honor para los hombres. Anteriormente esto había sido dife-
rente. El honor masculino originalmente dependía de la buena reputación pa-
ra ejercer violencia, valentía y capacidad de un patrono para proteger a las

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 117

––––––––––––––––––––
19Ver, entre otros, Sturkenboom, D.: Spectators van hartstocht. Sekse en emotionele cultuur in de 18e eeuw,

Hilversum, 1998..
20 Ver el Neerlandsch Echo, 1770-71 (la primera publicación periódica de Hoefnagel).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


mujeres y hombres que de él dependían. Ecos de esta antigua concepción de
honor masculino resonaban en Amsterdam en los inicios del siglo XVIII en
el ambiente social de los luchadores de cuchillo de la ciudad21.

El típico luchador de cuchillo siempre portaba un arma cortante en su
correa y estaba dispuesto a utilizarla cuando quiera que alguien le retara a ello.
Normalmente, el reto era una el brote de un conflicto que crecía en medio de
un grupo de hombres en la taberna o en la calle. Insultos solían ser la causa
más inmediata del reto. Éste hacía que las luchas de cuchillo emparentaran
con el duelo oficial, que empleaba espada o pistola, aunque este tipo de duelo
formalizado no fuera común en Holanda. Los duelistas populares, lejos de in-
tercambiar desafíos por escrito, entendían del asunto al momento. En una ta-
berna, palabras como “sal fuera conmigo” eran una señal que no dejaba mar-
gen a la duda sobre su significado. La exclamación sta vast (saca tu hombre) era
un signo de que comenzaba la lucha. Los duelos populares estaban ritualiza-
dos y apuntaban hacia un código de honor. Era un anatema para una tercera
persona, amigo o enemigo de cualquiera de los contendientes, intervenir en la
lucha, excepto para separar y apaciguar a los combatientes. Sólo el combate de
uno contra uno era una lucha justa. Si uno de los hombres que intentara ini-
ciar un duelo lo hacía en compañía de un amigo y éste mostraba su intención
de abstenerse de intervenir, esta actitud era considerada honorable y quien lo
prácticaba engrosaba su honor.

Una lucha de este tipo se convertía en una prueba de técnica en la que
los combatientes demostraban su masculinidad. La lucha terminaba cuando
uno de los hombres cortaba al otro o bien obtenía una clara ventaja sobre el
mismo, aunque a veces el desenlace fue un resultado letal. Cuando el duelo
popular terminaba con la muerte de uno de los contendientes, la ejecución de
la muerte en medio de una lucha de cuchillos era considerada un accidente
que favorecía el indulto. El tribunal de justicia, sin embargo, tomaba el asunto
tan seriamente como cualquier otro de homicidio. En algunos momentos una
parte considerable de la población de Amsterdam habían estado envueltos en
luchas de cuchillos de este tipo, pero alrededor de 1700 quienes practicaban
aún estos duelos populares ocupaban un segmento de población dentro de las
clases bajas pero justo en el borde entre las gentes respetables y las de baja es-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna118

––––––––––––––––––––
21 Me remito especialmente a mi introducción (sobre las concepciones cambiantes del honor) y un ca-

pítulo (sobre la lucha de cuchillos) en Spierenburg, P. (ed.): Men and violence. Gender, honor and rituals in modern
Europe and America, Columbus OH (Ohio State UP), 1998.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
22 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nrs. 344, ff. 225-225 vº, 229 vº, 264 vº y 345 y f. 17.
23 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nr. 372, f. 143 vº, 147 vº, 171.

tofa. Cerca de la mitad de los protagonistas de los duelos populares también
eran ladronzuelos y ocasionales protagonistas de crímenes contra la propie-
dad.

Jan Hendricksz Blomsaat y Steven Willemsen, por ejemplo, se cono-
cieron porque habían estado juntos un tiempo en el rasphuis, prisión de Ams-
terdam. En la noche del 8 al 9 de mayo de 1697 estuvieron juntos de nuevo,
con otros dos viejos amigos en un lugar mucho más agradable: la taberna Het
Rottenest (La Guarida Podrida). A las tres a.m. sin embargo, un comentario de
uno de los hombres sobre el pañuelo de otro abrió una disputa en que cada
uno desairó al otro. Entonces Jan retó a Steven a continuar la lucha en la ca-
lle. Steven aceptó, pero antes puso tabaco en su pipa y la encendió. Después
salió fuera de la taberna, donde Jan estaba esperando. Ambos lucharon con
sus cuchillos y la pelea se fue enfervorizando. En un momento determinado
Steven intentó pero erró una cuchillada contra Jan, mientras éste le asestó en
el pecho. Con su pipa aún en la boca, Steven cayó al suelo. Jan huyó del lugar
pero retornó después de media hoara para saber si la víctima aún respiraba.
Cuando supo que Steven no tenía señas de vida, Jan huyó de la ciudad22.

Otro exconvicto apodado Black Anthony había estado como residente
en la prisión de Haarlem. El 29 de abril 1715 tomó un bote desde allí hasta
Amsterdam y, fingiendo seguir viaje a la isla de Tessel, pidió al contramaestre
que le dejara en el muelle de Tessel. La razón auténtica era una cuenta pen-
diente –no sabemos cuál- que él tenía con alguien de allí, llamado Thomas
Bloos, que estaba en el mismo muelle. Anthony caminó directo hacia Tho-
mas y le espetó “al fin, aquí estoy” mientras le golpeaba en la cabeza. Ante la
insistencia del contramaestre, Thomas retroceció primero, pero Anthony le
siguió y retó: “sta vast.” Inmediatamente, los dos hombres sacaron sus cuchi-
llos. La lucha se inició y culminó con fatales consecuencias para Thomas, que
murió al día siguiente de una herida en su costado izquierdo23.

Ni siquiera los ceremoniales religiosos sobre la muerte inhibieron a los
hombres de participar en estas formas peligrosas de violencia. La mañana de
un lunes 27 de diciembre de 1700 Jan Ottesse había estado en un funeral. Por
la noche visitó la taberna De Roose Roobol en el Dique de Haarlem en compa-
ñía de tres amigos. Cuando la habían abandonado los tres amigos de Jan dis-
cutieron y dos de ellos, Dirk y Johannes, desenfundaron sus cuchillos. Todavía

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 119

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


pacíficamente, Jan intervino tratando de calmarles, sobre todo a Johannes.
Los dos hombres guardaron sus cuchillos mientras Dirk abandonaba el lugar.
Esta pelea no tuvo desenlace fatal. Los tres amigos que quedaron fueron a
otra taberna. En el camino, sin embargo, la rabia de Johannes, que ahora él
dirigía contra Jan por no haberle permitido dar una lección a Dirk, afloró va-
rias veces. Johannes amenazó a Jan con su cuchillo dos veces, pero Jan decía
que debían esperar hasta que él pudiera dejar su chaqueta negra en algún lu-
gar. Presumiblemente, así debía realizarse mejor el combate. Durante este
trayecto no afloró mayor dosis de violencia. Los tres hombres entraron en una
taberna en el Lindengracht y pidieron una jarra de cerbeza. A las cuatro a.m.
ocurrió el fatal incidente. Johannes pateó en dirección al perro de Jan, que hi-
zo caer la jarra de cerbeza. Después, Johannes retó a Jan con las palabras “va-
mos, salgamos.” En la calle, a orillas del canal, comenzaron su pelea con los
cuchillos. En algunos momentos los cuchillos de ambos contendientes alcan-
zaron el cuerpo del oponente. Cuando Jan trató de recobrar su arma del hom-
bro derecho de Johanness, sintió la mano de un guarda nocturno sobre él.
Mientras Jan era prendido, Johannes encontraba la muerte24.

El hecho de que el combate fuera fatal en los mencionados ejemplos es
debido a que esos casos son los que generaban documentación que puede hoy
ser consultada. Los casos de homicidio generados informan de forma amplia
sobre esta práctica. Durante el juicio, Jan Ottese confesó haber luchado y ha-
ber injuriado anteriormente a varios hombres, pero los registros documenta-
les no permiten comprobarlo. Cuando dos combatientes decidían que perder
algo de sangre era suficiente terminaban el duelo y se alejaban del lugar, el
juzgado permanecía ignorante de este tipo de casos.

Las pasiones fácilmente pasaban de la amistad a la enemistad y vicever-
sa. In algunos duelos populares los combatientes procedían del mismo grupo
de camaradas, como ocurrió en una noche de Miércoles en julio de 1681.
Cinco adolescentes salieron  juntos y, nada fuera de lo normal, se iban moles-
tando uno a otro. Cuando cruzaron el Koningsplein, Jan sintió que Gerrit le
ponía de idiota. Jan golpeó a Gerrit con la mano, mientras un tercer camara-
da, Symon, golpeó a Jan en la cara tan fuerte que comenzó a sangrarle la na-
riz. Esta circunstancia progresó hacia una pelea. No está claro quién fue el
primero que introdujo su mano entre los ropajes, pero pronto Symon y Jan se

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna120

––––––––––––––––––––
24 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nr. 349, ff. 246, 250, 262 vº, 264 vº, 265 vº, 273, 277 vº, 278.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
25 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nr. 326, ff. 162, 165, 195, 201, 219, 221vº

encararon uno a otro con sus cuchillos. De acuerdo con el testimonio de Jan,
más tarde, Symon dio la señal: “sta vast, ahora tu o yo ganaramos una cicatriz
en la cara”. Cada uno de ellos sufrió un corte menor, en efecto, pero eso no sa-
tisfizo a ninguno de ellos. Mientras esto ocurría, los otros tres camaradas ani-
maban a los combatientes. Aparentemente, sus amigos solo disfrutaban de
una buena pelea, lejos de esperar un desenlace fatal. No está claro, de nuevo,
como Symon recibió la herida fatal. Jan aludió a una excusa tan común como
que su oponente “se echó sobre su cuchillo”. Tan pronto como Symon cayó
sobre su espalda, sangrando por el pecho, Jan le decía: “recuerda tus pecados y
pide perdón a Dios”. Los cuatro camaradas permanecieron sentados con Sy-
mon, que era incapaz de hablar. Cuando vieron que había muerto, Jan tomó el
chaleco de Symon por su bolsillo y le colocó sobre su pecho. La documenta-
ción no es conclusiva sobre la edad de Jan pero debía ser un muchacho entre
catorce y dieciseis años25.

Incluso dieciseis podría ser una edad poco común para estas prácticas.
La mayor parte de los homicidas que visitaron los estrados de justicia por mo-
tivos similares estaba en la veintana. Vivían en un entorno de relaciones adul-
tas de género dentro de las que la caballerosa protección de las mujeres a veces
llevaba a los hombres al duelo. En un caso en octubre de 1719, los oponentes,
ambos llamados Hendrik –el primero un marino de la Compañía de las In-
dias Orientales y el segundo apodado Schurftnek– se encontraban en la taber-
na De Druif (La Uva) en la Calle de San Pedro a las 8.30 p.m. Una mujer, des-
conocida de ambos, pidió algo de vino. El marino preguntó a la mujer si podía
acompañarle con una copa, pero ella le rechazó diciendo que estaba casada.
“¿Dónde está pues tu marido?”, objetó el marido. “En el Este”, replicó ella. El
marino continuó: “¿sabes lo que eso significa?”. Presumiblemente, se refería a
que nunca podría el esposo saber lo que ella hiciera ahora o, quizá, que no es-
taba claro que el marido retornara algún día, pero ella dijo que no de nuevo.
Cuando ella lo había dejado ya, Schurftnek repentinamente comentó sobre el
incidente: “si se tratara de mi esposa, yo me hubiera preocupado de ella”. Fin-
giendo sorpresa, el marino preguntó: “¿es ella tu esposa?”. Como no obtuvo
respuesta, repitió la pregunta y, de nuevo, continuó el silencio, añadió: “va-
mos, salgamos fuera de la puerta”. Schurftnek aceptó el reto, pero en la calle se
dio cuenta de que el marino prefería una pelea de puños. Schurftnek prefería

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 121

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cuchillos y se impuso en esto sobre su oponente. Muy pronto, los espectado-
res los separaron, antes de que ninguno de ellos hiriera al otro. Un poco des-
pués, sin embargo, ellos volvieron a la pugna. Schurftnek recibió un corte en el
cuello y el marino en su costado izquierdo, en el pecho. Schurftnek fue el me-
nos herido. El día siguiente, su concubina, con la que ya tenía un niño, salió
para informarse sobre cómo había acabado todo y supo que el marino había
muerto26.

Estos son sólo unos pocos ejemplos. Los duelos populares sobre cues-
tiones de honor aparecen en los registros judiciales a lo largo de los siglos
XVII y aún en las primeras dos décadas del siglo XVIII. Después de esta fe-
cha las luchas de cuchillos fueron excepcionales. El rostro de la violencia en
Amsterdam había cambiado. Hay alguna evidencia que sugiera que las luchas
de cuchillos aún fueron comunes en la segunda mitad del siglo XVIII dentro
de la comunidad judía y que los judíos eran reticentes a testificar sobre miem-
bros de su comunidad ante la justicia. Si ese fuera el caso, no se alteraría sus-
tancialmente mi conclusión. Como la judería era más o menos un espacio se-
parado, el resto de la sociedad urbana podía ser ignorante respeco a los duelos
ocurridos dentro de los barrios judíos.

V. Violencia doméstica: tradicional y moderna

El abandono de la práctica de las honorables luchas de cuchillos fue un
componente de los cambios culturales que afectaron a Amsterdam en el siglo
XVIII. Por un lado, el duelo popular era la más notable manifestación de un
código de honor que obligaba a los hombres a ser violentos. Su desaparición
marcaba el cambio hacia nociones de honor más ligadas a la idea burguesa de
respetabilidad, que predominó en los años 1750-1800. Por otro lado, la desa-
parición del duelo popular también significaba que el peso y las manifestacio-
nes de la violencia en la ciudad cambiaran. Esto coincidía con una considera-
ble caida de la tasa de homicidios en Amsterdam, desde alrededor de 9 por ca-
da 100.000 habitantes en el primer cuarto del siglo hasta en torno a 3 en el
tercer cuarto del XVIII. Consecuentemente, el cambio fue más pronunciado
con respecto a la violencia homicida: desde las luchas de cuchillos fatalmente

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna122

––––––––––––––––––––
26 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nr. 378, ff. 91vº, 94, 96, 100.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
27 Estas cifras difieren algo de las que ofrecía hace unos años, debido a que pude localizar algunos más

casos de homicidio desde entonces. Spierenburg, P.: “Long-Term Trends in Homicide...”, op. cit. 1996, p. 91.

fenecidas hasta los homicidios en la esfera doméstica o asociados con crímenes
contra la propiedad. Un simple recuento de las relaciones entre el homicida y
sus víctimas ilustra estos cambios. Durante la primera mitad del siglo XVIII el
44 % de las víctimas de homicidio eran desconocidos entre sí y un 15 % tenía
alguna relación. En el periodo 1751-1810 esta ratio se invertía: 18 % eran des-
conocidos y en el 43 % de los casos existía una relación previa entre agresor y
víctima27. Estas magnitudes, obtenidas de la documentación judicial, son pro-
bablemente un poco fragmentarias, pero la tendencia es incuestionable. El tí-
pico homicidio en la ciudad de Amsterdam después de 1750 era el asesinato
de una persona conocida, normalmente dentro del ámbito doméstico.

Paso a tomar en consideración un caso típico. Jan Amsins y Margaretha
van Heems vivían en El Camino Francés, un mal reputado callejón en el área
de Jordaan. Él era un viejo bracero de 54 años, residente en Amsterdam desde
su nacimiento. Los vecinos llamaban a Margaretha con un apelativo que re-
mitía al lugar de nacimiento de la mujer: Rotterdam Griet. La edad de ella no
quedó registrada documentalmente. Aunque Jan era un hombre casado y su
esposa le había dado cuatro hijos, él había estado con Rotterdam Griet más de
diez años. Durante ese tiempo ella había alumbrado dos hijos que todos el
mundo tenía por hijos de Jan. Después de ser arrestado Jan, él manifestó al
juez que no estaba seguro de eso, con lo que probablemente intentaba arrojar
alguna sombra sobre la honestidad de su concubina. La pareja mantenía una
relación conflictiva. Cuando estaban borrachos, caso bastante frecuente, se
abroncaban constantemente. Jan protestaba que Griet una vez le había sacu-
dido tan fuerte que le hizo perder su dentadura. Todos los vecinos confirma-
ron sus broncas y borracheras. Ellos declararon que, aunque los dos bebían,
ella se emborrachaba más frecuentemente, lo que la convertía en una mujer
desagradable. Cuando estaban sobrios, sin embargo, era una pareja pacífica.

Una noche de Lunes en el Febrero de 1771 Jan estaba fuera de casa, be-
biendo vino con la esposa de un amigo y con otra mujer a la que no conocía
anteriormente. Cuando llegó a casa, Griet le recriminó duramente por beber
en compañía de mujeres casadas. Le abroncó y se peleó con él durante toda la
noche, pellizcándole en su miembro varias veces. La mañana siguiente Jan
abandonó la casa, quizá en dirección a su trabajo, pero retornó a casa por la
tarde con un montón de brandy en su estómago. Cuando pidió comida a

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 123

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Griet, ella comenzó a regañarle de nuevo, llamándole sodomita y ladrón.
Cuando le pellizcó su miembro de nuevo, el se puso tan furioso que agarró un
cuchillo de cocina y lo clavó en la espalda de Griet. Viéndola sangrar con pro-
fusión, puso su mano sobre la herida de ella y exclamó: “Señor, Jesús, ¿qué he
hecho?”. La bulla alertó a dos mujeres vecinas, que se precipitaron hacia el lu-
gar pero no pudieron evitar que Griet se desangrara. Mientras, Jan abandonó
la casa. Más tarde, esa noche, Jan visitó una taberna cercana. Se había corrido
la voz de que una mujer había sido asesinada en El Camino Francés y algunos
clientes se dieron cuenta de que Jan había tenido qué ver con ella.  Él replicó,
indignado: “ella no es mi esposa; ella ha sido mi puta y ese tipo de mujeres
merecen ser muertas”. Estas fueron sus últimas palabras antes de que fuera
arrestado. Jan fue juzgado y decapitado el mes siguiente28.

En algún modo este homicidio es bastante moderno, por cuento los
homicidios de cónyuges actuales a menudo son resultado de repentinas erup-
ciones de tensiones larvadas durante largo tiempo. A través de los testimonios
de los vecinos, conocemos que la pareja tenía toda una historia de mutuas
broncas. El caso permite identificar también componentes ligados a un honor
de género. Primero, con los vecinos observando a una Griet borracha rega-
ñando a Jan, la reputación de éste a los ojos de la comunidad estaba en un vi-
lo. Segundo, él estaba al corriente de que para la opinión pública su compañe-
ra era una puta. Aunque los vecinos del Camino Francés eran despreocupados
sobre estas materias, ellos se lo echaban en cara a Jan cuando la ocasión lo re-
quería. Más concretamente, Griet había enfurecido a Jan al pellizcarle su
miembro viril y llamarle sodomita. Estas palabras y hechos cuestionaban la
virilidad de Jan. Probablemente ella lo había hecho otras veces antes y, de ese
modo, para él salir fuera a beber, con otras mujeres, servía para subrayar su vi-
rilidad e independencia.

Al lado de casos como este, los documentos judiciales revelan más mo-
dernas formas de homicidio dentro de la esfera doméstica e íntima, lo que de-
nomino: atracción fatal. Basicamente, estos casos remiten a crímenes pasiona-
les en que el principal elemento es el sentimiento moderno de que dos perso-
nas enamoradas debieran permanecer juntos a cualquier coste. En Amster-
dam, el primer caso de este tipo registrado tuvo lugar tan temprano como
1699, momentos en que Hiddo Grittinga, un maestro cirujano casado, de 44

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna124

––––––––––––––––––––
28 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nr 434, pp. 47, 95, 115, 161, 176, 215.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
29 Si Helena hubiera confesado el asesinato de Amarentia, el tribunal la habría sentenciado a ser des-

coyuntada en el potro; sin embargo, ella sufrió garrote por complicidad en el homicidio de su marido.

años era amante de una mujer de 25 años llamada Helena Knoop. Hiddo se
había casado con Amarentia Nolting a temprana edad. Amarentia le había
dado siete hijos, dos de los que áun vivían en 1699. Helena llegó a casa del
matrimonio como criada o asistenta en los tardíos años noventa del siglo
XVII. Después de su matrimonio con Gerrit Avares, un oficial de barco, He-
lena mantuvo amistad con Hiddo y su esposa con quienes frecuentemente se
reunía para tomar una taza de café o te. Ella disfrutaba de su compañía, por-
que su marido estaba embarcado la mayor parte del tiempo. Gerrit había pa-
sado fuera de Amsterdam todo el año 1698, cuando Helena quedó preñada,
lo que sugería que Hiddo también visitaba a Helena sin su esposa. No sabe-
mos si el lío entre Hiddo y Helena había comenzado antes de que ésta se ca-
sara. Cuando Amarentia repentinamente murió en diciembre de 1698 los co-
tilleos corrieron la voz de que ella había enfermado por dos semanas después
de beber vino con Helena. Durante el juicio, el tribunal brevemente interrogó
a ésta sobre el cargo de envenenamiento, pero finalmente se abandonó esta
averiguación, aparentemente la justicia no encontró demasiados indicios so-
bre el particular29. En febrero de 1699 Helena dio nacimiento a una niña. La
madre y el padre de la criatura aparecían en el registro de bautismos con nom-
bres falsos, pero la niña murió después de siete meses. Mientras tanto, Gerrit
volvió a casa. Los documentos son completamente silenciosos sobre lo que
dijo en torno a la niña, quizá Hiddo y Helena fueron capaces de ocultarle es-
te nacimiento a Gerrit. 

El asunto se precipitaba hacia un dramático final. Ahora que la esposa
de Hiddo había muerto, el marido de Helena debía también fallecer. No ha-
bía otra opción. Entonces los amantes podrían casarse y estar juntos por el
resto de sus vidas. La noche del 17 de abril Helena dijo a Gerrit que un cono-
cido preguntaba por él fuera. Mientras Gerrit salía por la puerta, ella le dio un
beso de despedida. Sabía que Hiddo estaba escondido en el camino con un
cuchillo con el que antes había amenazado a Helena –clavárselo en el pecho-
si ella no cooperaba, como ella hizo. Emboscado, Hiddo tomó por sorpresa a
Gerrit y le apuñaló por la espalda. Sin que hubiera aún sospechas de Hiddo y
Helena, ambos amantes fueron al funeral de la víctima. Luego ambos se mu-
daron a La Haya, donde en noviembre comenzaron sus amonestaciones para

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 125

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


casarse. No se casaron hasta un año y medio después, cuando Helena estaba
preñada de nuevo. Un año más tarde, la pareja fue arrestada y ajusticiada por
el tribunal de Amsterdam. Helena se quebró antes y urgió a su amante a con-
fesar también. Él lo hizo, pero maquilló los hechos indicando que había dis-
putado con Gerrit Avares sobre materias económicas que él quería llevar a la
justicia, un conflicto que había luego ido creciendo hasta tal punto de retarse
y luchar con cuchillos. Hiddo moldeaba su relato incorporando el lenguaje
del duelo popular, pero, como también insistía en que Helena estaba implica-
da, esta historia no pretendía salvaguardarla. Posiblemente, el alegato a lucha
de cuchillos debía servir para dar un argumento a la defensa de Hiddo, pero él
no dijo nada sobre quién inició la pelea. Entonces, en el mejor de los casos, la
pelea le serviría para proteger su honor. De este modo, el homicida pretendía
que un crimen pasional pasara por una forma tradicional y más honorable
forma de violencia. Puesto en el potro, Hiddo, finalmente, confesó haber pre-
meditado la muerte de su víctima, admitiendo también que Gerrit estaba de-
sarmado.

Aparte de ser el primer crimen pasional conocido por la justicia de
Amsterdam, este caso era uno de los primero que calaron en la literatura po-
pular. En un panfleto publicado poco después de la ejecución de Hiddo y He-
lena el animoso autor indicaba que Helena había envenenado a la esposa de
su amante. Por supuesto, el panfleto también subrayaba el beso de Judas que
Helena había dado a su esposa la noche en que éste iba a encontrar su muerte
violenta. El panfletista incluso presumía un paralelo de ese beso de Judas con
la ejecución: cuando el verdugo mostró a Hiddo la cruz en que sería ajusticia-
do y cuando se le condujo al garrote en que Helena acababa de ser estrangula-
da Hiddo pidió que se le permitiera dar un último beso a su amante, a lo que
el magistrado asistente rehusó30.

En los últimos casos de homicidio comentados, que incluían alguna
forma de atracción fatal, no aparecen indicios de nociones tradicionales sobre
el honor. Dos homicidios conmocionaron particularmente a la sociedad de
Amsterdam en diciembre de 1766 y el verano de 1775. En el primer caso, un
hombre de clase media-alta en declive y su amante acabaron con la vida de la
esposa del primero. El cuerpo sin vida de la víctima fue encontrado en el foso
que rodeaba las murallas de la ciduad, cerca de La Puerta de Haarlem. En el

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna126

––––––––––––––––––––
30 GA Amsterdam, archivo nr. 5061, inv. nr. 352: f. 4 vº y ss. Comparar con Spierenburg, P.: Thespectacle

ofsuffering... op. cit. p. 59.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
31 Me remito a mi obra en prensa Van Gogh’s Blood. Fatal Attraction in Enlightened Amsterdam.
32 Ylikangas, H.: The knife fighters. Violent crime in Southern Ostrobothnia, 1790-1825, Helsinki, 1998

(Finlandia); también,  ver los trabajos de Boschi en Spierenburg, P.: Men and violence... op. cit.

segundo caso, un amante tortuoso se equivocó al aceptar que su amante to-
mara parte en el crimen con él31. Al no continuar por mas tiempo los críme-
nes amparados por los rituales y nociones ligadas a tradicionales ideas sobre el
honor, los crímenes pasionales definitivamente entraban en escena.

VI. Conclusión

¿Cuáles de las evidencias presentadas nos informan sobre la violencia y
el género en la ciudad de Amsterdam de la Edad Moderna? ¿en qué medida
la situación difería de, por ejemplo, el mundo rural del Sur de Suecia o de las
montañas de Cantabria? Seguramente, la fina línea divisoria entre mujeres
honorables y deshonorables, así como la asociación de masculinidad con
comportamientos violentos y desafiantes estuvieron presentes en toda Euro-
pa. La audacia juvenil de Simon Krygsman, con su hábito de saltar sobre las
barreras de las puertas de la ciudad, tenía sus paralelos en comportamientos
de muchachos de otros países. La lucha de cuchillos entendida como un me-
dio para demostrar la virilidad fue una práctica común en Finlandia e Italia
incluso en el siglo XIX32. La prostitución existía en muchos lugares y las agre-
siones domésticas, tal como las he narrado, parecen haber ocurrido hasta en
las mejores familias. 

No obstante, las peculiaridades el entorno urbano que he explicado
muestran que el género y la violencia tenían en Amsterdam sus propios rasgos
específicos. Por un lado, el tamaño de la ciudad influía sobre las relaciones so-
ciales. El mayor número de tabernas ofrecían tantas tentaciones a las mujeres
para hacer cosas que ponían su reputación a prueba como tantas ocasiones a
los hombres para verse liados en una bronca. La vida tabernaria se caracteri-
zaba por la defensa caballerosa de alguna mujer contra los deseos de hombres
repugnates, pero también en la taberna tenían lugar ataques de mujeres sobre
los hombres. Por otro lado, el tamaño e infraestructura de la ciudad facilitaba
huir después de un homicidio, aunque sólo fuera porque había un amplio aba-
nico de puertas por donde escapar. La atmósfera cosmopolita de Amsterdam,

violencia, género y entorno urbano: amsterdam en los siglos xvii y xviii 127

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


además, parece haber amparado pocos conflictos serios. Los regisotros judi-
ciales no contienen casi referencias a violencia interétnica, a menos que se
pretenda considerar bajo ese prisma las recurrentes discordias entre judíos y
cristianos. Igualmente, la economía urbana en general no fue un factor que
influyera decisivamente en las manifestaciones de la violencia, excepto en el
caso de ocasionales descarríos de marinos y gentes por el estilo que portaban
cuchillos en sus correas y ropajes. La situación económica afectaba a las rela-
ciones de género en varios modos. Las coyunturas dejaban ocasionalmente a
una multitud de mujeres solitarias ante pocas oportunidades de empleo apar-
te del servicio doméstico. Así, muchas fueron prácticamente forzadas a parti-
cipar en el ilegal comercio carnal, a pesar de la formidable barrera cultural que
suponían los códigos de honor femenino. Además, los maridos de muchas
mujeres eran marinos y, a menudo, permanecían fuera varios años. La mujer
tenía que defender su honor en la taberna, como los varones lo hacían en due-
los fatales, sin embargo, algunas mujeres, incluso casadas, eventualmente fra-
casaron en estos mismos intentos de preservar su honor. 

Hacia fines del siglo XVIII, el proceso de espiritualización del honor
fue asentándose también en Amsterdam. Después del declive de las luchas de
cuchillo, el predominante concepto de honor masculino estuvo firmemente
unido a la idea del respetable padre de familia respetuoso con la ley. Honesti-
dad económica y obediencia a las normas sobre sexualidad, más que una repu-
tación de audacia y capacidad violenta, se habían asentado como principales
fuentes de honor para los hombres. Esto también significaba que el honor
masculino y femenino había convergido en algún extremo. Estos procesos
probablemente se asentaran antes en una gran ciudad como Amsterdam que
en entornos rurales. El corolario de todo esto lo manifiesta la presencia de un
minoritario fenómeno violento que era consecuencia de atracciones fatales: los
crímenes pasionales. El caso de Hiddo y Helena, “la primera pareja trágico-
romática”, enmarcaba el giro experimentado justo cuando se pasaba del siglo
XVII al XVIII. Otros crímenes pasionales ocurrirían más tarde, aunque siem-
pre fueran casos excepcionales, pues las relaciones de género fueron, decidida-
mente, más pacíficas.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna128

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


El análisis de la violencia puede seguir distintos caminos. En este texto
hemos optado por estudiar la violencia a través de los diferentes sistemas de
regulación que las comunidades urbanas han utilizado para  hacer frente a las
consecuencias de esa violencia en la vida cotidiana. Un enfoque de tales carac-
terísticas ha sido posible gracias a una doble elección de metodología: una ob-
servación micro histórica y un análisis de larga duración. Aunque puedan pa-
recer incompatibles, estas dos opciones resultan muy útiles, teniendo en cuen-
ta la excepcional documentación que hemos conseguido acumular en el trans-
curso de diez años de investigación sobre una pequeña comunidad urbana.

La ciudad de Nivelles, que actualmente se encuentra en la provincia
belga del Brabante valón, nos sirve aquí de muestra. Situada al sudoeste de
Bruselas, esta ciudad contaba con una población que oscilaba entre 4.000 y
6.000 habitantes en los siglos XV a XVIII. Esta ciudad de origen medieval,
relativamente estable, es similar a muchas pequeñas comunidades urbanas del
Antiguo Régimen. No obstante, presenta algunas particularidades institucio-
nales que explican de manera especial la riqueza de sus archivos. Nivelles, la
ciudad más antigua de Brabante, debe su existencia a una famosa abadía, la de
Santa Gertrudis. Surgida a la sombra de la abadía, la ciudad fue primero un
señorío eclesiástico, dirigido por los abates de Santa Gertrudis. Más adelante,

* Este artículo ha sido traducido del francés por el gabinete de traducción Babel, siendo posteriormen-
te revisado por el autor y por Tomás A. Mantecón. El autor agradece a Dominique van Elder su ayuda en la re-
visión del texto.

La violencia en las sociedades 
premodernas: Nivelles, una ciudad de
Brabante a lo largo de cinco siglos*

Universidad de Louvaina-la-Neuve

Xavier Rousseaux w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cuando la abadía se transformó en cabildo bajo la dirección de una abadesa
secular, ésta impuso un sistema judicial regulado por un tribunal de magistra-
dos municipales dirigido por un alcalde.

En el siglo XIII, siguiendo los pasos del movimiento comunal, los bur-
gueses de la ciudad consiguieron ser juzgados por el tribunal de justicia que
dominaba el espacio urbano: la regiduría de la abadesa. En esas circunstan-
cias, y a pesar de ser señorial, el tribunal de la abadesa se convirtió en el prin-
cipal tribunal urbano. Al igual que en muchas otras ciudades, en Nivelles no
había monopolio judicial, sino que coexistían en el mismo espacio otros tri-
bunales de justicia dirigidos por otros señores1. Sin embargo, la posición más
fuerte era la del alcalde de Nivelles: juez del señorío, era considerado por el
duque de Brabante como un fedatario público, y como tal presentaba sus
cuentas anuales ante la cámara de cuentas de los duques de Brabante desde
1378. Hasta finales del siglo XVIII, ese alcalde y los magistrados municipales
nos dejaron una abundante documentación a pesar de las destrucciones ocu-
rridas durante las revueltas de Países Bajos, especialmente en la segunda mi-
tad del siglo XVI2. Gracias a esa documentación hoy podemos seguir las prác-
ticas judiciales y penales desde finales del siglo XIV hasta 1795, fecha en la
que esta región fue conquistada por las tropas de la República francesa. Con
estas limitaciones documentales, el estudio de la violencia es en primer lugar
el de las fuentes sobre la violencia y los discursos que nos brindan esas fuen-
tes. A partir de ahí es posible preparar el terreno para elaborar una historia de
la violencia urbana a través de su control. Y para terminar habrá que sacar al-
gunas enseñanzas metodológicas sobre las relaciones entre mundo urbano y
violencia en la sociedad preindustrial.

I. Las fuentes sobre la violencia: un discurso de regulación

El primer hecho a tener en cuenta es que la mayor parte de lo que sabe-
mos acerca de la violencia medieval y moderna en una comunidad determinada
procede básicamente de los registros judiciales. Tratados como eslabones de
una misma cadena durante varios siglos (1378-1795), estos registros presentan
dos perfiles. Sobre el período 1378-1550, las cuentas de la justicia nos ofrecen

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna130

––––––––––––––––––––
1 Rousseaux, X.: Taxer ou châtier? L’émergence du pénal. Enquête sur la justice nivelloise (1400-1650), Lo-

vaina la Nueva, 2 vol., 1990 (Tesis Doctoral inédita presentada en la Universidad Católica de Lovaina).
2 Parker, G.: The Dutch Revolt, Harmondsworth, 1977.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


una evaluación numérica, expresada en términos financieros, de la actividad de
la regulación social de los conflictos. En cambio, para estudiar el período 1550-
1795, el investigador se ve obligado a reconstruir las cifras a partir de datos re-
petidos aunque no cifrados de las actas de procedimiento (absoluciones, fallos,
cartas de perdón, interrogatorios…). De entrada se plantea el problema meto-
dológico fundamental: la ruptura en torno a 1550 es ante todo una ruptura do-
cumental para el historiador. Desde 1350 hasta 1550, disponemos de una do-
cumentación que presenta las siguientes características: pocos textos legales y
sobre todo de origen local; pocas señales de un procedimiento escrito y nume-
rosos testimonios indirectos de un procedimiento oral (órdenes, quirógrafo);
numerosas series de cuentas de multas (cuentas del alcalde…). En contraparti-
da, de 1550 a 1795 cambia la forma material y el contenido de los documentos.
Nos encontramos con una documentación caracterizada por los siguientes ras-
gos: mayor número de textos normativos (ordenanzas urbanas y leyes dictadas
por el rey); numerosos expedientes de procedimientos y de libros de audiencias;
algunas sentencias escritas a mano y ausencia total de cuentas de multas.

Teniendo en cuenta esa disparidad documental, es posible encontrar un
hilo conductor que permite establecer una comparación entre estos dos perío-
dos. Si tomamos como base el individuo objeto de una actuación judicial ob-
tenemos una relación de individuos multados (9.000) entre 1378 y 1550, de
individuos perseguidos por la justicia (1.100) entre 1550 y 1795. Esa relación

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 131

Figura 1. Procesos judiciales contra individuos: Nivelles (siglos XIV-XVII)

0

50

100

150

200

250

300

350

1
3

7
8

1
3

8
4

1
3

8
9

1
3

9
5

1
4

0
1

1
4

0
7

1
4

1
3

1
4

1
9

1
4

2
6

1
4

3
1

1
4

3
7

1
4

4
2

1
4

4
8

1
4

5
7

1
4

6
2

1
4

6
7

1
4

7
3

1
4

7
8

1
4

8
4

1
4

9
0

1
4

9
6

1
5

0
2

1
5

0
8

1
5

1
4

1
5

2
0

1
5

2
6

1
5

3
2

1
5

3
8

1
5

5
6

1
5

6
2

1
5

6
8

1
5

7
4

1
5

8
0

1
5

8
6

1
5

9
2

1
5

9
8

1
6

0
4

1
6

1
0

1
6

1
6

1
6

2
2

1
6

2
8

1
6

3
4

1
6

4
0

Multas en listados

Multas en registros

Procesos referidos en registros
de “casos ordinarios”

Procesos referidos en registros
de “casos oficiales”

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


se puede completar con una lista registrada de individuos absueltos (900) en-
tre 1378 y 1520 o sobre quienes pesa una sentencia de condena o de absolu-
ción (400) para el período 1550-1795.

La diversidad documental influye sobre las diferencia del número de
individuos registrados por las fuentes escritas. ¿Cómo interpretar ese cambio?
Obviamente, la naturaleza de la documentación conservada influye en la ima-
gen de la violencia que tratamos de reconstruir. Extremando ese punto de vis-
ta crítico podría incluso afirmarse que la variedad documental impide hacer
una reconstrucción veraz sobre un largo período. En cambio, podemos consi-
derar que la relación escrita del crimen es importante para una comunidad y
que el cambio de tipo de registro es el indicio de un cambio antropológico en
la percepción de los problemas de la violencia. Esta segunda hipótesis de in-
terpretación hace necesaria una comprobación a través de un análisis detalla-
do del discurso narrativo de las fuentes de las que disponemos. Ése es el as-
pecto que cambia en Nivelles entre 1500 y 1550; entre 1450 y 1550 no sólo
cambia la estructura de los registros, sino también el vocabulario y la gramáti-
ca de la descripción de la criminalidad en Nivelles.

El cambio cualitativo de la forma de denominación

Existen tres ejemplos reveladores de este cambio. El primero hace refe-
rencia a la distinción fundamental entre las multas; el segundo, a la descrip-
ción de los hechos que dan lugar a la sanción; el tercero, a la transformación
de las penas3. Si comparamos la estructura de dos cuentas del alcalde de Nive-
lles, la de 1423-1425 y la de 1538-1543, vemos que ambas se dividen en dos
partes de acuerdo con el modo de reparto de las multas y de sus principales
beneficiarios: la ciudad y los señores. En 1423, la división de las cuentas se
basa en la distinción entre multas fourfaites y acuerdos privados4. En cambio, en
1538-43, la cuenta distingue los casos criminales y las multas civiles5. Cambian
tanto el vocabulario como el orden de prioridades. En el siglo XV, la parte

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna132

––––––––––––––––––––
3 Rousseaux, X.: “Partir ou payer? Le pèlerinage judiciaire à Nivelles (XVe-XVIIe siècle)”, en Dauchy

S. y P. Sueur (eds.): La route. Actes des Journées d’histoire du droit d’Enghien, Lille, 1995, 105-140.
4 “Primiers des amendes fourfaitez par le temps de ces presens comptez. –rechepte faite par le maieur

dedens le terme de ches present comptes des privez adcors ou le ville na point de part…” Bruselas, Archivos Ge-
nerales del Reino (AGR), Cámara de Cuentas (CC) 12878, notas de Jehan del Neufrue, 14 de septiembre de
1423-16 de mayo de 1425.

5 “Premiers des cas criminelz dont lempereur comme duc de Brabant prent la tierche part, madamme de ni-
velle les deux pars du remanant et monsieur le prevost dudict nivelle le remanant et pour ce que la ville de nivelle- 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



más importante la formaban las multas fourfaites, comunes a la ciudad y a los
señores. La parte accesoria estaba formada por acuerdos privados entre seño-
res y delincuentes que no reconocían el derecho de la ciudad (justicia supe-
rior). Un siglo más tarde la prioridad pasa a este último grupo, con los recién
llamados casos criminales, en detrimento de las multas civiles. 

El vocabulario de las sanciones también evoluciona, como muestra el
ejemplo de la peregrinación judicial, sanción típicamente urbana. En 1487,
Jehan Flauteit fue encarcelado por haber querido pegar a varias personas y
por haber roto algunos cacharros en la ballesta. Se le condenó a realizar una
peregrinación a Milán de la que se podía redimir de acuerdo con los privile-
gios de la ciudad. Optó por realizar el viaje6. En 1521, tras haber herido gra-
vemente a su padre, Anthoine Bernard fue condenado a recibir una serie de
latigazos y a realizar una peregrinación obligatoria a San Nicolás de Bari. Se
le obligó a permanecer siete años tras os montes (al otro lado de los Alpes)7. La
peregrinación se conmutó por una pena infamante (fustigación) y en un des-
tierro obligatorio. Asistimos por tanto a un endurecimiento y a una transfor-
mación de la realidad de las multas.

Esta transformación de las representaciones influye asimismo en la
descripción del crimen en cada momento. En 1423-1425, Gérard le Mesu-
reur fue juzgado tras ser acusado de “romper la tregua” en el tribunal superior
de Señora de Nivelles. Siguió cometiendo actos de violencia contra una fami-
lia enemiga a pesar de haber firmado una tregua, garantizada por la justicia.
Se le condenó a pagar 150 coronas de Francia8. El hecho en sí era grave, pero
su descripción no incluye ningún estigma, ni siquiera una descripción del de-
lincuente o de sus intenciones. Un siglo más tarde, las medidas de prevención
practicadas con Jean Dufour esbozan un retrato exagerado, que raya en la ca-
ricatura, de este nuevo criminal considerado desde el prisma de la justicia. Se
le acusaba de “varias mordeduras, de traición contra nuestro señor, de sacrile-
gio, de haber prendido fuego y de varios hurtos”. La sarta de crímenes de los
que se le acusa (asesinatos, delito de lesa majestad, incendio y robo) hizo que

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 133

––––––––––––––––––––
ny a que cougnoistre recepte, se fera desdites amendes criminelles a part icy apres folio... Aultre recepte des amen-
des civiles desquelles le duc de Brabant a la tierche part de la moictie...et la ville de nivelle en a franchement lautre
moictié selon les coustumes danchienette entretenues et observees et lesdictes amendes se jugent par les eschevins
dudict nivelle dont pour le terme de ce compte...” AGR, CC 12883, nota de Philippe de Namur 1537-1540.

6 AGR, CC 12979, 1478-1479, Jehan Flauteit.
7 AGR, CC 12881, 1521-1522, Antoine Bernard
8 AGR, CC 12878, 1423-1424, Gérard le Mesureur

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
9 AGR, CC 12883, 1541-1548, Jan Dufour.
10 Sobre microhistoria, Grendi, E.: “Micro-analisi e storia sociale”, Quaderni Storici, 35, 1977, pp. 506-

520 Levi, G.: “ Micro history”, en P. Burke (ed.) New perspectives of historical writing, Cambridge, 1991, pp. 93-
113; Schulze, W. (ed.): Socialgeschichte, Alltagsgeschichte, Mikro-Historie, Göttingen, 1994; Schlumbohm (ed.):
Mikrogeschichte-Makrogeschichte. Komplementär oder inkommensurabel ?, Göttingen, 1999.

fuera “quemado vivo” por el verdugo de Nivelles9. Es más el perfil criminal
que los hechos en sí el que contribuye a describir el crimen.

Así vemos cómo la variedad de las fuentes documentales no es sólo sig-
nificativa desde el punto de vista cuantitativo, sino que también lo es desde el
punto de vista cualitativo. En estas circunstancias resulta necesario adaptar la
metodología a la naturaleza y al potencial de la documentación. Las fuentes
revelan al historiador una transformación en las representaciones de la grave-
dad de la violencia para las autoridades antes que un cambio en el número de
actos violentos cometidos.

¿Qué imagen se tiene de la violencia?

La imagen de la violencia que se desprende de todo esto está muy con-
dicionada por la naturaleza de las fuentes conservadas: contables o procesales.
Desde el punto de vista cualitativo, los registros contables de 1378 a 1550 nos
ofrecen una información repetitiva y con un reducido índice de variación. Las
actas procesales posteriores a 1550 contienen mucha más información sobre
las circunstancias en las que se producen los actos de violencia. En el primer
caso, la repetición de los casos permite esbozar un marco plausible y denso del
lugar que ocupaba la violencia en la sociedad urbana medieval. En el segundo,
se puede utilizar el análisis preciso de narraciones de crímenes más detallados
para ofrecer una descripción precisa de los usos de la violencia, de las relacio-
nes sociales de las que son testimonio y de los rituales a los que dan lugar. En
estas circunstancias, la calidad de las informaciones será distinta para estos
dos períodos. De ahí la importancia de tratar los datos sobre una base crono-
lógica y no como una relación estructural. 

La microhistoria puede ofrecer una imagen más limitada pero más pro-
funda de la violencia. Así, en una comunidad local, el caso excepcional mues-
tra la otra cara de la realidad, las hipótesis conocidas por los protagonistas del
pasado, que las fuentes burocráticas, listas de sanciones o actas procesales, de-
jan caer en el olvido10. La siguiente etapa es la elaboración de una auténtica

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna134

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
11 Spierenburg, P.: “Long-Term Trends in Homicide: Theoretical Reflections and Dutch Evidence,

Fifteenth to Twentieth Centuries”, en Johnson, E. A. y Monkonnen, E.H. (eds.) The Civilization of Crime. Vio-
lence in Town and Country since the Middle Ages, Urbana-Chicago, University of Illinois Press, 1996, pp. 63-105.

12 De Beaumanoir, Ph.: Coutumes de Beauvaisis. A. Salmon (ed.),  t. 1, cap. CXXX, n° 828, p. 430.

tipología de los comportamientos violentos que con frecuencia son olvidados
al reflexionar sobre la violencia.

Una tipología de la violencia

En términos globales es posible diferenciar tres formas principales de
violencia: la violencia física, la violencia verbal y la violencia sexual. La violen-
cia física es a menudo la que se define con mayor claridad. Homicidio, heri-
das, golpes y disputas suelen tener consecuencias colectivas. En cualquier ca-
so, algunos comportamientos no pueden ser identificados de entrada como
actos de violencia. De acuerdo con esto, ¿el suicidio, la muerte accidental son
formas de violencia? ¿El intento de homicidio o de agresión forma parte las
curvas de actos de violencia?11 La violencia verbal incluye numerosos com-
portamientos que dan fe del peso de las palabras en una sociedad en gran me-
dida oral. Insultos, blasfemias, amenazas y calumnias no difieren únicamente
en la forma, sino también en el objeto y en la finalidad. El poder de las pala-
bras estriba en su capacidad de ser utilizadas como un arma real en la escena
social. El concepto de violencia sexual es todavía más confuso. Cualquier for-
ma de relación sexual desviada no tiene porqué ser necesariamente violenta.
Por otra parte, en la violencia entre hombre y mujer subyace siempre una con-
notación sexual, aunque no tiene porqué estar sexualmente motivada.

Una tipología de tales características es un instrumento analítico que
no pretende ser un reflejo de toda la realidad. En ocasiones, los observadores
medievales nos dejaron descripciones pertinentes. Por ejemplo, el jurista Phi-
lippe de Beaumanoir, magistrado de la corona de Francia en el bailiazgo de
Tournais-Tournaisis escribía en el siglo XIII que el “Homicidio es cuando al-
guien mata a otra persona en el fragor de una pelea, en la que de la tensión se
pasa al insulto, y del insulto a los golpes, que suelen terminar con la muerte de
uno de los contrincantes”12. Con eso indica que la violencia sólo se puede en-
tender en el contexto social que la ha generado y del que es expresión. Beau-
manoir señala asimismo que la violencia es en primer lugar un proceso: una
tensión (entre individuos o grupos) que se expresa por medio de un intercam-
bio de insultos, más tarde de golpes, llegando en ocasiones al homicidio. Vio-

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 135

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


lencia física, verbal y en ocasiones sexual pueden constituir un único acto de
violencia. Esta concepción de la violencia como proceso es fundamental para
elaborar una historia de la violencia.

II. Fragmentos de una historia de la violencia urbana

El carácter “imprevisible”, cambiante y explosivo de la violencia condi-
ciona la manera según la cual las autoridades tratarán de atajar las brutales
consecuencias de las relaciones sociales de la vida diaria. En la historia occi-
dental, el control de la violencia es un desafío en las grandes ciudades, espa-
cios de concentración demográfica y con una alta densidad social. La historia
de la violencia tiene que ser en primer lugar la de su contención por parte de
las autoridades.

La ciudad medieval: un modelo de regulación social

Por toda Europa, las ciudades dan muestra de una gran creatividad en
materia de regulación de la violencia. En una de las regiones más precoces en
lo que respecta al desarrollo urbano, los Países Bajos, las autoridades urbanas
desarrollaron un sistema de control de la violencia basado en el restableci-
miento de la paz entre semejantes por medio de las multas. Saber encauzar la
violencia endémica es un factor clave en la autonomía municipal que justifica
medidas de protección y un refuerzo de la seguridad:

— El control del derecho a llevar armas en la ciudad
— El desarrollo de una policía urbana
— El registro de las negociaciones y de los arbitrajes entre familias an-

te las autoridades municipales como medio para controlar el desen-
cadenamiento de la violencia

— En algunas regiones urbanas el desarrollo de jurisdicciones especia-
lizadas (apaciguadoras) y de nuevas sanciones para los infractores:
multas destinadas a la conservación de las murallas de la ciudad o
peregrinaciones judiciales (con frecuencia redimibles).

En estas circunstancias, las autoridades urbanas desarrollaron una serie
de técnicas con el objetivo, no de suprimir las reacciones sociales ante la vio-
lencia, sino de restringirlas a un marco mental y jurídico determinado. La téc-
nica del juramento y del tratado de paz –instrumentum pacis- se desarrolló en
el sur de Europa, donde dominaba la tradición jurídica romana. En una co-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna136

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


munidad que reivindicaba la igualdad y se basaba en el conocimiento mutuo,
el tratado fue un medio pragmático para asegurar la paz entre individuos y
grupos sociales sin demasiada moral ni demasiada intervención de las autori-
dades13. Al igual que otros contratos privados, estos pactos se registraron ante
los poderes públicos. Ese tipo de prácticas tuvieron un gran éxito en las socie-
dades medievales y modernas hasta mediados del siglo XIX, en las que los
notarios y los curas siguieron actuando no sólo como mediadores informales,
sino también como registradores formales de los acuerdos privados14.

Así pues, estos procedimientos eran habituales en materia de homici-
dios. A modo ejemplo vemos cómo en 1453, Jehan Germain cometió un ho-
micidio contra la persona de Antoine Jackelart. Acompañados por sus fami-
liares y amigos, el autor y el padre de la víctima negociaron un acuerdo de paz
con la mediación de árbitros y “de amigables apaciguadores”. A continuación,
comparecieron ante los magistrados municipales para ratificar el tratado. Se-
gún sus propios términos, se condenaba a Jehan Germain a realizar las cuatro
peregrinaciones previstas en materia de homicidio, “en concepto de multa y de
reparación”: Tierra Santa, Santiago de Compostela, Nuestra Señora de Roca-
madour, Sainte-Larme en Vendôme. La primera era redimible mediante el
pago de 20 piezas de oro al padre de la víctima. Las otras tres se debían realizar
en un plazo de cuatro meses. Los árbitros se encargaban de que se cumplieran
las condiciones y garantizaban “el buen entendimiento” entre las familias15.

Tal como indicaban los bandos urbanos, el autor de una agresión de
sangre debía presentarse y entregarse ante dos burgueses o dos magistrados
municipales. Este procedimiento de “hecho ordenado” le permitía librarse de
una acusación de crimen y evitar ser castigado con la pena de muerte. Más
adelante se establecía una negociación entre amigos y parientes del autor y de
la víctima. Éstos decidían poner la negociación bajo el control de árbitros.

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 137

––––––––––––––––––––
13 Barraque, J.-P.: “Le contrôle des conflits à Saragosse (XIVe -début du XVe siècle)”, Revue Historique,

279, pp. 41-50  
14 Castan, Y. y N.: “Une économie de la justice à l’âge moderne: composition et dissension”, Histoire,

économie et société, 1, 1982, pp. 361-366; Soman, A.: “L’infra-justice à Paris d’après les archives notariales”, ibi-
dem, pp. 369-376; Garnot, B. (ed.): L’infrajustice du Moyen Âge à l’époque contemporaine, Dijon, Editions univer-
sitaires de Dijon, 1996 ; Ploux, F.: “L’arrangement dans les campagnes du Haut-Quercy (1815-1850)”, Histoire
de la Justice, 5, 1992, pp. 95-115 ; Le Clercq, G.: “Sexual Violence and Social Reactions: the Survival of the
Practices of Arrangement in Nineteenth Century Rural Society”, en Ågren, M., Karlsson, Å. y X. Rousseaux
(eds.): Guises of Power. Integration of society and legitimation of power in Sweden and the Southern Low Countries, ca
1500-ca 1900, Uppsala, 2001, pp. 177-193.

15 AGR, Archivos de la ciudad de Nivelles (AVN), 4439, 16 de mayo de 1453, recibo a Nicaise Jacquelart.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Una vez elegidos los árbitros y una vez aceptadas sus propuestas, las partes se
sometían a la decisión arbitral. La negociación acababa con cuatro itinerarios
judiciales que simbolizaban dos formas de multa y de resarcimiento. La pri-
mera era redimible mediante el pago de una suma importante al padre de la
víctima en concepto de indemnización. El autor estaba obligado a realizar las
otras tres a modo “de pena corporal”. El objetivo del viaje era que el autor me-
ditara sobre su acto, además de calmar los ánimos en la ciudad poniendo dis-
tancia de por medio.

Los árbitros eran los encargados de verificar el cumplimiento de las
cláusulas del contrato y de impedir además cualquier expresión de venganza
bajo amenaza de actuaciones penales. Por eso la decisión arbitral se registraba
ante los magistrados municipales, que eran los jueces de la burguesía.

En lo que respecta a “los actos de violencia no mortal”, también se aplica-
ban esos mismos procedimientos. La frecuencia de las disputas entre burgueses
justificó incluso la creación de una jurisdicción especial: los apaciguadores. En
los siglos XV y XVI éstos institucionalizaron la regulación de los conflictos de
sangre. Las partes comparecían ante ellos, llegaban a un acuerdo sobre los da-
ños y perjuicios (gastos médicos, incapacidad para trabajar, …) y se juraban mu-
tuamente la paz. En el siglo XVII, el tribunal de apaciguadores funcionaba co-
mo una jurisdicción civil y moral, que se limitaba a la reparación del daño. Así,
el 2 de octubre de 1562, Jan Le Soil, acompañado por su padre Guillaume, pi-
dió a Jehan Croquette, hijo de Hanno, “reparación de cierta herida que le había
hecho en el brazo izquierdo (...) y que aún le dolía y le impedía realizar cual-
quier trabajo”. A este respecto, el 16 de noviembre de 1562, los testigos confir-
maron que Croquette ciertamente había herido a Lesoil16. La sentencia presen-
taba los tres componentes del pago por la sangre derramada: los honorarios del
cirujano, los gastos de atención sanitaria y los daños y perjuicios propiamente
dichos17. Los honorarios del cirujano consistían en una cantidad a tanto alzado
de 24 libras de Artois. Los gastos de medicación cubrían básicamente los ven-
dajes. El cuidado del herido se remuneraba según una tarifa diaria de dos mo-
nedas, lo que equivalía a un total de 12 libras. Los daños y perjuicios se dividían
en daños causados por la incapacidad temporal y que fueron calculados en 12 li-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna138

––––––––––––––––––––
16 ¿Eran éstos los testigos ante los que el agresor tenía que declarar el hecho? No hay nada que lo cer-

tifique, pero es lógico pensar que así era, pues en esa ocasión se redactó una nota que podía servir como prueba
ante la justicia. Esos documentos se conservan en los archivos de los magistrados municipales, AGR, AVN
3376, “procesos penales”.

17 AGR, AVN 1951, pp. 177-178, 23 de noviembre de 1562.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
18 AGR, CC 12878, 1438-1440, Katelline esposa de Pirart de Resves e Ysabiaux de Meligne.
19 No compartimos la visión un tanto monolítica de N.Gonthier de la violencia y la represión en la so-

ciedad medieval (Gonthier, N.: Le châtiment du crime au Moyen Âge XIIe-XVIe siècle, Rennes, Presse Universitai-
re de Rennes, 1998). Esta imagen queda desmentida por las recientes investigaciones sobre Ámsterdam o
Constanza. Boomgaard, J.E.A.: Misdaad en Straf in Amsterdam: een onderzoek naar de strafrechtspleging van de
Amsterdamse schepenbank 1490-1552, Zwolle, Waanders, 1992. Schuster, P.: Eine Stadt vor Gericht. Recht und
Alltag im spätmittelalterlichen Konstanz, Ferdinand Schönongh, Paderborn, 2000.

bras, y daños derivados de la incapacidad permanente ocasionada por la mutila-
ción. Era con diferencia la cantidad más alta ya que el condenado tenía que pa-
gar a su víctima una pensión vitalicia de 30 libras anuales.

En materia de violencia verbal, con el crecimiento económico y demo-
gráfico de la ciudad en el siglo XV, se empezaron a aplicar nuevos procedi-
mientos, inspirados en el mismo modelo de base. En 1438, el duque Philippe
le Bon, a quien es probable que los burgueses acudieran para solucionar sus
problemas, estableció la sanción de la peregrinación redimible en materia de
injurias. Un detalle significativo es que la tarifa variaba en función del sexo…
Viaje a Santiago para los hombres (14 óbolos), a Rocamadour para las mujeres
(7 óbolos). En 1438-1440, Katelline, esposa de Pirart de Resves, e Ysabiaux,
de Meligne, fueron condenadas a realizar cada una un viaje a Notre-Dame de
Rocamadour, como castigo por haberse insultado mutuamente, sin que se hu-
biera demostrado la realidad de las injurias18. El procedimiento iba acompa-
ñado de una retirada de las mismas ante los poderes públicos.

Por último, todos estos procesos que participaban de una misma filoso-
fía de restauración de la paz entre burgueses iban acompañados de gestos de
reconciliación: juramento de mantener la paz, intercambio de besos, una copa
compartida por los protagonistas… No es posible comprender la importancia
de la violencia en la sociedad moderna sin medir antes el lugar central que és-
ta ocupaba en la vida social de las ciudades medievales. Orientada a preservar
la seguridad de los ciudadanos y a eliminar las consecuencias materiales de las
agresiones brutales, esa sociedad medieval prestaba poca atención a la estig-
matización de los comportamientos que eran percibidos como normales pero
privilegiaba la reconciliación entre ciudadanos. Los extranjeros eran los úni-
cos que carecían de la posibilidad de acogerse a este modelo pacificador19.

El siglo XVI: la criminalización de los comportamientos violentos

En el siglo XVI la presión del Estado monárquico sobre las ciudades
autónomas se hizo más acuciante. La progresiva integración de las ciudades

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 139

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


en el Estado influyó en el lugar que ocupaba la violencia tanto en las realida-
des sociales como en las representaciones populares. Este cambio afecta no
sólo a la definición del propio acto, sino también a los medios de control so-
cial y a las sanciones a inflingir. Orienta claramente el cambio hacia una ma-
yor criminalización de los comportamientos violentos. Esta criminalización
se manifiesta en el cambio de las definiciones y de su origen, en el cambio de
los procedimientos y el cambio de las sanciones.

Cambio de definición de la violencia

Así, los humanistas y los reformadores desarrollan un nuevo discurso
sobre el crimen. Surgen nuevas aportaciones para la definición de la violencia.
Teóricos del derecho (Tiraqueau, Jean de Mille, Damhoudere) o reformado-
res religiosos (Martín Lutero e Ignacio de Loyola) acentúan el carácter moral
de los comportamientos violentos. Por ejemplo, el criminalista oriundo de
Brujas Josse de Damhoudere elaboró un discurso moralizante sobre la violen-
cia mortal: “El homicidio es el segundo crimen que apareció en la tierra, des-
pués de la prevaricación y la desobediencia de Adán y Eva, que fue la primera
prevaricación y el primer crimen”. De ahí deduce que los acuerdos privados
entre los distintos protagonistas debían integrarse en un proceso público en
materia de violencia, ya que la violencia es una ruptura del orden público: un
delito. En los Países Bajos la nueva legislación real de Carlos V en materia de
herejía llevó a la práctica estas concepciones20. Distintas formas de violencia
eran objeto de una moralización cada vez mayor. El homicidio, por ejemplo,
se describía como el crimen más infamante desde la pérdida del Paraíso terre-
nal con la referencia de Caín y Abel21. El uso de la violencia física se convier-
te en el indicio de un comportamiento moralmente depravado.

En cuanto a la violencia verbal, es objeto de los mismos recelos; las pala-
bras injuriosas no son ya una simple forma de violencia interpersonal. En el
contexto de la crisis religiosa, se perciben como una amenaza al orden social en
su conjunto. La injuria  se convierte rápidamente en una blasfemia en opinión
de los jueces preocupados por reprimir las manifestaciones de protestantismo.

En 1559, empezaron a circular rumores en Nivelles. Etienne Gilles se
quejó a su cura de la pasividad de la justicia en la lucha contra los herejes que

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna140

––––––––––––––––––––
20 Goosens, A.: Les inquisitions modernes dans les Pays-Bas méridionaux 1520-1633, T. 1 y T. 2, Bruselas

1997 y 1998.
21 Damhouder, J. de: Practycke ende handbouck in criminele zaeken..., Lovaina, 1555, cap. XCII ( J. Dau-

we, J. Monballyu (eds.), Den Wijngaert, 1981).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
22 AGR, AVN 2887, Registro de sesiones del tribunal, 23 de diciembre de 1559, juicio contra Fran-

choys Delhaye.
23 Rousseaux, X. y E. Mertens de Wilmars: “Concurrence du pardon et politiques de la répression dans

les Pays-Bas espagnols au 16e siècle. Autour de l’affaire Charlet, 1541”, en Hoareau-Dodineau, J./ Rousseaux,
X. y P. Texier (eds.): Le Pardon,  Limoges, Pulim, 1999, pp. 385-410.

había denunciado ante el Inquisidor. El juez de Nivelles emprendió una in-
vestigación. Al poco tiempo Franchoys Delhaye fue arrestado por haber pro-
nunciado palabras despectivas en contra de la Iglesia y por poseer un libro im-
preso de salmos y epístolas prohibido por orden del emperador Carlos V. Fue
condenado a la tortura y a un castigo ejemplar: llevar un cirio de dos libras de
peso, de rodillas y con la cabeza descubierta, “pedir perdón a Dios, a la glorio-
sa Virgen María, a la Justicia, a la Sra. Abadesa y al pueblo…” Por último, se
le obligaba a presentarse el día de Navidad a la hora de la misa mayor ante la
casa de la magistratura municipal y realizar un ritual que le llevara atravesan-
do el mercado hasta la iglesia grande donde debía asistir de rodillas al Sacrifi-
cio divino… Además, en caso de reincidencia, se le amenazó con obligarle a
realizar «el viaje a Roma» a petición de la abadesa o de la justicia22.

Cambio del procedimiento

Los datos de las cartas de perdón, los tribunales de justicia locales y las
jurisdicciones superiores dan testimonio tanto de un aumento del número de
homicidios perseguidos como de un refinamiento en el análisis de la comple-
jidad de la violencia mortal. Las cifras sostienen la idea de evoluciones varia-
das en las actitudes públicas frente al homicidio entre 1550 y 1750. En las
ciudades, la difusión del recurso al perdón del rey fue paralela a la extensión
del procedimiento judicial para comprobar las circunstancias del homicidio.
En consecuencia, aumentan las actuaciones judiciales por homicidio ante los
tribunales de justicia locales y se acentúa la distinción entre homicidio simple
y homicidio grave (homicidio o asesinato). No obstante, en la práctica, esta
distinción jurídica suele ocultar la polarización social entre ciudadanos e «in-
dividuos al margen de la ley». Para el ciudadano resultaba muy fácil obtener el
perdón, para el individuo al margen de la ley era más difícil conseguirlo. Así,
por ejemplo, encontramos una carta de remisión por homicidio de 1541 que
sin la existencia de un problema administrativo nunca hubiera permitido
comprender la importancia que se atribuía al homicidio en la ciudad23.

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 141

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Figura 2. Regulación social de violencia mortal: el caso de Jehan Charlet, 1541.

La descripción varía en función de los documentos del expediente. Ló-
gicamente, la súplica presenta el punto de vista del autor, pero las investiga-
ciones locales dan testimonio de la inserción de la violencia en un contexto
particular. Autor y víctimas trabajan juntos, beben juntos, viven en el mismo
barrio. La historia del conflicto es la de una larga secuencia de resentimientos,

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna142

Acuerdo privado

Petición de Guillain Charlet
a la Cámara de Cuentas

Apostilla bajo
petición

Respuesta del
baillif Acuerdo de la Cámara

Para impuesto de
multa de 12 libras

Bailía de
Nivelles
y los pagos
de Brabante

Autentificación de
la carta en 14 días

Información acerca del Homicidio
del 7 de octubre de 1541
de  "Los Señores Feudales" de Genappe

Impuesto de 3 libras para
redimir el país

Cuenta del oficial de
justicia (baillif) 1540-1543

Claude Zeevart

Englebert Douze

Jehan Laloette

Testimonios en favor de Guillain
Charlet ante los "echevins" de
Nivelles

Jacques de Dyon

Englebert Douze

Jehan Laloette
Franchoyse, esposa Englebert

Gertrud Del Court

Venta de la Casa
2 de mayo de 1540

Abadesa de
Nivelles Dama
Adrienne de
Morbecq

Claude Zeevart ?

Familia de la
víctima

Negociación con la familia de la víctima

Amigo del
Perpetrador

Disputa entre Guillaume Charlet

y Célias Bouly

Mediación de los
ciudadanos

 Huida de Guillaume Charlet

Acuerdo privado

Cámara de Cuentas

de Brabante

Documento

LEYENDA

Institución

Procedimiento

Acuerdo privado

Acuerdo privadoSalvo-conducto

Perdón y Remisión
de la “Dama” de
para redimir la ciudad

Despacho de Patente
12 florines carolos*

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


injuria, riñas y lesiones mortales… La responsabilidad real no tiene demasia-
da importancia a partir del momento en que las familias llegan a un acuerdo
sobre el precio de la sangre. En esos casos la intervención de las autoridades
es testimonio de la importancia del perdón del homicidio como algo revela-
dor de los conflictos de poder: conflictos entre el señor local, la abadesa de
Santa Gertrudis, y el príncipe: el duque de Brabante. En 1541, éste último era
Carlos I de España y V de Alemania, quien consiguió imponerse como más
apto que la abadesa para lograr la pacificación de las relaciones sociales. Ese
perdón tiene un doble precio: simbólico y financiero. La persona que pide
perdón pasa a ser un sujeto leal al Príncipe y se describe a la víctima como a
un ser malo. La administración principesca se va enriqueciendo en las distin-
tas etapas del procedimiento.

El ejemplo de esta carta no es un hecho aislado: se inscribe en un pro-
ceso de intervención sistemática de las instituciones reales en la regulación
del homicidio24. El procedimiento de remisión y el control de la violencia co-
mo instrumento de centralización fueron reforzados de forma precisa en
1541 por una orden del emperador Carlos V que los convertía en cuasi mo-
nopolio del soberano. Esa tendencia se fue confirmando durante su reinado
antes de sufrir un retroceso con la llegada al trono de su hijo Felipe II como
consecuencia de la revuelta en Países Bajos.

Esa presión de las clases superiores quedó también manifestada en
otras formas de violencia. La violencia física se vio así sometida a un control
cada vez más estricto. De la misma manera, las multas por injurias se multi-
plicaron en las ciudades. Hasta 1520, el sistema urbano se mantuvo tanto en
Nivelles como en Arras, en Ámsterdam o en Brujas25. En estas circunstancias,
la autorregulación basada en la instrucción del hecho desaparece casi por
completo en beneficio de la intervención creciente del juez (nomine officii ac-
tor). Este cambio oculta sin duda el paso de la autodenuncia del acto de vio-
lencia por parte de su autor ante dos burgueses o magistrados municipales a la
denuncia por parte la víctima ante el juez encargado de la actuación. En Ni-

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 143

––––––––––––––––––––
24 Para el norte de Francia y Países Bajos, véanse Muchembled, R.: La violence au village. Sociabilité et

comportementes populaires en Artois du XVe au XVIIe, Tuinhout Brepols. 1989; Ibid.: Le Temps des supplices, De l’o-
béissance sous les rois absolus, XVe-XVIIIe siècle, París, 1992; Paresys, I.: Aux Marges du royaume. Violence, justice et
société en Picardie sous François Ier, París, Publicaciones de la Sorbona, 1998; Vrolijk, M.: Recht door gratie. Gratie
bij doodslagen en andere delicten in Vlaanderen, Holland en Zeeland (1531-1567), Nijmegen, 2001.

25 Muchembled, R.: Le temps des supplices.. op. cit. y Boomgaard, J.E.A. Misdaad en Straf in Amster-
dam… op. cit.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


velles, entre 1450 y 1650, la iniciativa del procedimiento pasó de las víctimas
al juez, en primer lugar sostén de los demandantes y a continuación portavoz
de los mismos antes de sustituirlos totalmente en materia de violencia física.
Se encuentran incluso casos en los que el juez llegó a actuar en contra de la
opinión de la víctima.

En esa época se desarrolló asimismo un procedimiento escrito en ma-
teria criminal. Algunas formas de violencia verbal fueron consideradas hasta
el siglo XVII como litigios privados y quedaron anotadas en los “registros de
causas ordinarias”. Sin embargo, las formas de violencia física y sexual pasa-
ron claramente dentro de la esfera pública, no privada, del sistema judicial.
Anotadas en los “registros de causas de oficio, eran objeto de una investiga-
ción judicial, de testimonios, de aplicación de torturas, y de castigos corpora-
les26. “En cuanto a los apaciguadores, su función se limitaba a tratar las conse-
cuencias civiles de las lesiones, excluyendo cualquier poder de reconciliación,
menos aún de sanción a los protagonistas, sino que empezaron a funcionar
como un tribunal civil.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna144

Figura 3. Cartas de Perdón de Brabante (1442-1600)

––––––––––––––––––––
26 Sobre la creciente monopolización de la intervención de oficio, véase Rousseaux, X.: “Initiative parti-

culière et poursuite d’office. L’action pénale en Europe (12e-18e s.)”, IAHCCJ-Bulletin, 18, 1993, pp. 58-92

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

200
1
4
4
4

1
4
4
6

1
4
4
8

1
4
5
0

1
4
5
2

1
4
5
4

1
4
5
6

1
4
5
8

1
4
6
0

1
4
6
2

1
4
6
4

1
4
6
6

1
4
6
8

1
4
7
0

1
4
7
2

1
4
7
4

1
4
7
6

1
4
7
8

1
4
8
0

1
4
8
2

1
4
8
4

1
4
8
6

1
4
8
8

1
4
9
0

1
4
9
2

1
4
9
4

1
4
9
6

1
4
9
8

1
5
0
0

1
5
0
2

1
5
0
4

1
5
0
6

1
5
0
8

1
5
1
0

1
5
1
2

1
5
1
4

1
5
1
6

1
5
1
8

1
5
2
0

1
5
2
2

1
5
2
4

1
5
2
6

1
5
2
8

1
5
3
0

1
5
3
2

1
5
3
4

1
5
3
6

1
5
3
8

1
5
4
0

1
5
4
2

1
5
4
4

1
5
4
6

1
5
4
8

1
5
5
0

1
5
5
2

1
5
5
4

1
5
5
6

1
5
5
8

1
5
6
0

1
5
6
2

1
5
6
4

1
5
6
6

1
5
6
8

1
5
7
0

1
5
7
2

1
5
7
4

1
5
7
6

1
5
7
8

1
5
8
0

1
5
8
2

1
5
8
4

1
5
8
6

1
5
8
8

1
5
9
0

1
5
9
2

1
5
9
4

1
5
9
6

1
5
9
8

1
6
0
0

Año de registro

C
a

rt
a

s
 r

e
g

is
tr

a
d

a
s

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
27 AGR, AVN 3078, Registro de audiencia del tribunal, 11 de mayo de 1608.

Cambio de las penas

El cambio se manifestó asimismo en una triple transformación de la
sanción que incidió en la representación social de la multa: la reducción cuan-
titativa de las penas urbanas tradicionales (las multas y las peregrinaciones re-
dimibles se hicieron menos frecuentes); la transformación de las sanciones
existentes (en Nivelles se produjo un cambio sutil en la peregrinación judicial:
de redimible pasó a ser obligatoria, y de medida de alejamiento se fue trans-
formando poco a poco en pena de exclusión por medio de destierro); la mora-
lización y la confesionalización de las sanciones (a partir de 1520 se multiplica-
ron las penas públicas e infamantes y las penas con finalidad religiosa: sanción
honorable durante una procesión, contribución financiera para las iglesias y
los conventos); la extensión de los castigos corporales a los ciudadanos, hasta
entonces destinadas únicamente a los extranjeros.

En los registros de los magistrados municipales empiezan a aparecer
comportamientos hasta entonces nunca registrados que confirman el cambio
en la percepción del crimen, de su control y de su sanción. En 1609 Marcille
Protteau, un muchacho, mató a pedradas a un compañero de juego. El alcalde
dictó la pena capital. Teniendo en cuenta la corta edad del prisionero, los ma-
gistrados municipales le condenaron a permanecer en prisión a pan y a agua
hasta la siguiente procesión general. Le obligaron a oír misa vestido de blanco
y descalzo, con una vela en la mano, y a seguir después la procesión entre dos
sargentos hasta llegar a la iglesia. Además le hicieron pagar 12 florines para
poner una vidriera en la iglesia27. Ese tipo de evoluciones demuestra que en el
período 1550-1650, marcado por la reconquista católica, la agresión interper-
sonal dejó de ser un conflicto privado para convertirse en un delito público.

Siglos XVII y XVIII: la domesticación progresiva de los 
comportamientos violentos

El análisis de los casos de oficio seguidos en la magistratura municipal
de Nivelles en el período 1600-1795 confirma la existencia de un proceso de
domesticación progresiva de los comportamientos violentos. Ese proceso rinde
cuenta de varios fenómenos: una descripción más precisa de las formas de vio-
lencia o de muerte sospechosa; la aparición de un discurso moralizante contra

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 145

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cualquier expresión brutal de la violencia y el interés creciente de la justicia
por la responsabilidad del agresor; la progresiva denuncia de las formas de vio-
lencia como expresión legítima de los burgueses en beneficio de una estigma-
tización de los violentos reincidentes; una dura represión de las formas de vio-
lencia «excesivas»: las que amenazan el orden social desde dentro o desde fue-
ra, independientemente de cuál sea el estatuto del agresor. La violencia ad-
quiere un aspecto más banal aunque muy insertado en la vida local.

En la ciudad, por norma general, los magistrados municipales recibían
noticias de muchos actos de violencia cometidos por las tardes o por las no-
ches, los domingos y los días de fiesta, cuando se suspendía el trabajo, cuando
la cerveza o el aguardiente corrían en abundancia y los habitantes de Nivelles
se dedicaban a practicar diversos juegos. Los días de fiesta eran especialmente
propicios a los excesos accidentales, de tal manera que tiempo de fiesta podía
ser también tiempo de venganza. En una asamblea de camaradas en la Blan-
che-Croix en el mercado de ganado, Noël Lehoye, campesino de Grambais,
resultó herido tras recibir un disparo de Jean Gailly que saldó a su manera una
antigua disputa. El día de Santo Tomás de 1658, después de pasar toda una
tarde bebiendo y jugando a las cartas, estalló una inesperada disputa entre
François Préseau y Antoine Delporte, compañeros habituales de salidas, y en
la cual Delporte recibió un cuchillazo en el pecho28.

Las autoridades vigilaban de forma especial a determinados grupos muy
particulares. Los jóvenes y las compañías burguesas o juramentadas, dos grupos
que se mezclaban entre sí, solían estar en conflicto con la autoridad judicial.
Los jóvenes ciudadanos, obligados a desempeñar las funciones más desagrada-
bles, iban armados pero carecían de un auténtico poder en la ciudad.  Su vio-
lencia colectiva, aparte de la situación coyuntural, era también un reflejo de su
frustración política y social. Estos desórdenes provocados por los jóvenes no
eran en absoluto del agrado de la justicia, a pesar de que algunas vez esa “Ju-
ventud” permitía apresar a algunos delincuentes que los agentes del alcalde no
habían sido capaces de capturar. La noche del 2 al 3 de octubre de 1695, en
una taberna, surgió una disputa entre un soldado borracho, al que pronto se
sumaron cuatro jóvenes originarios de Braine l’Alleud, y algunos burgueses de
Nivelles. La pelea no tardó en degenerar y un cura que se interpuso entre los
contrincantes resultó herido. Los jóvenes de Braine y el soldado “apuntaron

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna146

––––––––––––––––––––
28 AGR, AVN 3082, 16 de octubre de 1658, y AVN 3395, 1658, François Préseau.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
29 AGR, AVN 3400, 1695, Thomas Rigaux y Josse Piret.
30 AGR, AVN 4027, Pleito del tribunal de Rognon, mayo de 1673, P. Dury; 1669, información sobre

el homicidio de Anthoine Baillot y Nicolas Hennau; AVN 3931, Registro de audiencia del tribunal de Rognon,
14 de julio de 1670, sentencia contra Antoine Baillot padre, Jérôme Baillot y Charles Sainte.

31 En cincuenta años se contabilizaron aproximadamente 13 actuaciones judiciales en las jurisdiccio-
nes rurales frente a unas veinte en las urbanas.

32 AGR, AVN 3626, Pleito del Tribunal de Ardenelle de junio de 1667, ocho acusados; AVN 3627,
Pleito del tribunal de Ardenelle de 1677, doce acusados.

33 Por ejemplo AGR, AVN 3305, 1649, Fareau.

sus fusiles contra los burgueses amenazándoles con echarles de la casa, atarles y
amordazarles y llevarles a Waterloo [...]. Lo que obligó a los burgueses a ir en
busca de ayuda, como hiciera uno de ellos, que saltó por la ventana y fue a bus-
car a los miembros de la Juventud [...]. Llegaron varios miembros de la Juven-
tud acompañados por un agente y apresaron a dos de los jóvenes de Brai-
ne...”29. Este caso muestra el papel ambivalente de los jóvenes en la sociedad
urbana, garantes del control y al mismo tiempo posible fuente de disputas.

En el campo, las disputas surgían fácilmente en los recodos de los ca-
minos o en los prados. Cuando volvían de los bosques de Nivelles, Michel
Lermineau y su mujer se pelearon con Michel de Haynault y su cuñado, Pie-
rre Dury. Éste ultimo pegó un tiro a Lermineau. En la tarde del 11 de abril de
1669, dos grupos de habitantes del feudo de Rognon de Nivelles se enzarza-
ron en una pelea en la vía principal de Nivelles, “en dirección a los bosques de
Nivelles, junto a la barrera puesta en la pradera de Roland Guiot”. Antoine
Baillot, menor, y Nicolas Hennau resultaron muertos en la pelea30. La genera-
lización de las armas de fuego entre los campesinos de 1580 a 1650 explica la
nueva gravedad de los homicidios y de las lesiones. Ese armamento de los
campesinos, combinado con la inseguridad creada tanto por el paso de tropas
como por la inexistencia de una policía rural dio lugar a un índice de homici-
dios bastante alto en el medio rural31. Las bandas de jóvenes rurales perpetra-
ban las agresiones y en los registros de la justicia rural se empiezan a mencio-
nar nuevas formas de agresión: el robo con violencia cometido en grupo. Así
vemos cómo un religioso dominico alemán y un desertor francés de las tropas
del Mariscal de Montmorency fueron despojados de sus bienes en un camino
rural. En ambos casos, los responsables fueron bandas de jóvenes campesinos
y molineros unidos por razones de trabajo y por lazos familiares32.

Los actos de violencia y las exacciones de los militares agotaban la pa-
ciencia de los habitantes de Nivelles, a menudo obligados a alojar y a alimen-
tar a los soldados33. Estos casos fueron especialmente abundantes durante las

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 147

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


guerras entre España y Francia en la segunda mitad del siglo XVII y en 1748
con la ocupación francesa. En el campo, cualquier motivo servía de pretexto
para que los militares exigieran una cantidad de dinero “para beber”34. En esos
casos se comprende que las reacciones de los campesinos fueran a menudo de
desconfianza, incluso brutales. En 1655, dos nobles se extraviaron en los
campos de Nivelles. Pararon a un campesino de Monstreux, y, amenazándole
con una pistola, le exigieron que hiciera de guía. El campesino se negó, em-
puñó su fusil y disparó contra uno de los aristócratas. En 1667, los franceses
se encontraban en las inmediaciones de la ciudad. Cuatro soldados del Prínci-
pe de Ligne se encontraron con un grupo de diez campesinos de Monstreux,
que llevaban dinero y ropas de un capitán francés, prisionero de los españoles.
Los soldados reclamaron esos efectos, pero los campesinos se negaron a en-
tregárselos y se declaró una auténtica batalla campal. El intercambio de dis-
paros se saldó con dos muertos entre los de Monstreux35.

En el siglo XVIII, la violencia adoptó distintas formas. En términos
globales, tras el fin de la Guerra de Sucesión de Austria (1713-1714), los Paí-
ses Bajos, católicos, vivieron un período de paz, brevemente interrumpido por
la ocupación francesa de 1748. Las consecuencias de la Revolución francesa y
la guerra entre Francia y Austria en 1792-1793 marcaron el final del Antiguo
Régimen para los Países Bajos austriacos, que en noviembre de 1794 fueron
anexionados a la República francesa.

A partir de esa época, las autoridades descriminalizaron una serie de
muertes “sospechosas”. Las muertes accidentales y los ahogamientos están
mejor documentados. Se modificaron las actitudes frente al suicidio. En el
año 1647, un agente del tribunal que se ahorcó en su celda fue objeto de un
castigo espectacular: llevaron su cadáver a una rueda donde lo descuartizaron
en público36. En el siglo XVIII, la actuación judicial contra dos suicidas en
1754 y en 1792 no dio lugar a ninguna condena37. Durante ese período de paz
relativa, los golpes y lesiones representaban aproximadamente la tercera parte
de los casos que llegaban a oídos de la justicia y el 76 % de las infracciones
contra las personas38. Las injurias eran muy poco perseguidas cuando no iban

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna148

––––––––––––––––––––
34 AGR, AVN 3395, 1654, Denis Claus, campesino.
35 AGR, AVN 3395, 1655, Jean Amandeau; 3398, 1667, varios soldados del Príncipe de Ligne.
36 AGR, AVN 3395, agosto de 1647; 3081 registro de las causas de oficio, 7 de junio de 1649, Agente

Paul Massart.
37 AGR, AVN 3414, 1754 y 3426, 1792. Dupont, M.S.: Criminalité, pp. 116-117
38 Dupont, M.S.: Criminalité, op. cit.  pp. 115

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
39 AGR,  AVN 3412, 1748 y AVN 3417 1766. Dupont, M.S.: Criminalité, op. cit. p. 117.
40 Rousseaux, X.: “’Lassés de voir un homme accumulant crimes sur crimes impunis…’. Déviance, dé-

linquance et crime dans une communauté villageoise au XVIIIe siècle”, en Garnot, B. (ed.) De la déviance à la
délinquance XVe-XXe siècle, Dijon, Presse Universitaire de Dijon, 1999, pp. 55-92.

acompañadas de golpes y lesiones. Homicidio, suicidios y actos de violencia
sexual estaban escasamente representados en los pleitos. Y la mayoría de los
homicidios eran disputas con un final trágico, casi siempre en el cabaret. La
justicia se esforzaba en descubrir los temperamentos violentos. Por otra parte,
los únicos casos de homicidio calificado eran crímenes pasionales como el
asesinato de la mujer de Alexandre Dehon en 1748 o el de André Deligne en
176639. A partir de ese momento las autoridades empezaron a prestar más
atención al móvil del crimen (presencia de un amante, celos mórbidos…) que
a sus consecuencias materiales. Aquí también vemos cómo el vocabulario uti-
lizado refleja el cambio de actitud de la justicia. Estos cambios judiciales apo-
yan la idea de una disminución de la gravedad de las consecuencias de la vio-
lencia acompañada de un sentimiento cada vez intenso de rechazo de la vio-
lencia mortal como una fatalidad insuperable.

La regulación de las injurias es un reflejo del peligro de la palabra para
el equilibrio de la comunidad. Hemos visto que desde la Edad Media las pa-
labras pronunciadas por las mujeres eran perseguidas más a menudo que las
de los hombres. En los siglos XVII y XVIII, todos los medios se enfrentaron
entre sí lanzándose mutuamente injurias en la plaza pública. Sin embargo, la
injuria y su corolario, la revocación de las injurias, se convirtieron en una in-
fracción pública y dejaron de ser un litigio privado. Las formas de denigrar al
prójimo se hicieron más sutiles: calumnia, textos sediciosos, “acoso moral”, se
añaden a las injurias tradicionales pronunciadas bajo los efectos de la ira o de
la bebida. En este punto, el análisis de casos particulares muestra la compleji-
dad de las funciones de la violencia (expresiva, instrumental) y la creciente so-
fisticación del uso de la fuerza. Un buen ejemplo es el proceso de Jean Gros-
seau que sembró el terror en un pueblecito próximo a Nivelles, en los lindes
de dos provincias: Brabante y Hainaut. La intervención del tribunal superior
sacó a la luz veinte años de un poder de hecho de un “cacique del pueblo”. La
violencia ejercida por ese hombre en todas sus formas (injurias, lesiones, aco-
so sexual, calumnias, emboscadas, homicidio…) servía al mismo tiempo para
mantener ese poder y para justificar la tardía puesta en funcionamiento de la
maquinaria judicial que terminó llevando al violento al patíbulo40.

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 149

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


El final del Antiguo Régimen estuvo marcado por importantes desórde-
nes políticos. En los disturbios generados por el autoritarismo modernizante
del emperador José II en 1787-89, asistimos a la aparición de nuevas formas de
violencia política entre grupos de élite antiguos y modernos. Surgidas entre
partidarios y adversarios de José II o de la Revolución de Brabante, degenera-
ron en los conflictos entre partidarios del Antiguo Régimen y de la Revolu-
ción. La violencia se fue politizando progresivamente inscribiéndose en los
conflictos entre grupos dirigentes… En los campos y pueblos del Brabante va-
lón aparecieron nuevas formas: canciones sediciosas, cenceradas políticas, dis-
turbios políticos, destrucción de los símbolos del Antiguo Régimen (sillas de
manos) o de la modernidad (la fábrica). En esos casos el uso de la violencia es
testimonio de las mutaciones de una región en vías de protoindustrialización41. 

La historia de la violencia no termina con la Revolución francesa. No
obstante, las nuevas relaciones entre el Estado y los ciudadanos y el ejercicio
cada vez más real del monopolio de la legítima violencia por parte del prime-
ro supusieron una transformación radical del significado de la violencia en la
sociedad de los siglos XIX y XX42. Los comportamientos violentos pasaron a
ser los que el poder central, el Estado, designaba como tales.

III. Violencia y ciudad: enseñanzas de la microhistoria

Al tener en cuenta en el estudio largos períodos cronológicos es posible
discernir mejor los aspectos estructurales de la violencia y su evolución en la
sociedad occidental. El análisis microhistórico o el seguimiento de una comu-
nidad a lo largo de cinco siglos nos ha ayudado a comprender la importancia
variable de la violencia en el ejercicio de la vida social y los cambios en las per-
cepciones de la peligrosidad de un comportamiento agresivo. De ese estudio
se pueden destacar algunas aportaciones.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna150

––––––––––––––––––––
41 Rousseaux, X.: “L’activité judiciaire dans la société rurale en Brabant wallon (XVIIe-XVIIIe siècle):

indice de tensions sociales ou instrument de pouvoir?”, en Les structures du pouvoir dans les communautés rurales
en Belgique et dans les pays limitrophes ( XIIe-XIXe siècle). Actes, Bruselas, 1988, pp. 311-344. (Crédit Communal,
collection “Histoire”,  8, n° 77)

42 Véase Rousseaux, X.: “C’est arrivé près de chez vous / Het geweld van België. La violence est-elle
un objet d’histoire des Belges?” en Kurgan-Van Hentenrijk, J. (ed.): Un pays si tranquille? La violence en Belgique
au XIXe siècle, Bruselas, Editions de la ULB, 1999, pp. 9-40. Ibid.: Between Civilization & Brutalization: An
Historiography of Violence in the Kingdom of Belgium (1830-2000) (Coloquio de Liverpool sobre Historia del
Crimen, julio de 200, inédito).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
43 Gulliver, P.H.: Disputes and Negotiations. A Cross-Cultural Perspective, Nueva York, Academic Press,

1979. Otterbein, K.F. y C. S. Otterbein: “An Eye for an Eye, a Tooth for a Tooth. A Cross Cultural Study of
Feuding”, American Anthropologist , 67, 1985, pp. 1470-1482; Bossy, J. (ed.): Disputes and Settlements: Law and
Human Relations in the West, Cambridge, 1983; Davies, W./ P. Fouracre (ed.) The Settlement of Disputes in Early
Medieval Europe, Cambridge, 1986.

Del control social a la violencia

La mayoría de las informaciones estructurales sobre la violencia proce-
den de las fuentes de control social. La vía más pertinente para estudiar la
violencia es pues partir de su control y estudiar a continuación sus caracterís-
ticas y sus variaciones.De acuerdo con esto, ha sido posible encontrar los ras-
gos generales de un modelo urbano de control de la violencia en los Países
Bajos, que estructura los pasos que seguían las autoridades urbanas para tratar
la violencia en los tiempos modernos. Ese modelo se puso en práctica en la
Edad Media. Se deja entrever en una abundante producción de documentos
procedentes de las instituciones de control. Un análisis en términos antropo-
lógicos de la regulación de los conflictos, que normalmente se limita a las so-
ciedades no occidentales43, aporta dos resultados importantes:

— La originalidad urbana del modelo de regulación de la violencia me-
dieval. Este modelo incluye las características del sistema de valores de las
ciudades medievales y pone de manifiesto asimismo el tipo de violencia que
se consideraba peligrosa para el equilibrio de la ciudad.

— El carácter evolutivo de este modelo en función de las estructuras
económicas y demográficas de la ciudad, de los grupos que ostentaban el po-
der y de las amenazas interiores y exteriores.

Lejos de limitarse al mero estudio del control, este modelo lleva implí-
citas las representaciones comunes compartidas sobre la gravedad de la vio-
lencia. La autonomía de las partes en la regulación de los conflictos, la impor-
tancia de la Amicitia y el restablecimiento de la concordia además de la fisca-
lización de las consecuencias de la violencia son un reflejo de los valores de
una comunidad urbana y de una sociedad basada en el conocimiento de sí
misma dominada por las relaciones orales. Cuando a finales del siglo XV la
escritura se convirtió en una forma de expresión dominante de las relaciones
sociales, la violencia dejó de ser una consecuencia inevitable de las tensiones
sociales para convertirse en un peligroso recurso que era necesario saber ma-
nejar. Sus formas se hicieron más sutiles y sus expresiones más simbólicas. En
este punto apoyamos la teoría de Pieter Spierenburg del paso de una violencia

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 151

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


expresiva a una violencia instrumental44. Aquí también los análisis de la regu-
lación y de las formas de la violencia son indisociables.

Al valorar más el punto de vista del control para ofrecer un mejor trata-
miento de la violencia, nos distanciamos al mismo tiempo de algunos histo-
riadores sociales que rechazan el estudio de las formas de regulación como
ajenas a la realidad social y que sólo quieran ver en la documentación la ex-
presión los conflictos entre individuos45, y de algunos historiadores del dere-
cho que, al contrario, se limitan a un hacer un discurso sobre la evolución de
las técnicas de regulación, olvidando las transformaciones de los conflictos
objeto de dicha regulación.

Tendencias de larga duración y descripción densa: largos 
períodos y microhistoria

Nuestra  investigación nos invita además a revisar la oposición entre la
historia cuantitativa y la historia cultural. ¿Habría que dar prioridad a un com-
plicado análisis cuantitativo o por el contrario a una historia de las representa-
ciones ejemplares? La importancia de las cifras actúa como marco necesario
para interpretar el carácter singular de los discursos. De acuerdo con esto, el si-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna152

––––––––––––––––––––
44 Spierenburg, P.: “Long-Term Trends in Homicide…”, op. cit.
45 Guerreau, A.: L’avenir d ’un passé incertain: quelle histoire du moyen âge au XXIe siècle? París, 

Seuil, 2001.

 0%   20%  40%  60% 80% 100%

1379-1423

1423-1457

1457-1500

1500-1550

1551-1599

1600-1649

1650-1695

1696-1745

1746-1795

P
e
rí

o
d

o

Violencia

Propiedad

Legislación de
la Corona

autoridades
locales

religion/moral

sin determinar

Figura 4: Tipología del crimen perseguido ante la justicia de Nivelles (1378-1795).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


guiente esquema basado en más de 9.000 investigaciones individuales permite
delimitar con mayor precisión el campo social de la violencia. 

El período 1378-1550 está marcado por una presencia cada vez más fre-
cuentes de las infracciones contra las personas, es decir, actos de violencia en sí
mismos. Si la representación gráfica de la ruptura 1551-1599 no es muy segu-
ra debido a la destrucción de la mayor parte de los archivos, el período de 1600
a 1795, más homogéneo desde el punto de vista de la documentación, pone de
manifiesto un aumento de las actuaciones en contra de la violencia. Sin embar-
go, las cifras globales no lo dicen todo. Las formas de violencia, la gravedad de
las consecuencias y las sanciones pronunciadas no son las mismas. Por otra
parte, el carácter violento de una sociedad no se limita a la represión más o me-
nos intensa de los actos de violencia cometidos. También es posible conside-
rarlo como el tipo de sanción más utilizado en ese espacio social.

A pesar de los problemas de fuentes que ya hemos mencionado, la ten-
dencia a la transformación de penas financieras (multas y peregrinaciones re-
dimibles) en castigos corporales (peregrinación obligatoria, destierro, mutila-
ción y pena de muerte) pasa a ser algo habitual a partir del siglo XVI. Por otra
parte, en los últimos años del Antiguo Régimen aparece la prisión penal co-
mo alternativa al destierro y a la pena de muerte. El análisis en serie confirma
la teoría sociológica de la relación entre modo de producción dominante y

ala violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo...la 153

0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 70% 80% 90% 100%

1379-1423

1423-1457

1457-1500

1500-1550

1551-1599

1600-1649

1650-1695

1695-1795

P
e
rí

o
d

o

Multa

Destierro forzoso

Reparación honrosa

Composición

Extrañamiento

Pena corporal

Pena de muerte

Prisión

Figura 5: Tipología de sanciones decretadas por la justicia de Nivelles (1378-1795).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


modo de represión de Rusche y Kirchheimer46. La multa se generaliza al final
de la Edad Media, los castigos corporales y el destierro en los siglos XVI y
XVII, la prisión empieza a aparecer en los últimos años del siglo de las Luces.
Una correspondencia de tales características entre una lucha más clara contra
los actos de violencia (Figura 4) y una represión más violenta de las infraccio-
nes (Figura 5) no hubiera sido apreciable sin realizar antes un análisis cuanti-
tativo sobre un largo período. Dicho esto, los datos numéricos plantean más
cuestiones destinadas a sustentar el análisis cualitativo. Es en ese punto donde
interviene el análisis detallado de los discursos. Un análisis etnográfico de las
narraciones de crímenes indica por sí mismo la complejidad del problema so-
cial generado por el acto de violencia y las representaciones que éste adopta.

En el debate a menudo poco científico y esencialmente académico entre
los que apoyan la historia cuantitativa, macrohistórica y estructural, y los parti-
darios de la historia cualitativa, microhistórica, cultural, somos partidarios de
combinar ambos métodos. El análisis preciso de las cifras, de los órdenes de
grandeza, de las tendencias, ofrece el marco necesario para interpretar las narra-
ciones: las estructuras y las transformaciones de la vida cotidiana de la ciudad.

De un análisis de la violencia a una historia de la violencia

Hasta ahora la mayor parte de las investigaciones hacían un análisis sobre
la violencia desde un punto de vista estructural, y casi nunca histórico. En este
estudio queremos distanciarnos de los que consideran la violencia como un fe-
nómeno autónomo que se explica por sí mismo sin hacer referencia alguna a
otras amenazas sociales, como las de los que tienden a considerar cualquier for-
ma de confrontación (en torno a bienes materiales, a la autoridad, a la religión o
a las costumbres) como un acto de violencia. Para ello, es necesario estudiar las
transformaciones sufridas por la violencia, algo que sólo es posible realizar con-
siderando un largo período. Un análisis estructural realizado sobre un período
de tales características permite determinar los paradigmas dominantes en la re-
gulación de conflictos y precisar una cronología propia de la violencia: en resu-
men, hacer una historia de la violencia como fenómeno socialmente pertinente.

A través del ejemplo de Nivelles, hemos puesto de manifiesto tres ele-
mentos que contribuyen a forjar esa historia. La transformación de las formas
de regulación de la violencia, el cambio jerárquico en el grado de peligrosidad

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna154

––––––––––––––––––––
46 Rusche O. Kirchheimer, G.: Punishment and social structure, Nueva York, 1939.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


de las formas de violencia y las transformaciones del lugar que ocupa la vio-
lencia entre las prioridades del control social. Las formas de regulación cam-
biaron a lo largo de la época Moderna. Así vemos cómo el modelo de restau-
ración de la paz en Nivelles desaparece prácticamente por completo entre
1520 y 1550. Al igual que en otras ciudades del noroeste de Europa, es susti-
tuido por un proceso de criminalización de los comportamientos, que afecta
tanto a los comportamientos de agresión como a los nuevos comportamien-
tos: opiniones religiosas, comportamientos sexuales, prácticas ocultas. En los
siglos XVII y XVIII, la violencia seguía siendo un mal endémico de la socie-
dad, pero en opinión de las autoridades ya no representaba el grave problema
social que constituía en la Edad Media. Se empieza a desplazar hacia el cam-
po y adopta formas menos evidentes.

Si consideramos un período más largo, resulta más fácil percibir la evo-
lución de las formas de violencia que amenazan el orden social. Aunque el
homicidio es un gravísimo problema en los siglos XIV al XVII, tiende a ser
sustituido por actos de violencia física no mortal, y sobre todo por formas de
“violencia verbal” en la expresión de los conflictos. En la ciudad, la violencia
es cada vez más difícil de detectar pues está más controlada, es más clandesti-
na y se manipula de forma más astuta. Sin embargo, en el campo se acentúa
su carácter brutal con la modernización de las armas. El resultado de todo es-
to es la construcción de una nueva imagen del hombre urbano: reprimido en
la expresión física, ordenado en sus actuaciones sexuales, vigilado en sus ma-
nifestaciones verbales47.

En último lugar, la violencia es un aspecto de los conflictos existentes,
aunque hay muchos más. Un estudio microhistórico realizado sobre un largo
período permite considerar la verdadera importancia de las formas de agre-
sión violentas en el conjunto de los conflictos tratados por las autoridades pú-
blicas. En el ámbito local, los ataques contra los bienes (el robo) en el siglo
XVIII no son considerados en todas partes como la preocupación más impor-
tante y hasta mediados del siglo XIX, la violencia sigue siendo una lacra en las
relaciones sociales48. 

la violencia en las sociedades premodernas: nivelles una ciudad de Brabante a lo largo... 155

––––––––––––––––––––
47 Muchembled, R.: L’invention de l’homme moderne: sensibilités, mœurs et comportements collectifs sous

l’Ancien Régime, París, Fayard, 1988.
48 Esto invita a revisar la pertinencia de la teoría “De la violencia al robo”. Véase Rousseaux, X.: “From

Medieval Cities to National States. Historiography on Crime and Criminal Justice In Europe, 1350-1850”, en
Emsley, C. y L. Knafla (eds.) Crime History and Histories of Crime. Studies in the Historiography of Crime and
Criminal Justice in Modern History, Westport (Connecticut), 1996, pp. 3-32.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
49 Van Honacker, K.: Lokaal verzet en oproer in de 17de en 18de eeuw: collectieve acties tegen het centraal

gezag in Brussel, Antwerpen en Leuven, Heule, UGA, 1994.
50 Egmond, F.: Underworlds. Organized Crime in the Netherlands, 1650-1800, Cambridge, Polity Press,

1993.
51 Castan, Y. y N.: Vivre ensemble. Ordre et désordre en Languedoc au XVIIIe siècle, París, Gallimard,

1981; Farge, A.: La vie fragile. Violence, pouvoir et solidarité à Paris au XVIIIe siècle, París, 1986.

De acuerdo con esto, la principal tendencia manifestada por la evolu-
ción del sistema judicial local y de la justicia real es la transformación del lu-
gar que ocupa la violencia en el aparato judicial, aunque no su desaparición.
Esa transformación se deja ver por una parte en la disminución de los actos
de violencia graves (homicidios y violencia de sangre) y en el aumento de una
violencia limitada a los golpes, las injurias y las calumnias. Por otra parte, se
pone también de manifiesto en la transformación de la expresión de la violen-
cia con el desarrollo de la escritura. En las narraciones se observa menos vio-
lencia física e injurias directas en las ciudades, y una cierta diversificación de
las manifestaciones violentas en la que el rumor, la calumnia, el escrito sedi-
cioso son el reflejo de una cierta clandestinidad de los actos de violencia ex-
presados. Ese carácter clandestino o el creciente anonimato de las relaciones
se manifiesta en el conjunto de la sociedad. Y va acompañado por un despla-
zamiento de la violencia. En el siglo XVIII, si dejamos aparte los motines49,
aumenta la seguridad en las ciudades. Las disputas a cuchillazos en la plaza
del mercado entre compañeros dan paso a las agresiones nocturnas de bandi-
dos en el campo. El principal desafío de la regulación de la violencia a partir
de 1750 es la pacificación del campo, que se logró en gran medida en el siglo
XIX50.

Recolocar la violencia en el tratamiento de las relaciones sociales y de la
convivencia51, la combinación en un mismo concepto del análisis en serie, el
análisis de los acontecimientos y la perspectiva cultural, la insersión de la vio-
lencia en una perspectiva cronológica y evolutiva son las tres principales ense-
ñanzas que ofrecen este conjunto de trabajos realizados sobre un espacio con-
creto estudiado durante cinco siglos.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna156

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


II
ORDEN Y CONFLICTO 

EN LA COMUNIDAD

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Vid. Moreno, D. y J.L. Betrán: “Justicia y criminalidad en Cataluña Moderna: estudios y perspectivas

de investigación”, en Barros, C. (ed.): Historia a Debate, Tomo II, 1995, p. 115.
2 Esta afirmación la defienden autoras como Ortega López, M.: “Una reflexión sobre la historia de las

mujeres en la Edad Moderna”, Norba, 1987-88, pp. 162 y 167.
3 R. Kagan subraya el descenso del ardor litigante durante el siglo XVII respecto a la centuria anterior.

Indica que fue debido a la búsqueda de soluciones a los conflictos por caminos ajenos a las audiencias eclesiásti-
cas y civiles. La importancia del arbitraje extrajudicial ha sido resaltada también por Tomás. A. Mantecón Mo-
vellán.  Kagan, R.: Pleitos y pleiteantes en Castilla. 1500-1700, Valladolid, 1991, p. 25; Mantecón Movellán, T.A.:
Conflictividad y disciplinamiento social en la Cantabria rural del Antiguo Régimen, Santander, 1997.  

El acercamiento al mundo de la violencia doméstica plantea al historia-
dor numerosas limitaciones. La mayoría de las fuentes documentales con las
que podemos abordar el tema tienen un carácter jurídico o judicial, reflejado
en normativas o en procesos ante los tribunales de justicia. Como ya han su-
brayado quienes han analizado el ámbito matrimonial, estas fuentes, sobre las
que basarémos principalmente el análisis, no ofrecen a menudo la visión di-
recta de los afectados convirtiendo la criminalidad histórica en una realidad
inabarcable1. Muestran a veces situaciones extremas y visiones excesivamente
ligadas a aspectos de la marginación femenina2. Tampoco abarcan por com-
pleto la conflictividad generada antes y después del matrimonio al no desem-
bocar necesariamente todos los conflictos en un tribunal. La documentación
procesal escondería, por tanto, las tensiones solucionadas por vía infra o extra-
judicial 3. Por otra parte, las noticias sobre la convivencia conyugal transmiti-

Actitudes violentas en torno a la formación
y disolución del matrimonio en Castilla
durante la Edad Moderna

Universidad de Salamanca

Francisco J. Lorenzo Pinar w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


das a través de las obras literarias, aunque estén tomadas o inspiradas en la
misma realidad, reflejan vivencias y opiniones de carácter subjetivo. La dis-
persión de la información, conservada en diferentes tipos documentales (le-
gislación, pleitos, cartas de perdón, de protesta o de poder, tratadistas, litera-
tura, etc.); la voluminosidad del material a consultar y las dificultades de acce-
so a éste en algunos de los archivos han sido, quizás, algunas de las razones
que han contribuido a desanimar a los historiadores hasta hace poco tiempo a
la hora de trabajar sobre la conflictividad matrimonial. Este hecho impide,
por otro lado, ofrecer una perspectiva completa sobre el tema, tanto desde un
punto de vista geográfico como cronológico dentro de los límites que nos he-
mos marcado. 

No hemos de perder tampoco de vista que estamos ante un fenómeno
lleno de silencios –como sucede en nuestros días–, cotidiano pero marginal
incluso en el terreno de la criminalidad4. Baste para ello apuntar algunos da-
tos. José Luis de las Heras indica que los presos por delitos de naturaleza se-
xual durante la época de los Austrias representó en torno al 8% de los encar-
celados por acciones delictivas5. En Pamplona durante el siglo XVI los proce-
sos matrimoniales apenas alcanzaron el 5% de los tramitados en el tribunal
eclesiástico. En Logroño los de simple fornicación, ligados fundamentalmen-
te al ámbito rural, ascendieron al 17,1% de los juzgados por el tribunal inqui-
sitorial a finales del siglo XVI. En Madrid los delitos contra la moral sexual y
marital entre 1580-1630 representaron el 14 % de los litigados ante los Alcal-
des de Casa y Corte. Idéntico porcentaje jugó este tipo de pleitos en el tribu-
nal de Llerena entre 1552-1574, mientras que en el obispado cauriense as-
cenderían al 27,8 % de las causas criminales incoadas ante los jueces diocesa-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna160

––––––––––––––––––––
4 J. Hernández Franco y E. Meriñán ratifican esta idea de que los asuntos de violación en la Edad Mo-

derna, al igual que los de hoy en día, eran escasamente denunciados; rara vez los estupros superaban la vida ínti-
ma y privada. Esta violencia sexual, así como los matrimonios forjados por personas de diferente estatus social,
suscitaron la atención incluso del mundo eclesiástico. Estupros reales o supuestos se convertiríeron en temas de
exposición en las oposiciones a canonjías. Javier Antón Pelayo considera estas irregularidades matrimoniales co-
mo manifestaciones marginales dentro de las vivencias que rodean la esfera familiar. Vid. Hernández Franco, J. y
E. Meriñán Soriano, E.: “Notas sobre sexualidad no permitida y honor en Lorca (1575-1615)”, en López-Cor-
dón, Mª.V. y M. Carbonell Esteller. (eds.): Historia de la mujer e historia del matrimonio. Historia de la Familia.
Una nueva perspectiva sobre la sociedad Europea, Murcia, 1997, pp. 133-34; Lorenzo Pinar, F.J. y L. Vasallo To-
ranzo: Diario de Antonio Moreno de la Torre (1673-79), Zamora, 1990, pp. 168-170; Antón Pelayo, J.: “Compor-
tamientos familiares y actitudes culturales durante la Época Moderna”, Studia Historia. Historia Moderna, 18,
1999, p. 75.

5 De las Heras, J.L.: “El sistema carcelario de los Austrias en la Corona de Castilla”, Studia Historica.
Historia Moderna, 6, 1988, p. 512.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
6 Fuera del ámbito castellano en Tarrasa supusieron un 4% de los juzgados por la Curia del Batlle entre

1570-1598.Vid. Campo Guinea, J.: “Los procesos por causa matrimonial ante el tribunal eclesiástico de Pam-
plona en los siglos XVI y XVII”, Príncipe de Viana, 202, 1994, p. 379; Ibid. Comportamientos matrimoniales en
Navarra en los siglos XVI-XVII, Pamplona, 1998, p. 42; Bombín Pérez, A.: “Procesos y causas en el tribunal in-
quisitorial de Logroño (1580-1600)”, en Mestre Sanchís, A. y E. Giménez López (eds.).: Disidencias y exilios en
la España moderna. Actas de la IV Reunión Científica de la Asociación Española de Historia Moderna, Tomo II, Ali-
cante, 1997, p. 240; Villalba Pérez, E.: Mujeres y orden social en Madrid: delincuencia femenina en el cambio de co-
yuntura finisecular (1580-1630), Madrid, 1993, p. 677; Almazán, J.: “Formas de delincuencia rural en la segun-
da mitad del siglo XVI”, Primer Congrés d’Historia Moderna de Catalunya, Barcelona, 1984, pp. 287-94; Testón
Núñez, I.: “El pecado y la carne durante el período moderno”, en Pecado, poder y sociedad en la Historia, Vallado-
lid, 1992, pp. 118, 125 y 126; Hernández Bermejo, M.A. y I. Testón Núñez: “La sexualidad prohibida y el tri-
bunal de la Inquisición de Llerena”, Revista de Estudios Extremeños, XLIX, III, 1988, p. 626.

7 Mantecón Movellán, T.A.: “Cultura, política popular, honor y arbitraje de los conflictos en la Canta-
bria rural del Antiguo Régimen”, Historia Agraria, 16, 1998, p. 144.

8 Estudia 1182 casos para los años 1600-1619 y 1634-1662. Rodríguez Sánchez, A.: “La historia de la
violencia: espacio y formas en los siglos XVI y XVII”, Historia a Debate. Tomo I. Retorno del sujeto, Santiago de
Compostela, 1995, p. 125.

9 En Santiago de Compostela la conflictividad matrimonial entre 1630-1800 alcanzó el 15,6% de los
pleitos ante la Real Audiencia, aunque en este dato se incluyen los litigios por patrimonio y dote que represen-
taron cuatro de cada cinco pleitos matrimoniales. Dubert, I.: “Los comportamientos sexuales premaritales en la
sociedad gallega del Antiguo Régimen”, Studia Historica. Historia Moderna, vol. IX, 1991, p. 119; Ibid. “La con-
flictividad familiar en el ámbito de los tribunales señoriales y reales de la Galicia del Antiguo Régimen. 1600-
1830”, en Homenaje al Profesor Antonio Eiras Roel en el XXV aniversario de su cátedra. Obradoiro de Historia Mo-
derna, Santiago,  1990, p. 78.

10 Vid. Rodríguez Cancho, M./Pereira, J.L. e I. Testón Núñez: “Conflictividad y marginación social en
Extremadura a finales del siglo XVIII”, Revista de Estudios Extremeños, LIII, II, 1986, p. 683.

11 Se centra en la información remitida mensualmente al Consejo de Castilla por las Salas del Crimen
de las distintas audiencias entre 1783-86. Los delitos contra la moral pública (sexual, familiar, religiosa y escán-
dalos) no sobrepasaron el 6,8 % del total en las chancillerías vallisoletana y granadina. En Cataluña representa-
ron el 8,9 %, en Sevilla el 10,9 % y en Asturias el 14,3 %. En Valencia los delitos sexuales alcanzaron en la Sala
Criminal para el período 1665-1700 el 44,8 %. En la audiencia de Canarias el 40,7 % en el siglo XVIII. En el
caso de Jaén, los cometidos contra la familia y la honestidad estuvieron en torno al 47,5 % de los pleitos juzgados 

nos durante los siglos XVI y XVII6. En el caso cántabro, de 720 casos crimi-
nales conocidos entre 1630-1830 sólo un 12 % estuvieron ligados a delitos se-
xuales7. Ángel Rodríguez, a través del análisis de una selección de fuentes im-
presas correspondientes al siglo XVII, indica que los delitos sexuales y peca-
dos constituyeron el 15 % de las violencias constatadas8. En Galicia los delitos
por comportamientos sexuales representaron el 2,1 % entre finales del siglo
XVII y la centuria siguiente9. Durante el siglo XVIII los delitos de orden fa-
miliar y religioso supusieron en la Real Audiencia extremeña un 3 % de los
tramitados10. P. Ramos en su estudio sobre distintos tribunales, para esta mis-
ma centuria afirma que, salvo excepciones, los delitos contra la moral sexual y
matrimonial dominante no sobrepasaron el 7 % de los incoados ante las cor-
tes de justicia11. Partiendo de todas estas premisas apuntadas intentaremos

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 161

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


aproximarnos a las actitudes violentas del mundo matrimonial entendiéndo-
las en un sentido amplio, es decir, en su faceta tanto corporal como verbal y
psicológica, capaz ésta última de crear miedo, humillaciones y atentar contra
la dignidad del cónyuge. 

I. Actitudes violentas en torno a la formación del matrimonio

El matrimonio estaba conceptuado por la Iglesia como una unión ci-
mentada en el consentimiento interior y en la libre voluntad de los contrayen-
tes, considerando este último aspecto como la causa eficiente del vínculo ma-
trimonial. Diferentes constituciones sinodales se hicieron eco de la postura
del Concilio tridentino el cual anatematizó y excomulgó a todos aquéllos que
forzasen a sus súbditos o a cualquier persona a casarse sin partir de una deci-
sión libre. Incluyeron en sus disposiciones este tipo de consideraciones para
evitar los inconvenientes de los matrimonios contraídos por miedo o fuerza12. Al-
gunos procuradores de causas igualmente resaltaron en los procesos la ilegali-
dad de las uniones forzadas considerándolas no sólo contrarias al derecho
eclesiástico positivo sino también a la ley natural. Argumentaban que de los
tales matrimonios inçitos se solían seguir tristes e malos suçesos.

En esta misma línea el Concilio de Trento atacaría otras prácticas liga-
das al uso de la violencia en la esfera matrimonial. El rapto pasaría por dispo-
sición conciliar a estimarse como un impedimento dirimente del matrimo-
nio13. Paradójicamente, en detrimento de la libertad de elección de los cónyu-
ges, se atacaría a los matrimonios clandestinos, llevados a cabo por algunos

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna162

––––––––––––––––––––
ante el Tribunal Diocesano durante todo el siglo XVIII mientras que en Sevilla constituyeron el 87 % de los de-
litos en época de Carlos III. Palop Ramos, J.M.: “Delitos y penas en la España del siglo XVIII”, Estudis, 22,
1996, pp. 73-82; Suárez, V.: “Notas sobre la criminalidad en Canarias a finales del siglo XVIII”, en Homenaje a
Antonio Béthencourt Massieu, Gran Canaria, 1995, p. 19; Fernández García, J.: Anomalías en la vida cotidiana de
los giennenses en la primera mitad del siglo XVIII, Granada, 1991, pp. 278-79; Candau-Chacón, Mª.L.: “Delito y
autoridad eclesiástica en la Sevilla de Carlos III”, Actas del Coloquio Internacional sobre Carlos III y su siglo, Tomo
I, Madrid, 1988, p. 191.

12 Las leyes civiles se unieron a este tipo de condena de manera que prohibieron a los grandes del reino
y personas con vasallos apremiar a éstos o a sus padres para que se casaran contra su voluntad, pena de la merced
real. Vid. Constituciones synodales del Obispado de Lugo. (1669), Madrid, José Fernández Buendía, 1675, Libro
IV, Tít. Único. Const. VIII p. 46; Constituciones synodales del Obispado de Salamanca (1654), Salamanca, Impr.
Diego de Cosío, 1654, Lib. IV. Const. IX, pp. 230-31; Constituciones sinodales del Obispado de Orense, Madrid,
Viuda de Alonso Martín de Balboa, 1622. Lib. IV. Const. V. p. 114; Nueva Recopilación de las Leyes de España,
Madrid, Diego Díaz de la Carrera, Lib. V. Tit. I. Ley XI. f. 3 r.

13 Disponía que sería válido el matrimonio sólo y cuando la raptada, puesta en seguro y libremente,
consintiere en tenerle por marido, quedando no obstante, excomulgados de derecho y perpetuamente infames e incapaces

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
de toda dignidad, así el mismo raptor, como todos los que le aconsejaron, auxiliaron y favorecieron el acto. El raptor es-
taría obligado a dotar decentemente -según criterio del juez- a la raptada, se casase con ella o no. Los raptos, a
tenor de la opinión de J.G. Da Silva, constituyeron una moneda corriente tras el paso de las compañías de sol-
dados por las ciudades. López de Ayala,  I. (trad.): El sacrosanto y ecuménico Concilio de Trento, Madrid, Impren-
ta Real, 1787 (Tercera edición), p. 308; Da Silva, J.G.: “La mujer en España en la época mercantil: de la igual-
dad al aislamiento”, en La mujer en la Historia de España. Siglos XVI-XX. Actas de las II Jornadas de Investigación
Interdiciplinaria, Madrid, 1984, p. 23.

14 Los sínodos episcopales durante la Edad Moderna, además de censurar los matrimonios clandesti-
nos, condenaron las uniones llevadas acabo sin las oportunas admoniciones o proclamas -omitidas sin causa jus-
tificada- Castigaron severamente el acudir a un religioso diferente al propio párroco para casarse. Estas disposi-
ciones implícitamente propiciaron la supervisión familiar sobre los contrayentes. Constituciones synodales del
Obispado de Salamanca (1604), Salamanca, Oficina de Artur Taberniel, 1606. Lib. IIII. Tit. I. Const. III, p. 214;
Constituciones... Salamanca (1654)... op.cit. Lib. IV. Tit. I. Const. III, p. 226; Constituciones y nuevas adiciones sy-
nodales del Obispado de Canarias (1629), Madrid, Oficina de Diego Miguel Peralta, 1737, Const. VIII, Cap. III,
pp. 135-136; Constituciones synodales del Arzobispado de Santiago (1746), Santiago de Compostela, Imp. Buena-
ventura Aguayo, 1747, Tit. VIII. Const. IX, f. 68; Constituciones synodales del Obispado de Mondoñedo (1617),
Cap. VII, p. 27; Constituciones sinodales del Obispado de Sigüenza, Alcalá, Fr. Diego García, 1660, Lib. IV. Tit.
X.3, p. 35; Ibídem, Zaragoza, Imp. Pedro Lanaja y Lamarca, 1647, Lib. IV. Tit. I. Cap. IV; Constituciones sinoda-
les del Obispado de Oviedo, Salamanca, Imp. Andrés García Rico, 1786, Lib. IV. Const. Única. III, p. 280; Cons-
tituciones sinodales del Obispado de Astorga, Salamanca. Casa de Juan Fernández, 1595, Const. X. Caps. II y VIII,
p. 151; Constituciones sinodales del Obispado de Calahorra y Calçada (1601), Logroño, 1603, Lib. IV. Cap. I. Fol.
111; Ibídem, Madrid, Antonio González de Reyes, 1700, Lib. IV, p. 658; Constituciones synodales del Arçobispado
de Burgos (1575), Burgos, Felipe de Iunta, 1577, Lib. IV, Cap. I, p. 284; Constituciones Synodales del Obispado de
León, Alcalá, María Fernández, 1651, Tit. 7.I. f. 30; Constituciones sinodales del Obispado de Zamora (1584), Sa-
lamanca, Juan y Andrés Renaut, 1589, Lib. IV. Tít. I. Const. I y Lib. III. Tit. III. Const. única, pp. 174 y 181.

15 Felipe II permitió desheredar a los varones casados clandestinamente como ya lo habían hecho con
anterioridad las Leyes de Toro con las hembras. Vid. Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, Tomo I,
Madrid, 1882, pp. 364; Novísima Recopilación de las Leyes de España, Lib. X, Tít. II, Ley V. Gacto, E.: “Marco
jurídico de la familia castellana”, Historia, Instituciones y Documentos, vol. 11, 1984, p. 47.

jóvenes para obviar la presión de la familia interesada más en los aspectos
económicos, patrimoniales o sociales del matrimonio –formación de vínculos
y alianzas– que en su faceta sentimental. Si bien la preocupación de Iglesia a
la hora de condenar estas uniones, calificadas de hurto, estuvo dirigida funda-
mentalmente a controlar los aspectos formales del ritual y evitar a su vez en-
frentamientos sobre derechos parroquiales, indirectamente favoreció los inte-
reses de los progenitores al cerrar vías de escape a enlaces no deseados por
ellos o por la parentela14. A pesar de estas determinaciones, hay que indicar
que la Iglesia no se plegó a posturas tan restrictivas como las demandadas por
las Cortes castellanas –caso de las de 1563 celebradas en Madrid– donde se
pedía la consideración de matrimonio clandestino al efectuado por contrayen-
tes menores de veinticinco años de edad sin el permiso paterno15. 

La Iglesia y la autoridad civil concederían a los padres ciertos márgenes
de actuación que a juicio de éstos últimos justificarían sus actitudes coerciti-

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 163

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


vas, e incluso les otorgaron capacidad para desheredar o rebajar la dote de las
hijas casadas contra su autoridad. El Catecismo del Concilio de Trento para
párrocos recogía en sus páginas una amonestación para que “los hijos de fa-
milia –jóvenes sometidos a la patria potestad– honr[as]en a sus padres y a
aquéllos bajo cuyo cargo y potestad esta[ba]n, no contrayendo matrimonio
sin darles noticia y mucho menos contra su voluntad”. Alusiones a las prácti-
cas veterotestamentarias sobre la selección del cónyuge por parte de los pa-
dres fundamentaban esta exhortación16. Algunos sínodos epíscopales también
apoyaron esta política aduciendo que los hijos de familia, especialmente las
hijas, salían de casa de sus padres para casarse inconsiderada y precipitada-
mente, sin tener en cuenta las obligaciones contraídas por su nacimiento. Es-
tas situaciones daban lugar a “discordias implacables, enemistades, escándalos
y abusos” o a que los padres acabaran manteniendo a la pareja o a una hija
abandonada por el marido cargada de hijos. Ante estos posibles abusos obli-
gaban a los hijos de familia “por derecho Divino, Natural, Canónigo y Civil,
debaxo de pecado mortal, a pedir consejo a sus padres, o por sí mismos o por
medio de sus confesores u otras personas doctas y prudentes, sobre la elección
de estado”. Igualmente, indicaban a los padres que no se dejasen llevar por la
codicia o la soberbia a la hora de concertar los matrimonios de sus hijos. En
Obispo de Mondoñedo ordenaba además, que “por justos respetos, ningún
clérigo casase a ninguna donzella sin voluntad de sus padres, repugnando y
contradiziendo ellos tal casamiento”. El de Málaga matizaba el alcance de la
intervención paterna indicando que la amonestación para que los hijos de fa-
milia se casasen por voluntad de los padres fuese “sola advertencia y no ins-
tancia apretada”17.

Aunque moralistas y autoridades eclesiásticas consideraron, como ya
hemos señalado, la vulneración de la libertad de los jóvenes a la hora de casar-
se como un pecado mortal o como una de las circunstancias causantes de adul-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna164

––––––––––––––––––––
16 Vid. Catecismo del Santo Concilio de Trento para los párrocos.Valencia, Don Benito Monfort, 1782, p. 220.
17 El sínodo de Tuy de 1528 catalogaba de clandestino al matrimonio absente el padre, o no teniendo padre

la madre; o absente el tutor o no aviendo çinco testigos presentes. El de Oviedo de 1553 mandaba realizar el enlace en
la respectiva parroquia estando presentes a lo menos los padres y madres de ambos contrayentes. Disposiciones simila-
res emitieron los sínodos de Coria-Cáceres (1537) y Badajoz (1501), pudiendo sustituir la presencia de los pro-
genitores por diez testigos. El de Palencia de 1545 reducía esta cifra de testigos a seis. Vid. Constituciones... Mon-
doñedo (1617)... op. cit. Tit. XLI. Cap. XII. Fol. 192; Constituciones Synodales del Obispado de Málaga (1671), Se-
villa, Imp. Viuda de Nicolás Rodríguez, 1674, Lib. II. Tit. IX. Pár. 7, p. 363; Constituciones... Canarias 1629 ... op.
cit. p. 144; García García, A.: Sinodicon Hispanum, Tomo III, Madrid, 1984, p. 549; Tomo V, Madrid, 1990, pp.
93 y 274; Tomo VII, Madrid, 1997, p. 652.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
18 En la obra de fray Antonio de Guevara se indica que no es adecuado casarse siendo demasiado jo-

ven, de súbito y secreto, como moço vano y liviano, porque todo casamiento hecho por amores las más veces para en do-
lores. En la de Alexo Herrera se apunta que se debe tomar mujer según el estado de cada uno, correspondiendo
a su edad, no fijándose en las riquezas sino en la virtud. En una línea similar se expresaba fray Antonio de Ar-
biol quien recomendaba a los hijos que fuesen muy atentos a sus padres y no se dex[as]en arrebatar de sus pasiones
particulares intentando casamientos indignos porque pecarían mortalmente si pusiesen en grave mácula su linage, con
grande perjuicio de sus hijos, si les diesen tal madre que por ella perdiesen hidalguía y nobleza natural de sus padres. M.
Vigil subraya las reiteradas condenas efectuadas por los moralistas para que los jóvenes no se casasen por deci-
sión propia ante el riesgo de no hacerlo con una persona de su nivel social. La idea de constituir un pecado el ca-
sarse sin permiso paterno, incluso para jóvenes mayores de edad, estuvo extendida en otros países europeos. Vid.
Guevara, Fr. A. de: Epístolas familiares, Madrid, 1782-83, pp. 246 y 248; Machado de Chaves, I.: Perfecto confe-
sor y cura de almas, Tomo II, Madrid, Melchor Sánchez, 1655, pp. 494-5; Herrera, A. de.: Espejo de la consciencia
que tracta de todos los estados, Medina del Campo, Impr. Francisco del Canto, 1552, f. CXXXIII r.; Arbiol, Fr. A.:
La familia regulada con la doctrina de la Sagrada Escritura y santos padres de la Iglesia Católica, Barcelona, Joseph
Texido, 1714, p. 484; Barcia y Zambrana, J.: Despertador christiano de sermones doctrinales, Tomo III, Madrid,
Lorenzo García. 1684-85, pp. 157-58; Vigil, M.:  La vida de la mujer en los siglos XVI y XVII, Madrid, 1986, p.
80; Laslett, P.: El mundo que hemos perdido, explorado de nuevo, Madrid, 1987, p. 109.

19 Vid. Granada, Fr. L. de.: Compendio y explicación de la doctrina cristiana, BAE, 11-III, 1945, p. 166;
Padres de la Casa de la Congregación de Barcelona.: Manual de piadosas meditaciones, Barcelona, Imp. María
Ángela Martí, 1766, p.38; Vicente, Fr. L.: Suma moral para examen de curas y confesores, Valencia. Imp. Francisco
Burguete, 1770, p. 432; Silvestre Martínez, M.: Librería de jueces, Tomo I, Madrid, Imp. de la comisaría de Cru-
zada y de Andrés Ramírez, 1764, f. 11; Rodríguez Fonseca, B.: Digesto teórico-práctico o recopilación de los derechos
común, real y canónico, Tomo I, Madrid, Imp. D. Joaquín Ibarra, 1755, p. 65.

terio, celos, venganzas u homicidios matrimoniales; no obstante, juzgaron
inoportuno alejarse de ciertos parámetros asociados a la supervisión paterna, e
incluso algunos doctores defendieron que los hijos estaban obligados a unirse
en matrimonio con la persona dispuesta por los padres por fuerza de precepto,
de lo contrario pecarían mortalmente18. Los manuales de meditación y trata-
dos judiciales a lo largo de toda la Edad Moderna proseguirían en la línea de
aconsejar no hacer cosa de importancia sin licencia paterna, incluyendo el ma-
trimonio en ese elenco de cosas importantes. Contraer nupcias ignorándolo los
padres lo consideron una falta grave a la reverencia debida a los progenitores.
Solamente si los hijos deseaban casarse con persona honesta e igual y los pa-
dres carecían de justos motivos para impedirlo, después de “haber procurado
los hijos con modestos y eficaces oficios doblar a los padres y esperando un
decente tiempo”,  podrían llevar a cabo el enlace sin incurrir en pecado mor-
tal19. La libertad de elección de cónyuge propugnada por la Iglesia quedaba de
este modo bastante mediatizada y, en la práctica, reducida al asentimiento en
el instante de la celebración matrimonial.

A finales del siglo XVIII las leyes civiles tenderían todavía a un mayor
control paterno de los matrimonios. En concreto una pragmática de 1776 esti-
pulaba que el hijo o hija de familias, menor de veinticinco años, de cualquier

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 165

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


condición social, no pudiese contraer esponsales ni matrimonio sin previa licen-
cia de su padre; a falta de éste de la madre; en su defecto de los dos abuelos pa-
terno y materno, o careciendo de ellos, de los dos parientes más cercanos mayo-
res de veinticinco años. En última instancia, si no tenía familiares, se vincularía
a la conformidad de su tutor y curador, siempre con aprobación del juez real20.

De obrar contrariamente a este decreto, los hijos podían ser privados del
derecho a pedir la dote, las legítimas, de suceder como herederos forzosos y de
reclamar ante los tribunales la nulidad del testamento de sus progenitores o as-
cendientes. Igualmente, quedaban despojados del goce de los vínculos, patro-
natos y demás derechos perpetuos de la familia, tanto ellos como sus descen-
dientes. En la misma ley se intentaba contrarrestar el abuso y exceso en el que
podían incurrir los padres obligando a sus hijos a casarse con personas contra
su voluntad, celebrándose matrimonios “sin la debida libertad y recíproco afec-
to de los contrayentes”. Si el matrimonio no atentaba contra el honor familiar
o perjudicaba al Estado o no tuviesen los padres causa justa o racional contra él,
no deberían oponerse. El juez real ordinario se encargaría de determinar y re-
solver los recursos de los jóvenes a este respecto. Con toda esta serie de dispo-
siciones se intentaban obviar los recursos al monarca por parte de los padres de
familia contra sus criados por seducir a sus hijas para casarse con ellas y evitar,
según la pragmática, la frecuencia con la que se contraían matrimonios desi-
guales de los hijos de familia sin esperar el consejo o consentimiento paterno21. 

Algunos sínodos episcopales, siguiendo estas disposiciones establecie-
ron que los curas no celebrasen “matrimonio de los hijos o hijas de familias
sin que primeramente se hiciese constar en debida forma que tenían, para
contraerlo, el consentimiento o consejo de sus padres”. Habrían, además, de
cumplir con lo estipulado en otra real cédula que les obligaba a predicar en su
parroquia que pecaban mortalmente quienes así actuasen22. Este control fami-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna166

––––––––––––––––––––
20 Mediante ella se estipulaba que los hijos que hubieran cumplido 25 años y las hijas 23, podían casar-

se a su arbitrio sin necesidad de pedir u obtener consejo ni consentimiento del padre. De vivir sólo la madre la libertad
para casarse la adquirían los varones a los 24 años y las hembras a los 22 años. Careciendo de ambos progenito-
res y recayendo la autorización en los abuelos, se rebajaba todavía un año más la edad del matrimonio para cada
uno de los jóvenes. Esta resolución se anularía por otra ley posterior de 1803. Novísima Recopilación... op. cit.
Lib. X. Tít. II. Ley XVIII. 

21 Novísima Recopilación ... op. cit. Lib. X. Tít. II. Leyes I y IX; Rodríguez Fonseca, B.: Op. cit. Tomo
VIII, pp. 88-89.

22 Vid. Constituciones sinodales del Obispado de Astorga, copiadas, hechas y ordenadas por F. D. Pedro de Ro-
jas, Salamanca, Casa de Juan Fernández, 1595, Reimpresas en Salamanca en la oficina de Francisco Tóxar,
1794, p. 146.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
23 Vid. Camacho Vigara, M.D.: “La mujer en la ciudad de Valencia durante los siglos XVI y XVII”,

Annals, Número extraordinario, 1989-1991, p. 295.
24 Ortega López, M.: “Las mujeres en la España Moderna”, en Garrido, E. (ed.): Historia de las mujeres

en España, Madrid, 1997, p. 268.
25 Vid. Lorenzo Pinar, F.J.: Amores inciertos, amores frustrados. Conflictividad y transgresiones matrimo-

niales en Zamora en el siglo XVII, Zamora, 1999, pp. 30-31.
26 Vid. Tellado, Fr. B.: Compendio moral por preguntas y respuestas, Salamanca, Imprenta de Joseph Vi-

llagordo, 1748, p. 308.

liar, defendido por los poderes laicos y eclesiásticos, resultaba importante para
la pervivencia del sistema de estratificación estamental, especialmente en los
sectores medios y altos de la sociedad23. Como ha señalado M. Ortega López,
los matrimonios desiguales, ajenos al sistema, no solían progresar y cuando se
dieron tuvieron un carácter marginal24

De las actuaciones contra la teórica libertad del matrimonio nos dan
noticia las informaciones llevadas a cabo ante los tribunales diocesanos. A
ellos acudieron algunas parejas agraviadas por sus padres o parientes a los
cuales calificaron de “personas poderosas, de mucha mano”, quienes no duda-
rían en efectuar intimidaciones, juramentos o encerrar a las hijas en un con-
vento con el objeto de hacer fracasar las nupcias. Los afectados por el apremio
paternal solicitaban ante estas circunstancias el depósito en un lugar donde no
recibieran ningún tipo de intimidación o la anulación de los pregones para
evitar retrasos en la boda25.

En otros casos, las presiones familiares se orientaron no tanto a frustrar
el enlace como a conseguir que el prometido casase con determinada persona.
Los jóvenes recurrieron a la justicia para hacer patente la existencia de fuerza,
no sólo con el objeto de demorar la unión, sino incluso para efectuar futuras
reclamaciones de cara a una posible nulidad matrimonial. La fuerza consti-
tuía una de las causas dirimentes del matrimonio pero, a tenor de los moralis-
tas, sólo actuaba como tal de existir violencia, rigores, tratamientos ásperos o
miedo fuerte, grave y extorqüente que condujese a una conmoción anímica y a
temer un peligro presente o futuro26. Algunos de estos teóricos en materia
matrimonial entraban en ciertas casuísticas distinguiendo dos tipos de fuerza
de parte de los padres a la hora de forjar un enlace matrimonial. Una, la que
recaía en varón constante o prudente –fuerte razonablemente–, estaba asociada a
causas extrínsecas, como miedo a perder la vida, la hacienda, la honra, la liber-
tad –por cautiverio o cárcel– o recibir torturas, circunstancias todas ellas ca-
paces de actuar como causas dirimentes. La otra, era la que recaía en varón in-

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 167

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


constante –pusilánime–, fraguada en el simple temor a ser reñido por los pa-
dres, un temor que acababa impulsando al joven a un matrimonio no deseado.
Este miedo reverencial no dirimía el matrimonio si no iba ligado a expresiones
significativas de grande pesadumbre, contristación u ofensa27. También indicaban
que para calificar la gravedad del miedo debería atenderse a la cualidad de la
persona ya que un temor reputable como leve en un hombre podía conside-
rarse grave en una niña. Del mismo modo tenían en consideración la condi-
ción del que amenazaba de cara a ver si resultaba factible llevar a cabo o no tal
amenaza. 

Los moralistas, a su vez, abordaron la obligatoriedad o no de cumplir
las promesas matrimoniales acompañadas de desfloramiento de la doncella.
Distinguían una doble casuística. Un primer supuesto denominado iuste illa-
tus, cuando se amenazaba con denunciar al joven ante el juez y aquél accedía
al matrimonio bajo la amenaza. El segundo, el considerado injuste illatus, se
daba cuando los familiares de la doncella amenazaban con matar al prometi-
do de no casarse con ella. En este último extremo si la persona atemorizada
consentía en casarse, el matrimonio era considerado nulo28. Se necesitaba por
tanto sopesar y tener en cuenta todos estos supuestos a la hora de recurrir a
los tribunales. Los teóricos en materia matrimonial aconsejaban que en caso
de existir duda sobre la gravedad o levedad de las amenazas, debería juzgarse
a favor de la validez del enlace29.

En el ámbito de la realidad cotidiana, la documentación de los tribuna-
les eclesiásticos ha dejado huella de diferentes matrimonios inconclusos o
anulados por el “apremio, temores, veras, amenazas o miedo reverencial hacia
los padres”, circunstancia unida en algún caso a “bofetadas, torniscones, gol-
pes y porrazos”30. Las jóvenes, quienes habitualmente no intervenían ni daban
su opinión en el acto de negociación del matrimonio, acudieron a la justicia

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna168

––––––––––––––––––––
27 Herrera, A. de.: Op. cit. fol. IX; Ascagorta, Fr. J. de.: Manual de confesores ad menten Scoti, Madrid,

Juan T. de Jáuregui, 1757, p. 112; Arceniega, M. de: Método práctico de hacer fructuosamente una confesión general
de muchos años, Madrid, Pedro Marín, 1783, p. 184; Vicente, Fr. L.: Suma moral… op. cit. pp. 414-15.

28 Vid. De Castro, F. de.: Promptuario de Salazar con extensión y formalidad de las materias morales con-
forme a los decretos del Santo Concilio Tridentino y de NN.SS.PP. Alexandro VII y VIII e Inocencio XI y XII, Vallado-
lid, 1706, pp. 201-2.

29 Vid. Corella, J.: Práctica de confesionario, Madrid, 1707, p. 74.
30 Vid. Lorenzo Pinar, F.J.: “El tribunal Diocesano y los matrimonios de presente y clandestinos en Za-

mora en el siglo XVI”, Studia Zamorensia. Segunda Etapa, vol. II. 1995, pp. 49-61; Ib.: “La mujer y el Tribunal
Diocesano en Zamora durante el siglo XVI: divorcios y nulidades matrimoniales”, Studia Zamorensia. Segunda
etapa, vol. III. 1996, pp. 77-88.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
31 M.Á. Hernández Bermejo apunta cómo los moralistas recalcaban que entre los deberes de la donce-

lla estaba el de no hablar mientras sus padres entendían el matrimonio. Hernández Bermejo, M.A.: “La imagen
de la mujer en la literatura moral y religiosa de los siglos XVI y XVII”, Norba, 8-9, 1987, p. 190.

32 Vid. Campo Guinea, M. J.: “La fuerza, el otro lado de la voluntad. El matrimonio en Navarra en los
siglos XVI-XVII”, Gerónimo de Uztáriz, 11, 1995, p. 74; Lorenzo Pinar, F.J.: “La mujer y el Tribunal...”, op. cit.
p. 82.

33 Lorenzo Pinar, F.J.: “Conflictividad en torno a la formación del matrimonio (Zamora y Toro en el
siglo XVI)”, Studia Historica. Historia Moderna, XIII, 1995, p. 140.

para denunciar a madres “recias, bravas y desaforadas” que las habían arrastra-
do por los cabellos, las habían amenazado con sacarles los ojos o las habían
puesto un cuchillo en la garganta “jurando o renegando por la leche que habí-
an mamado” que las matarían si no se casaban con la persona que ellas desea-
ban31. Amenazas de privación de la hacienda, de no permitirles la entrada en
el hogar, de echarles en un pozo o de ahorcarles fueron los recursos más habi-
tuales para intimidar a los jóvenes. Algunos testificaron haber sido encerrados
para impedir su matrimonio, o al menos temieron se llegase a este extremo.
Otros, fueron trasladados de lugar –a ser posible a otro obispado, a casa de al-
gún pariente, de algún amigo o a un convento– antes de que el demandante
obtuviese un mandato del provisor para impedir este tipo de acciones. El pro-
visor podía frustrar esta estrategia mediante cartas requisitorias contra los pa-
dres de los jóvenes, encarcelándolos o embargando sus bienes. 

En otras ocasiones la amenaza se cernía en forma de maldiciones del ti-
po “la maldición de Dios me venga si no muerdo la tierra contra ti para que
andes arrastrando la tierra como culebra”; iba acompañada de intimidaciones
como “negarla por hija” o ponerle una sarta de cuernos a la puerta de la casa el
día de la boda32; o se recurría a juramentos del estilo: “aunque bajase San Pe-
dro del Çielo a mandárselo no le había de dar liçençia ni consentir que se hi-
ciese dicho desposorio; que aunque lo mandasen siete mil obispos y otros tan-
tos provisores” no dejaría casar al hijo con la persona que éste deseaba33. La
oposición paterna a tales enlaces no respondía sólo a interses económicos. Po-
día estar ligada a diferencias de edad de los prometidos, de nacionalidad, o a
la mala reputación de una mujer que ponía en entredicho el honor familiar.

Los jóvenes intentaron reflejar su repulsa hacia las decisiones paternas
de diferentes maneras: llorando por las calles; exhibiéndose desgreñados;
amenazando con no acudir a la iglesia o con casarse con el primer transeúnte
o romero que encontrasen; también mediante ruegos a personas para que in-
tercediesen ante los padres de cara a que no prosiguiesen con el enlace o a tra-
vés de manifestaciones públicas de repudio hacia el nuevo cónyuge caso de no

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 169

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


dirigirle la palabra, menospreciar su regalo de boda, negarle el acceso carnal y
en último extremo abandonar el hogar. Los provisores no siempre cedieron
ante testimonios aparentemente tan contundentes. Queda la duda de si bajo
estas formas de oposición de los jóvenes se estaba cuestionando la práctica de
los matrimonios concertados o más bien expresaban un simple rechazo hacia
una determinada elección efectuada por sus padres. 

A pesar de todas las barreras y amenazas impuestas, las parejas agudiza-
ron en ocasiones su ingenio para lograr sus propósitos con enlaces efectuados
a través de las ventanas de viviendas contiguas o de rejas conventuales; o me-
diante el intercambio de promesas propias de los matrimonios de presente de-
lante del mismo tribunal eclesiástico que les estaba juzgando o les iba a amo-
nestar. Otras veces, como ya hemos apuntado, ante la oposición familiar soli-
citaron el depósito de la prometida o prometido en un convento o casa de un
particular para evitar las presiones de los parientes. Frente a las intimidacio-
nes familiares los novios a menudo consiguieron que los provisores suprimie-
sen parcial o totalmente las amonestaciones preceptivas con el objeto de no
ver interrumpido el proceso matrimonial. Esta concesión se hacía sobre todo
si los prometidos habían mantenido relaciones sexuales –por las cuales la mu-
jer quedaba difamada– o si se sospechaba del embarazo de ésta. Sin embargo,
la escasez de procesos conservados relativos a presiones familiares, a pesar de
que los pleitos por incumplimiento de palabra matrimonial y estupro fueron
los más abundantes en algunos obispados, nos lleva a pensar que en la mayo-
ría de los jóvenes hubo una conformidad con las estrategias familiares y un
deseo de comportarse como hijos de bendición34. Para forjar enlaces favorables
a esta proyección social de la familia, los padres hallaron en la patria potestad
el instrumento más idóneo. Como ha indicado Ángel Rodríguez, en el mer-
cado matrimonial se “diseñaron conformismos, renuncias y rupturas de aspi-
raciones” que trataron de anticiparse a los posibles pleitos. El dirigismo fami-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna170

––––––––––––––––––––
34 Así fue en el obispado zamorano o en el palentino, entre otros. En la diócesis cauriense casi la mitad

de los pleitos durante los siglos XVI y XVII se dieron por presiones familiares. Lo mismo sucedió en Pamplona
durante este mismo período donde algo más de dos tercios de los procesos por causa matrimonial estuvieron re-
lacionados con el incumplimiento de la palabra matrimonial. En Ibiza durante el siglo XVIII se encuentra esta
misma tendencia. La excepción la hallamos en la diócesis ilerdense donde las denuncias de fuerza apenas repre-
sentaron un 8 % de los procesos relativos a la moral matrimonial. Muñoz Rodríguez, M.A.: “Una aportación a
la historia de las mentalidades: cartas de amor en el Barroco”, En Actas del II Congreso de Historia de Palencia,
Palencia, 1990, p. 496; Campo Guinea, J.: “Los procesos...”, op. cit. p. 381; Pérez, I.: Pecar, delinquir y castigar. El
tribunal eclesiástico de Coria en los siglos XVI y XVII, Cáceres, 1992, p. 28; Ibars, T.: “La delinquència a Lleida al
segle XVII”, Manuscrits, 7, 1988, p. 85; Demerson, J.P.: Sexo, amor y matrimonio en Ibiza durante el reinado de
Carlos III, Mallorca, 1993, p. 17.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
35 Vid. Rodríguez Sánchez, Á.: “El poder familiar: la patria potestad en el Antiguo Régimen”, en Es-

tructuras y formas de poder en la Historia, Salamanca, 1991, pp. 107, 114-15; Ibid.”Métodos de evaluación de las
estrategias familiares en el Antiguo Régimen”, en Fuentes y Métodos de la Historia Local, Zamora, 1991, p. 148.

36 El estupro, según ha sido definido por F. Tomás y Valiente, era una relación sexual basada en el do-
lo, en la que no existía una adhesión voluntaria, libre y espontánea de ambas partes al acto sexual. En la Época
Moderna los Digestos consideraban también como tal a la fuerza ejercida contra las viudas honestas. En la prác-
tica jurídica los tribunales lo identificaron con la violación; lo mismo sucedió con algunos juristas del ámbito ca-
talán. Según, J.L. de las Heras los estupros junto con las violaciones y los raptos de la mujer alcanzaron un total
del 5% de los delitos perseguidos durante la época de los Austrias. En Lugo, por ejemplo, las relaciones sexuales
conseguidas mediante engaño y con ayuda de violencia entre 1680 y 1830 no sobrepasaron el 1,2% de los expe-
dientes judiciales eclesiásticos. Tomás y Valiente, F.: “Delincuentes y pecadores”, en Sexo barroco y otras transgre-
siones premodernas, Madrid, 1990, pp. 11-32; Villalba Pérez, E.: Mujeres y orden social en Madrid: delincuencia fe-
menina en el cambio de coyuntura finisecular (1580-1630), Madrid, 1993, p. 542; Pérez Molina, I.: Las mujeres an-
te la ley en la Cataluña moderna, Granada, 1997, p. 255; De las Heras, J.L.: La justicia penal de los Austrias en la
Corona de Castilla, Salamanca, 1991, p. 224; Dubert, I.: “Alma de cura y cura de almas. Moral y comportamien-
tos eclesiásticos en Galicia interior durante el Antiguo Régimen (1600-1830)”, en García Quintela, M.V. (ed.):
Las religiones en la Historia de Galicia, Santiago de Compostela, 1996, p. 395.

37 Sobre las diferentes opiniones al respecto vid. Arias, F.: Aprovechamiento espiritual, Valladolid, Casa
de Diego Fernández de Córdoba, 1593, p. 392.

38 En Navarra las criadas fueron estupradas por los mismos criados de labranza quienes abusaban de
una promesa matrimonial para tener acceso carnal con las doncellas. En Vizcaya el 80% de las criadas que de-
nunciaron un estupro procedían del ámbito rural aunque trabajaban, en tres de cada cuatro casos, en Bilbao.
Casi siempre afirmaban haber recibido palabra de matrimonio. En Cádiz, durante el siglo XVIII más de la mi-
tad de las doncellas que indicaron haber mantenido relaciones sexuales bajo palabra matrimonial fueron forza-

liar continuó a pesar de las disposiciones tridentinas sustituyendo el consenso
mutuo de los contrayentes por el consentimiento requerido de la patria potes-
tad para no entrar en la vía de la transgresión35.

Además de todas estas situaciones coactivas asociadas al choque de in-
tereses entre los jóvenes y sus progenitores, a lo largo de toda la Edad Moder-
na encontramos también una violencia física y psíquica ligada al deseo de
conseguir unas relaciones sexuales rápidas, ya fuesen bajo palabra matrimo-
nial o no. En algunos casos tales pretensiones derivaron en violaciones y estu-
pros36. Los tratadistas y jurisconsultos estaban de acuerdo en la compensación
de la doncella estuprada al menos con la dote, siempre y cuando hubiese sido
claramente engañada; de no haber sucedido así, caso de existir una desigual-
dad notable entre las partes, se ponía en duda la obligatoriedad de concederle
esa indemnización económica37. Aunque resulta difícil establecer una sociolo-
gía del delito, las criadas constituyeron uno de los sectores sociales –en zonas
como Zamora, Asturias, Navarra o Vizcaya– más afectados por falsas prome-
sas y estupros, no en vano resultaba uno de los grupos más desprotegidos38.
Sus querellas no siempre desembocaron en un matrimonio, pero el pleito se
hacía necesario para conseguir una reparación crematística que actuase como

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 171

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


dote en un futuro enlace con otra persona distinta a la denunciada o permitie-
se sufragar la entrada en un convento; también para recuperar la estima social
o lograr la asunción de la paternidad por parte del acusado de cara a  criar un
posible hijo fruto de esas relaciones39. 

Los escenarios de esta violencia sexual rara vez quedaron expresados en
las escrituras de apartamiento de los protocolos notariales. “Partes retiradas de
la vivienda, parajes ocultos y secretos”, lugares yermos o la campiña constituye-
ron el teatro de operaciones de los agresores sexuales. Las efectuadas en el cam-
po afectaron fundamentalmente a las mujeres más humildes –pastoras o cria-
das– y a niñas de corta edad. El delincuente no solía contar con testigos en su
contra o gozaba de la connivencia de sus criados o conocidos. Los reos durante
los procesos aludirían a la situación social de la mujer –moza de soldada, pobre de
solemnidad– para rebajar la posible indemnización económica, restar credibili-
dad a sus acusadoras o mostrar la inviabilidad del enlace por la diferencia de ca-
lidad entre ellos y las estupradas. Como sucedió con otros delitos, algunas viola-
ciones y abusos sexuales no salieron nunca a la luz para evitar dar publicidad a
un asunto que hubiera perjudicado un futuro matrimonio de la mujer.

Por último, tendríamos que mencionar los matrimonios fraguados en
las presiones ejercidas por la justicia o por los amos de los criados40. En cuan-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna172

––––––––––––––––––––
das a ello, aunque no se indica el porcentaje de criadas. Mª Cruz del Amo subraya la vulnerabilidad de las mu-
jeres de clase baja de cara a la explotación sexual por el patrón o sus hijos asociándola a un antiquísimo derecho
sobre el cuerpo a las mujeres que daban empleo. En otros casos, al realizar trabajos en zonas alejadas -lavado de ro-
pa en el río-, se veían más fácilmente expuestas a violaciones. Vid. Gamboa Baztán, M.A.: “Los procesos crimi-
nales sobre causa de estupro ante la Corte y Consejo Real de Navarra (1750-1799): Aproximación a la sociedad
navarra en la segunda mitad del siglo XVIII”, Príncipe de Viana. Primer Congreso General de Historia de Navarra,
4, Anejo 9, 1988, p. 114; García Cárcamo, J.: “Una aproximación a las actitudes de las criadas jóvenes sobre la
sexualidad y el matrimonio a través de las querellas por estupros en Vizcaya (siglos XVIII-XIX)”, en Rodríguez
Sánchez, A. y Peñafiel Ramón, A. (eds.): Familia y Mentalidades. Historia de la Familia. Una nueva perspectiva
sobre la sociedad europea, Murcia, 1997, p. 94; Pascua Sánchez, M. J. de la: Mujeres solas: historias de amor y de
abandono en el mundo hispánico, Málaga, 1998, p. 94; Amo, M.C. del.: “Aproximación a la prostitución madrile-
ña en el siglo XVIII”,  Arenal, 4, 1,  1997, p. 106; Martín Casares, A.: “La violencia contra las mujeres en el si-
glo XVI”, ibid. p. 150; Menéndez González, A.: “Sexo, delito y bastardía en la Asturias del Antiguo Régimen”,
Boletín del Real Instituto de Estudios Asturianos, LII, 151, 1998, p. 22.

39 J. García Cárcamo ha señalado que en los casos de criadas estupradas por sus patronos bajo palabra
de matrimonio no aspiraban a casarse con ellos sino a obtener una dote que les permitiese acceder al mercado
matrimonial. García Cárcamo, J.: “Una aproximación…”, op. cit. p. 98; Mantecón Movellán, T.A.: Conflictivi-
dad... op. cit., p. 173.

40 A finales del siglo XVI las Cortes expresaron sus quejas por la excesiva facilidad con la que los jóve-
nes se daban palabra de matrimonio la cual el vicario posteriormente hacía efectiva encarcelando al hombre si se
negaba a cumplirla. Los corregidores también emplearon estos métodos. En algunas zonas se tomaron medidas
al respecto. El prior de Santiago de Uclés dispuso que “para obviar los gravísimos inconvenientes que se experi-
menta[ba]n de no contraerse los matrimonios con plena libertad de los contrayentes y de impe-

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



––––––––––––––––––––
dir ésta a los que tienen para contraer matrimonio, S.S.A. mandamos que nuestros curas o sus tenientes no asis-
tan a matrimonio alguno en cárceles o otros lugares en que se halle preso alguno de los contrayentes sin expresa
licencia nuestra in scriptis; y ninguna persona, de cualquiera estado, dignidad o condición que sea, impela, fuer-
ce, ni atemorice directe ni indirectamente para que algunos contraigan matrimonio; ni hagan cosa alguna para
que los matrimonios se contraygan con la libertad debida; ni impidan que se contrayga con ella baxo pena de
diez ducados y las demás impuestas en derecho y otras a nuestro arbitrio”. Vid. Casey, J.: “Iglesia y familia en la
España del Antiguo Régimen”, Chronica Nova, 19, 1991, p. 76; Constituciones synodales del priorato de Santiago
de Uclés, nullius diocesis, Murcia, Felipe Díaz Cayuelas, 1742. Lib. II. Tit. XII. Const. XXVI, p. 233.

41 La obra de Madama de Beaumont recoge una conversación significativa a este respecto:
“Una aldeana: ¡Ay señora! Y si no fuera más que reñiros: pero suele andar el palo por alto ¡Quántas hai

que han malparido a fuerza de golpes! Nicolás: Vmd lo compone todo mui fácilmente. Pero si hai mugeres peo-
res que todos los diablos: como ellas fueran tan fuertes como son de almas, lo mismo desollarían a vmd un hom-
bre que un pollo; i así es preciso para que entren en razón zurrarlas de quando en quando la vadana”. Ramón y
Linagero, M. (trad.): Conversaciones familiares de doctrina christiana entre gentes del campo, artesanos, criados i po-
bres, Madrid, Oficina de D. Manuel Martín, 1773, pp. 25-26.

to a la primera de estas situaciones, la denuncia ante un tribunal civil o ecle-
siástico de un estupro o de un incumplimiento de palabra matrimonial en
ocasiones derivó en una larga prisión –cercana al año– para el acusado. El en-
carcelamiento repercutía tanto en una merma de sus bienes –tenía que man-
tenerse sin trabajar– como de su capacidad de resistencia psíquica. La amena-
za de privación de libertad por parte de las autoridades o la prisión con grillos
y cadenas acababan venciendo la voluntad del individuo. Algunos realizaron
cartas de protesta donde reflejaron haberse visto compelidos a tomar una de-
cisión en favor del matrimonio ante las vejaciones sufridas o el temor a una
prolongación de su cautiverio, pero sus gestiones no siempre resultaron efec-
tivas de cara a sus intereses. Respecto a los criados, la documentación también
ha dejado constancia de cómo algunos sirvientes recibieron fieros y amenazas
de sus amos o intimidaciones de privarles de su soldada si no se casaban con
persona de su gusto. Una clara muestra de que las determinaciones legales a
este respecto no siempre resultaron efectivas.

II. Actitudes violentas en la disolución del matrimonio

En el estudio de la conflictividad conyugal hay que partir de un hecho
ampliamente constatado: la violencia física durante el Antiguo Régimen den-
tro de la pareja fue ejercida fundamentalmente por el varón. En algunos trata-
dos familiares, constituidos a modo de diálogo, la intervención violenta de los
hombres se justificaba como un elemento indispensable para que las mujeres
entrasen en razón41. A las hembras se les asignaba un rol de sumisión, de obe-

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 173

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


diencia al marido, calificado de cabeza de familia, encontrando en la Virgen
la mayor expresión gráfica de este principio42. Debían soportar con paciencia
“las injurias, defectos y genio” de sus esposos, no respondiéndoles cuando es-
taban encolerizados. No debían ser “bravas, sino mansas y sufridas”. Los mo-
ralistas consideraban los “improperios, las invectivas y gritos” en la mujer ina-
decuados, calificando su utilización incluso de grave pecado43. 

Los tratadistas del tema matrimonial mantuvieron opiniones divididas
a la hora de considerar lícito o no el infligir azotes a la mujer para lograr su
sumisión. Algunos como Tomás Sánchez los defendían ante causas graves de-
biendo mirar el castigo más a la corrección y enmienda que a la pena44. Idén-
tica potestad atribuían estos teóricos a los maridos para ejercer una reprensión
verbal, siempre y cuando no redundase en afrenta y deshonor. M. Ortega Ló-
pez subraya la coincidencia de la mayoría de los manuales de confesión y mo-
ralistas a la hora de apoyar el castigo marital para enmendar a las mujeres
contumaces, así como la necesidad de mostrar éstas mansedumbre para no re-
peler las agresiones45. Si bien se aprecia en estos tratados cierta laxitud en el
tema del castigo hacia la mujer, no lo defendieron como un medio cotidiano
de control sobre ella sino como una medida limitada a casos extremos. Reco-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna174

––––––––––––––––––––
42 Vid. Arias, F.: Op. cit. p. 406.
43 María Victoria López-Cordón ha comprobado que a pesar de estos consejos, las autoridades muni-

cipales señalaron cómo había muchas mujeres “no sujetas a sus maridos, desconcertadas, que riñen, gruñen y son
rebeldes”. También que “los confesores encontraban demasiadas resistencias a la hora de poner en práctica las
dos virtudes más recomendadas a la mujer: resignación y paciencia”. López-Cordón Cortezo, M.V.: “Familia,
sexo y género en la España Moderna”, Studia Historica. Historia Moderna, 18, 1999, p. 125.

44 En la misma línea que Tomás Sánchez se encontraba Alexo de Herrera, quien estimaba que se podía
dar de palos y azotar a la mujer cuando existiera  “gran causa y se le diese leve herida, pero si la hiere gravemente
ha de ser castigado”. Criticaba a los maridos bestiales que trataban a sus mujeres como a siervas y no como a her-
manas. F. Arbiol en el siglo XVIII -como señala M. Ortega López- los toleraba para someter la resistencia de la
esposa por grado o por fuerza. Luis Vives llegaba más allá en el siglo XVI permitiendo escupir a las esposas re-
beldes. Valentina Fernández y Mª Victoria López-Cordón en su estudio sobre Francisco de Toledo -a través de
su obra Intrucción de sacerdotes y suma de casos de conciencia- indican cómo éste defendía que no siempre era “pe-
cado mortal herirla, porque es inferior al marido, pudiendo él castigarla por la culpa; pero herirla sin tasa, no te-
niendo consideración a la persona y a su calidad, pues es su mujer y no su esclava, es pecado”. Vid. Sánchez, T.:
De Sancto Matrimonii Sacramento Disputationum, X Tomos, Madrid, Ludovici Sánchez, 1605; Machado de
Chaves, I.: Op. cit. Tomo II, pp. 439, 442 y 448; Herrera, A. de.: Op. cit. f. CXXXVIII y Ortega López, M.:
“Protestas de las mujeres castellanas contra el orden patriarcal privado durante el siglo XVIII”, Cuadernos de
Historia Moderna, 19, 1997, pp. 78-9; Fernández Vargas, V. y M.V. López-Cordón: “Mujer y régimen jurídico
en el Antiguo Régimen: una realidad disociada”, en Ordenamiento jurídico y realidad social de las mujeres. Semina-
rio de Estudios de la Mujer, Madrid, 1986, p. 34.

45 Ortega López, M.: “Protestas…”, op. cit. p. 78.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
46 Vid. Castelot, J. (trad.): Colección de pláticas para el uso de los curas de las aldeas, Tomo I, Madrid, Ofici-

na de D. Plácido Barco López, 1786, pp. 48-49; Constituciones... Lugo (1669), p. 46; Guevara, A.: Op. cit. p. 252.
47 Vid. Belati, F.: Régimen de los casados y las obligaciones de un marido christiano con su muger, Valladolid,

Imp. de D. Francisco Antonio Garrigo, 1788, pp. 31, 32-33 y 99; Padres de la Casa de la Congregación de Bar-
celona.: Op. cit. p.38.

48 Vid. Rodríguez Sánchez, A.: “Violencia, nulidad matrimonial e incesto”, Prólogo a la obra de Loren-
zo Pinar, F.J.: Amores inciertos... op. cit. pp. 15-21.

49 Saavedra, P.: La vida cotidiana en Galicia en el Antiguo Régimen, Barcelona, 1994, p. 238.
50 Encontramos referencias de mujeres receptoras de tratos fieros y crueles de los esposos en otros tipos

de fuentes como las literarias. Malmaridadas sometidas a sevicias, aparecen por ejemplo, obras como La Arcadia,
La Bella Malmaridada o en el auto La adúltera perdonada de Lope de Vega. También en el Cancionero de Juan de
Molina en el siglo XVI o en los romances de esta misma época. Vid. Gascón, E.: “Malmaridadas en Lope de
Vega”, en Literatura y Vida Cotidiana. Actas de las Cuartas Jornadas de Investigación Interdisciplinaria, Zaragoza,
1987, pp. 131-48; Ortega López, M.: “Estrategias de defensa de las mujeres de la sociedad popular española en
el siglo XVIII”, Arenal, vol. 5, nº 2, 1998, p, 277.

mendaban a los maridos no tratar a sus esposas con crueldad, sino con afabili-
dad, dulzura y amor46. 

Algunos de estos moralistas asociaban este tipo de violencia física a las
personas plebeyas y de baja esfera, ignorantes del significado del honor. Los no-
bles deberían cubrir las apariencias, honrando a sus mujeres “sin amor, con
una cumplida oficiosidad que d[arí]a a entender una falta de afecto”. En cier-
to sentido venían a propugnar una violencia psíquica. Estos mismos manuales
aconsejaban pericia y sagacidad en la enmienda de las esposas, haciéndolo con
menor acritud que a hijos y criados, de manera que no pareciese tal correc-
ción: sin bravatas, blasfemias, palabras severas, deshonestas o injuriosas, sin
ultrajarlas ni golpearlas, sin retos ni sonrojándolas para evitar obstinaciones47.
A pesar de estos consejos, la violencia fue un elemento inherente a todos los
estratos sociales. A los monarcas les llegaron numerosos memoriales y consul-
tas, remitidos al Presidente del Consejo de Castilla, sobre violencias cometi-
das contra las mujeres en todas las esferas de la sociedad48. J.L. Flandrin aso-
cia este comportamiento autoritario del hombre en el hogar a una “voluntad
de poder, natural en todo individuo”.

Cuantificar la violencia conyugal y establecer una línea evolutiva de la
misma resultaría una tarea cuando menos imposible. Pegerto Saavedra, señala
cómo la falta de rastros documentales respecto a riñas y malos tratamientos
lleva al historiador a moverse en el terreno de las conjeturas al abordar esta
materia49. De cualquier modo, la violencia, en algunos casos soterrada pero
evidenciable, a tenor de lo indicado por M. Ortega López, constituyó “un
componente estructural en las sociedades preindustriales del Antiguo Régi-
men”50. Por otro lado, compartimos la impresión de Mª Juncal del Campo

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 175

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Guinea, sobre que las mujeres víctimas de malos tratos no se presentaron tan-
to en los tribunales a cuestionar el “supuesto” derecho masculino al castigo
moderado, sino a denunciar agresiones graves, las cuales podían poner en pe-
ligro su vida y a la vez justificaban la obtención de una separación matrimo-
nial. La violencia matrimonial solía surgir por motivaciones escondidas, por
situaciones extremas que se ocultaban ya que tendrían poco peso como argu-
mentos útiles para la concesión del divorcio frente a la justicia51. 

Por otro lado, hemos de tener en cuenta que antes de llevar al cónyuge
ante un tribunal se recurría a otros métodos de arbitraje o compromiso en los
que el párroco, los vecinos o los familiares solían jugar un papel preponderan-
te52. Tomás Mantecón ha señalado cómo en la zona cántabra los asuntos cri-
minales no se resolvían habitualmente por vía de sentencias sino mediante
otros instrumentos de autocontrol sancionados por la comunidad tendentes a
lograr un disciplinamiento social. Estos sistemas de mediación no siempre con-
siguieron evitar actitudes violentas las cuales, en ciertos casos, culminaron en
el homicidio de la mujer53.

También hemos de considerar que las mujeres a menudo carecían de
capacidad económica suficiente para afrontar los gastos de un pleito. Aunque
esta situación no impidió que la solicitud de dovorcio estuviera protagonizada
fundamentalmente por ellas, probablemente sí redujo sus posibilidades de
pleitear54. La esposa dependía además de la cesión de un cierto dinero por

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna176

––––––––––––––––––––
51 Campo Guinea, M.J. del.: Comportamientos matrimoniales... op. cit. p. 139; Ibid. “Mujer y violencia

conyugal en Navarra (siglos XVI-XVII)”, en López-Cordón, M.V. y M. Carbonell Esteller (eds.): Historia de la
mujer e Historia del matrimonio. Historia de la Familia. Una nueva perspectiva de la Sociedad Europea, Murcia,
1997, p. 104.

52 Vid. Tenorio Gómez, P.: “La mujer como litigante en el Antiguo Régimen en la Corona de Castilla”,
en Castillo, S. y J.M. Ortíz de Orruño: Estado, protesta y movimientos sociales, Vitoria-Gazteiz, 1997, p. 37; Flan-
drin, J-L.: Op. cit. p. 50.

53 Mantecón Movellán, T.A.: La muerte de Antonia Isabel Sánchez. Tiranía y escándalo en una sociedad
rural del norte español en el Antiguo Régimen, Alcalá de Henares, 1997, p. 16.

54 En Zamora durante el siglo XVI dos de cada tres procesos de divorcio fueron tramitados por muje-
res quienes, en casi la totalidad de los casos, habían recibido malos tratos. En Barcelona durante la segunda mi-
tad del siglo XVI cuatro de cada cinco procesos fueron puestos por mujeres y durante el XVII nueve de cada
diez. Durante esas dos centurias, de las 138 denunciantes, 122 habían recibido malos tratos y 51 amenazas de
muerte. En esta ciudad durante la segunda mitad del siglo XVIII, 56 de las 73 demandas de divorcio fueron
puestas por mujeres. Cuarenta y seis de ellas recibieron malos tratos, mientras que sólo cuatro hombres alegaron
esta causa. En Navarra durante los siglos XVI y XVII un 82,4 % de las solicitudes procedieron de las mujeres.
También en Extremadura las mujeres constituyeron mayoría a la hora de pedir el divorcio. Vid. Lorenzo Pinar,
F.J.: “La mujer y el Tribunal Diocesano...”, op. cit. p. 84; Gil, A.: “Mujeres ante la justicia eclesiástica: un caso de
separación matrimonial en la Barcelona de 1602”, en Las mujeres en el Antiguo Régimen. Imagen y realidad, Bar-
celona, 1994; Ibid. “La mujer vista a través de la Iglesia en la sociedad catalana de los siglos XVI y XVII. Proyec-

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



––––––––––––––––––––

ción social de lo <<femenino>> y justicia eclesiástica”, Manuscrits, 1, 1985, p. 93; Pérez, I. y A. Gil, A.: “”Fem-
bras vils” versus verges ideals: la justícia moderna i la dona”, L’Avenç, 142, Nov. 1990, pp. 32-33; Gil, A. y A.
Hernández: “El fracàs conjugal durant la segona meitat de s. XVIII”, L’Avenç, 67, 1984, p. 22; Campo Guinea,
M.J.: Comportamientos matrimoniales... op. cit. p. 120; Hernández Bermejo, M. Á.: La familia extremeña en tiem-
pos modernos, Badajoz, 1990, p. 309.

55 El depósito o enclaustramiento en un convento o en el domicilio de una persona honrada intentaba
evitar las amenazas del cónyuge o los compelimientos de los familiares durante el proceso.

56 En Zamora sólo se concedieron un 6% de los divorcios tramitados en el siglo XVII, casi la mitad de
los litigios se abandonaron o permanecieron sin concluir, tendencia similar a lo que ocurrió en el obispado cau-
riense o en el navarro durante esta centuria. En Barcelona los procesos de divorcio sin sentencia afectaron al
80% durante este mismo período rebajándose la cifra hasta el 60-65 % en la centuria siguiente. Pérez Muñoz, I:
Op. cit. p. 161; Pérez i Molina, I.: “Dona i legislació en la Catalunya del segle XVIII. Procesos de separació ma-
trimonial”, Pedralbes, 1, 1988, p. 264; Gil Ambrona, A.: “Las mujeres bajo la jurisdicción eclesiástica: Pleitos
matrimoniales en la Barcelona de los siglos XVI y XVII”, en Birrel Salcedo, M.: Nuevas perspectivas, nuevas mi-
radas. Fuentes y documentación para la historia de las mujeres (siglos XIII-XVIII), Granada, 1992, p. 122.

57 Vid. Molinié-Bertrand, A.: “Le secrète violence de tous les jours”, en Duviols, J. y A. Molinié-Ber-
trand: La violence en Espagne et en Amérique (XVe-XIXe siècles). Actes du colloque international Les raisons des plus
forts, París-Sorbone, 1997, pp. 9 y 13.

parte del marido para gastos alimenticios, depósito y costas del proceso55. La
cantidad era fijada por el tribunal conforme a la calidad de la persona. Los
maridos evidentemente no siempre accedieron a sufragar este dispendio po-
niendo como excusa su pobreza o la necesidad de alimentar a sus hijos. En
otros casos había existido una dilapidación previa de los bienes en el juego o
en mujeres por lo cual la esposa difícilmente podía contar con medios econó-
micos. Asimismo, hemos de considerar que el recurso a los tribunales ecle-
siásticos podía ser desanimante dado el escaso porcentaje de divorcios conce-
didos por una Iglesia que consideraba el vínculo matrimonial indisoluble56.
Algunas mujeres, conscientes quizás de no lograr nunca una anhelada separa-
ción, iniciaron los procesos movidas por el deseo de defender su honra y dar a
conocer la naturaleza violenta del marido. 

Frente a todas las trabas apuntadas, hubo mujeres que encontraron el
amparo de sus vecinos para hacer patente la “condición recia, el carácter colé-
rico y temerario” de sus maridos; o hallaron el apoyo de sus progenitores dis-
puestos a cederles su casa, a mantenerlas durante el pleito y a reconocer las in-
timidaciones efectuadas a las hijas para aceptar un matrimonio no deseado.
Este tipo de decisiones resultaban necesarias de cara a acabar con situaciones
de malos tratos permanentes. No hemos de olvidar que la solicitud de divor-
cio por sevicias constituyó un fenómeno generalizado dentro y fuera de Espa-
ña57. Durante los siglos XVI y XVII el 93 % de las mujeres que solicitaron el

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 177

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


divorcio en Navarra acusaron a sus maridos de porporcionarlas malos tratos y
sevicias. En Zamora lo hicieron casi la totalidad de las mujeres durante el
Quinientos. En el siglo XVII en Córdoba el 67 % de las demandantes sufrie-
ron situaciones de violencia; en Zamora nueve de cada diez, para la misma
época. En Cádiz durante el siglo XVIII, recibieron malos tratos el 70% de las
mujeres que solicitaron el divorcio. También en Ciudad Real y Extremadura
los malos tratos desempeñaron un papel de primer orden en las demandas58.
Resulta verosímil considerar que estas cifras reflejen sólo la violencia domés-
tica extrema ya que, junto con las amenazas de muerte, eran las únicas acepta-
das por el Derecho y contempladas por los moralistas para la concesión del
divorcio. Los jurisconsultos que abordaron esta materia matizaron al respecto
señalando la necesidad de que la violencia marital derivase en sevicia cruel pa-
ra facilitar la separación. F. Gómez Salazar, recogiendo opiniones de autores
de otras centurias, lo expresaba de este modo: “mas no basta para el divorcio
una sevicia cualquiera, hija de arrebatos, del mal humor, exígese que sea un
tratamiento cruel, o como dicen los prácticos «sevicia cualificada»”59. Bajo ta-
les planteamientos, tampoco hemos de descartar la posibilidad, como ha indi-
cado A. Gil Ambrona, de que algunas mujeres adujesen sevicias, consideradas
prioritarias dentro de ese elenco de condiciones por las que la justicia eclesiás-
tica concedía el divorcio, para lograr una separación del marido de cara a vol-
ver con la familia o recuperar cierta estabilidad económica y emocional60.

Los malos tratos a la mujer estuvieron asociados frecuentemente al
amancebamiento o al adulterio, a los celos del marido, a su alcoholismo, a su
afición al juego, a su indolencia o a su deseo de convertir a la esposa en una

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna178

––––––––––––––––––––
58 En Cantabria esa violencia estuvo protagonizada casi siempre por hombres –un 89%–. Ninguna

mujer durante el siglo XVIII fue acusada de agresión contra su marido y sólo una de muerte premeditada, aun-
que no ejecutada, en la persona de su esposo. En Navarra tan sólo un 6,6 % de los hombres alegaron algún tipo
de maltrato y uno de cada cinco denunció un intento de asesinato mediante envenenamiento. En Barcelona du-
rante el siglo XVIII las mujeres maltratadas promovieron tres de cada cuatro.demandas de divorcio. Campo
Guinea, J.: “Mujer y violencia conyugal...”, op. cit. p. 104; Ibid. Comportamientos matrimoniales... op. cit. p. 137;
Asensio Rubio, M.: “Ordenamiento jurídico y realidad social de las mujeres en Ciudad Real  (ss. XVII-XVIII);
aproximación a una realidad desconocida”, en Actas I Congreso de Historia de Castilla-La Mancha. Conflictos so-
ciales y evolución económica en la Edad Moderna, Tomo VIII, Talavera de la Reina, 1988, p. 110; Pérez i Molina,
I.: Op. cit. p. 265; Morgado García, A.: “El divorcio en el Cádiz del siglo XVIII”, Trocadero, 6-7, 1994, p. 137;
Pascua Sánchez, M. J.: Op. cit. pp. 318, 321 y 326; Hernández González, M.: “La familia canaria en el Antiguo
Régimen”, Tebeto, 1, 1988, p. 39; Mantecón Movellán, T.A.: La muerte de Antonia... op. cit, p. 36; Testón Núñez,
I.: Amor, sexo y matrimonio en Extremadura, Badajoz, 1985, p. 163; Hernández Bermejo, M.Á.: Op. cit. p. 310.

59 Gómez Salazar, F. y De la Fuente, V.: Lecciones de disciplina eclesiástica, Tomo II, Madrid, 1880, pp. 288.
60 Gil Ambrona, A.: “Las mujeres bajo...”, op. cit., p. 127.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
61 Algunas mujeres, por su parte, se vengaron de la violencia marital amancebándose. Mª. H. Sánchez

Ortega a través de los Avisos de Barrionuevo constata diversos casos de celos que condujeron a sevicias. Vid. Ro-
dríguez, Sánchez, A.: Hacerse Nadie. Sometimiento, sexo y silencio en la España de finales del siglo XVI, Lleida, 1997,
pp. 47 y 50-63; Sánchez Ortega, M. H.: Pecadoras de verano, arrepentidas en  invierno, Madrid, 1995, p. 96.

62 Lorenzo Cadarso, P.L.: “Los malos tratos a las mujeres en Castilla en el siglo XVII”, Cuadernos de
Investigación Histórica Brocar, 15, 1989, p. 135.

63 Se la llamaba “puta, manceba de frailes, amiga de frailes, clérigos y seglares, amiga de muchos hom-
bres, común a cuantos la quieren, mala mujer de ruines tratos, mulica, hija del diablo, bellaca, ladrona, bujarro-
na, sarnosa, pelleja, bulbosa, alcahueta, pícara, cornuda, puerca, sebosa, cabrona, arrastrada, descuidada o portu-
guesa. Los maridos celosos las acusaban de hartarse de cabalgar” con los hombres con los cuales estaban mante-
niendo una conversación o simplemente la habían saludado. Muchas de estas injurias eran idénticas a las utili-
zadas en la literatura para referise a las mujeres de mala vida, caso de las contenidas en La Lozana Andaluza.
También las mujeres fueron sometidas excepcionalmente a humillaciones como las descritas por P. Saavedra,
consistentes en llenar su boca de cebada diciéndole: “come, mula, come”. Vid. Profeti, M.G.: “Mujer libre-mujer 

fuente de ingresos, “haciéndola ruin de su cuerpo”61. En otros casos estuvie-
ron relacionados con enlaces fraguados sin la aquiescencia de una de las partes
o a matrimonios en los cuales uno de los miembros de la pareja seguía aferra-
do en gran medida a las opiniones de sus progenitores. Pedro L. Lorenzo Ca-
darso indica que los malos tratos no constituyeron un fenómeno ocasional y
estaban justificados en el mantenimiento de la reputación social del individuo
y de la honorabilidad de su linaje, valores apoyados por la literatura y la propia
legislación62. 

Los procesos matrimoniales aluden unas veces a estas extralimitaciones
de los maridos de modo genérico, calificándolas de sevicias, asperezas y cruel-
dades; otras, se refieren a ellas de una manera más pormenorizada hablando de
los palos, coces, pescozones, bofetones, golpes, pellizcos, cardenales, magulla-
duras, puntapiés, “puñadas”, “muxicones”, “moxinetes”, “empellones”, “emba-
rrones”, “encontrones”, “berdiones”, “libores”, coscorrones, arañazos, escalabra-
duras, desfiguraciones, azotes con riendas de cuero, cordeles y sogas, arrastres
por los pelos, pérdida de parte de la dentadura, rodaduras por las escaleras y
lanzamiento del primer objeto hallado a mano –pretinas de hierro, candiles,
machados, adobes, asadores, palancas y palos–. Entre las amenazas más fre-
cuentes se encontraba la de matarla durante el trayecto de un viaje, ahogarla,
meterle un asador por las tripas, quitarle las gorjas con un tranchete, esperarla
en una esquina para apuñalarla, ponerle una hoz en el cuello, apuntarla con un
arcabuz, colgarla de una viga de la vivienda o meterle la cabeza en un horno ar-
diendo, amenazas por las cuales las esposas, evidentemente, no consideraban
su vida segura. En este mundo de la violencia se incluyen, a su vez, las vejacio-
nes verbales siendo las más frecuentes las que atentaban contra su honestidad63

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 179

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


o contra la ortodoxia de sus creencias64. Estos insultos fueron calificados de
una manera genérica como “palabras feas, afrentosas, desvergüenzas o atrevi-
mientos” contra la reputación de la mujer65. Otras veces, los maridos negaron a
sus esposas los alimentos encerrando la comida en un arca con llave; no las
permiteron comer a su misma mesa; las privaron de los vestidos necesarios
“andando rotas y hechas unas pícaras”; las prohibieron comunicarse con los ve-
cinos o las expulsaron del domicilio conyugal teniendo que irse a refugiar a ca-
sa de algún pariente, vecino, hospital benéfico o recurrir a la justicia civil para
que procediese a la apertura de la casa obligando a los maridos a dejarlas en-
trar66. Las coacciones no quedaron limitadas a las anteriormente mencionadas.
A veces se intimidaba a la mujer para que efectuase inventarios fingidos o tes-
tamentos en favor del marido. Las sevicias y coacciones formaron parte del
trato matrimonial tanto en el campo como en la ciudad. Al igual que en la ac-
tualidad estas situaciones fueron sobrellevadas o disimuladas por las víctimas
esperando una enmienda del marido. No obstante, esta actitud podía ser con-
traproducente. Los procuradores de causas empleaban la capacidad de aguante
de la mujer como argumento a favor de la imposibilidad de poseer su defendi-
do un carácter insufrible, incapaz de ser soportado durante largo tiempo.

A pesar de la brutalidad con la que las mujeres podían ser tratadas, algu-
nos de los vecinos durante los pleitos tacharon estas discusiones domésticas de
“pesadumbres con el marido como todos los demás casados acostumbran a te-
ner”. Las hipotéticas sevicias se habrían reducido por tanto a simples correccio-
nes aplicadas dentro de la autoridad conferida al marido para reprender a la
mujer con moderación y causa legítima. En la misma línea se pronunciaron los

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna180

––––––––––––––––––––
perdida: una nueva imagen de la prostituta a fines del siglo XVI y principios del siglo XVII”, en Redondo, A.:
Images de la femme en Espagne aux XVIe et XVIIe siècles, La Sorbona, 1994, pp. 196-97; Nueva Recopilación... op.
cit. Lib. VIII. Tit. X. Ley II. f. 113 r.;  Aponte Marín, A.: “Apuntes sobre la delincuencia en Jaén en la primera
mitad del siglo XVII”, Chronica Nova, 15, 1986-87, p. 14; Morgado García, A.: Op. cit. p. 130; Saavedra, P.: A
vida Cotiá en Galicia de 1550-1850, Santiago de Compostela, 1992, p. 155; Carrasco, R.: “La violence physique
d’après les archives judiciaires. Le cas de Cuenca (1535-1623)”, en Le corps dans la société espagnole des XVIe et
XVIIe siècles, Coloquio Internacional, La Sorbone, 1990, p. 166.

64 Entre ellas las expresiones “puta çerrada que no cree en Dios”.
65 Para E. Villalba Pérez las violencias verbales, palabras injuriosas y descomedimientos constituían a

menudo la “antesala de una agresión física, la manifestación de una agresividad potencial y en sus consecuencias
sobre la voluntad de la víctima podían ser tan contundentes o más que la misma agresión”. Villalba Pérez, E.:
Mujeres y orden... op. cit. pp. 522-23.

66 R.I. Sánchez Gómez cita varios ejemplos en los que los maridos mantuvieron a sus mujeres encerra-
das maltratándolas ante la sospecha de adulterio o amancebamiento. Sánchez Gómez, R.I.: Delincuencia y segu-
ridad en el Madrid de Carlos II, Madrid, 1992, p. 134.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
67 Vid. Lorenzo Cadarso, P.: “ Los malos tratos...”, op. cit.
68 Mantecón Movellán, T.A. “Desviación, disciplina social e intervenciones judiciales en el Antiguo

Régimen”, Studia Historica. Historia Moderna, 14, 1996, p. 225.
69 Nueva Recopilación... op. cit. Libro VIII. Tit. XX. Ley V. f. 347 v.
70 Vid. Machado de Chaves, I.: Op. cit. p. 455; Friedman, G.: “El estatus jurídico de la mujer castellana

durante el Antiguo Régimen”, en Ordenamiento jurídico y realidad social de las mujeres. Actas de las Cuartas Jorna-
das de Investigación Interdisciplinaria, Madrid, 1986, p. 48; Da Silva, J.G.: Op. cit. p. 23.

71 Candau-Chacón, M. L.: “El papel de la mujer en los conflictos afectivos rurales ante la mirada ecle-
siástica. La campiña, 1700-1750”, en Actas del II Congreso de Historia de Andalucía, Tomo III, Córdoba, 1995, p. 85.

72 En líneas generales más de la mitad de los pleitos de divorcio quedaron sin sentencia. En algunos
obispados las directrices episcopales, caso del malagueño, resultaban esclarecedoras a este respecto. El prelado
ordenaba a los jueces ordinarios y provisores que no fueran fáciles en divorciar. Constituciones synodales del Obis-
pado de Málaga (1671), Sevilla, Viuda de Nicolás Rodríguez,  1674, Párrafo 13, p. 392.

procuradores de causas de los acusados para quienes las actuaciones de los hom-
bres no constituían sevicias grandes o intolerables, como requería el Derecho
Canónico, sino castigos lícitos, que se podían aplicar a la mujer, sobre todo cuan-
do ésta faltaba el respeto al marido. Los fiscales tampoco contemplaron muchas
de estas situaciones como causas urgentes por las cuales debiera concederse el di-
vorcio. Para P.L. Lorenzo Cadarso estos malos tratos gozaron de la considera-
ción de mal menor al ir destinados a asegurar la obediencia de la mujer67. 

Asimismo, las sevicias en el seno del matrimonio trataron de hallar su
justificación en otras circunstancias, caso de las infidelidades conyugales. Co-
mo ha señalado Tomás A. Mantecón la violencia física constituyó además un
instrumento eficaz de dominio de cara a estrechar fidelidades68. La legislación
permitía el ejercicio máximo de violencia al marido engañado al consentir dar
muerte a la esposa adúltera y a su amante si eran descubiertos in fraganti. El
marido afrentado solamente disfrutaba de la dote y de los bienes del ofensor
cuando los mataba con autoridad de la justicia. Si perdonaba la vida a uno de
los amantes debería aplicar el mismo criterio con el otro69. Sin embargo, la ley
negaba esa misma posiblidad a la mujer. Se justificaba este tipo de discrimina-
ción en el hecho de que el adulterio resultaba una ofensa menos detestable en el
hombre que en la mujer de quien se esperaba mayor castidad al considerarla
parte garante y custodia del honor familiar70. Mª L. Candau ha apuntado cómo
la proyección sexual del honor no era un concepto subjetivo sino que hallaba en
la condición femenina el vehículo transmisor de la honra masculina y familiar71.

Diferentes estudios locales demuestran que, a pesar de estos testimo-
nios plagados de violencia, la Iglesia en raras ocasiones concedió el divorcio,
entendido éste como una separación de la cohabitación sin la posibilidad de
volverse a casar72. Lo más frecuente era establecer un período de separación

actitudes violentas en torno a la formación y disolución del matrimonio en castilla ... 181

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


temporal de la pareja –entre cuatro y seis meses, o entre dos y cuatro años–
para ver si durante este tiempo se llegaba a una reconciliación. La mujer que-
daba durante este período depositada en un convento o en casa de alguna per-
sona indicada por el párroco, especialmente en los ámbitos rurales. Estos di-
vorcios provisionales o secuestros constituyeron el último recurso de la Iglesia
para evitar la ruptura de un vínculo considerado indisoluble y corregir sus
abusos más notorios.

Cuando no se concedía el divorcio por parte de la justicia, las constitu-
ciones sinodales compelían a la pareja a convivir bajo un mismo techo, el se-
ñalado por el marido, presentando éste fianzas de que trataría bien a su espo-
sa. Habitualmente la amenaza de encarcelarle si no pagaba la fianza para tra-
tar bien a la mujer, ni el abono de la misma constituyeron garantías suficientes
de cara a evitar una reincidencia en el maltrato hacia la esposa. Ante este pa-
norama pocas salidas le quedaron a la mujer para obviar las crueldades conyu-
gales. Entre ellas estaba el abandono del hogar o el ingreso en un monasterio,
vía esta última amparada por la Iglesia al considerar la vida religiosa como un
estado más perfecto. Sin embargo, las mujeres que se decantaron por esta op-
ción fueron pocas ya que no sólo suponía una renuncia a la forma habitual de
vida sino también requería una dote suficiente para ser aceptadas en un con-
vento. Las menos afortunadas acabaron en el mundo de la prostitución; otras
ni siquiera vivieron para poder decidir su futuro73.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna182

––––––––––––––––––––
73 Vid. López Beltrán, M.T.: “Hacia la marginalidad de las mujeres en el mundo de Granada (1487-

1540)”, Trocadero, 6-7, 1995, p. 91.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Vid. un buen estado de la cuestión en Monsalvo Antón, J. M.: “La sociedad política en los concejos

castellanos de la Meseta durante la época del regimiento medieval. La distribución social del poder”, en Conce-
jos y ciudades en la Edad Media Hispánica. II Congreso de Estudios Medievales, Madrid, 1990, p. 359-413. Un
completo estudio institucional del municipio castellano en el tránsito del siglo XV al XVI es el de Polo Martín,
R.: El régimen municipal de la Corona de Castilla durante el reinado de los Reyes Católicos. (Organización, funciona-
miento y ámbito de actuación), Madrid, 1999.

Como es bien sabido, las reformas del gobierno municipal emprendidas
mediado el siglo XIV por Alfonso XI propiciaron un reparto del poder entre
los distintos sectores de la población urbana que hasta entonces habían pugna-
do por él, pero no lograron impedir que surgieran de inmediato tensiones en-
tre sus más directos beneficiarios –los regidores– y quienes se habían visto
apartados del nuevo órgano de gobierno municipal que se había creado –el re-
gimiento– o que se consideraban insuficientemente representados en él, ya se
trate de segmentos del patriciado urbano o del común de las ciudades y villas.
Tales conflictos habían dado lugar a lo largo de la Baja Edad Media a concor-
dias diversas que garantizaban la presencia de representantes de esos sectores
sociales en los ayuntamientos o les reservaban la facultad de nombrar determi-
nados oficios1. Difícilmente, puede decirse, sin embargo, que con ellas se hu-
biera puesto término a los problemas que pretendían resolver. Los regimientos
eran instituciones cerradas y oligárquicas que controlaban todos los resortes
del poder en el seno de las comunidades urbanas. Tendían, por tanto, a hacer

Los abusos del poder: el común y el gobierno
de las ciudades de Castilla tras la rebelión de
las Comunidades

Universidad de Cantabria

José I. Fortea Pérez w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


un uso extensivo de sus atribuciones, aunque fuera invadiendo las de esos otros
colectivos que habían logrado hacerse oír en el seno de los ayuntamientos. Los
inevitables abusos que se derivaban de esta situación generaron las resistencias
que cabe imaginar. La situación tendió a empeorar desde fines del siglo XV y,
especialmente tras la muerte de Isabel la Católica en 1504. Por entonces, la
oposición de amplios sectores de la población urbana a unos regidores a los
que se acusaba de pretender más la satisfacción de intereses particulares que la
consecución del bien común estaba bastante generalizada en las ciudades cas-
tellanas2. Por otro lado, el aumento de la presión fiscal, la manifiesta incompe-
tencia de muchos corregidores y su incapacidad para hacer frente a los excesos
de la aristocracia3 fue abriendo una fosa de desconfianza entre las oligarquías
urbanas y la Corona que acabó degenerando en rebelión abierta. 

Las Comunidades, allí donde triunfaron, pretendieron acabar con esta
situación propiciando la reforma del gobierno municipal en un sentido abier-
tamente participativo. Los regimientos, sin llegar a ser abolidos, se vieron rele-
gados, al incorporarse a los ayuntamientos representantes de los estados tradi-
cionales y, sobre todo, diputados elegidos directamente por la población de las
collaciones o barrios de las ciudades. Serían estos últimos los que acabaran os-
tentando el verdadero poder en el seno de esos renovados y más representati-
vos órganos de gobierno a los que la rebelión dio nacimiento y que recibieron
el expresivo nombre de congregación, junta o comunidad. Como cabía esperar,
ese deseo de participar en el gobierno municipal trajo como consecuencia una
revitalización de los cabildos abiertos o de las mismas asambleas de barrio, si
bien es cierto que los dirigentes de la rebelión tendieron desde muy pronto,
como es bien sabido, a canalizar la dirección del movimiento a través de esas
juntas o congregaciones locales a las que se acaba de hacer referencia4. Sea co-
mo fuere, la derrota de los comuneros supuso la vuelta al statu quo anterior a la
rebelión. No quiere esto decir, sin embargo, que con ello se hubiesen resuelto

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna184

––––––––––––––––––––
2 Han destacado sobre todo este aspecto Owens, J.: Rebelión, Monarquía y oligarquía murciana en la

época de Carlos V, Murcia, 1980 y Sánchez León, P. Absolutismo y Comunidad. Los orígenes sociales de la guerra de
los comuneros de Castilla, Madrid, 1998. Añadamos a la serie de monografías sobre la base social de la rebelión, el
estudio de Gutiérrez Nieto, J.I.: Las Comunidades como movimiento antiseñorial, Barcelona, 1973. 

3 Aspectos también desarrollados en las clásicas monografías sobre la rebelión. Maravall, J.A.: Las Co-
munidades de Castilla. Una primera revolución moderna, Madrid, 1963. Pérez, J.: La revolución de las Comunidades
en Castilla (1520-1521), Madrid, 1978. Haliczer, S.: The Comuneros of Castile. The forging of a Revolution (1475-
1521), The University of Wisconsin Press, 1981 (trad. esp. Valladolid, 1987).

4 Ofrece abundantes datos a este respecto Pérez, J.: La revolución... op. cit. pp. 509 ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
5 La muestra que va a ser analizada no es exhaustiva ni podría serlo. Incluye diversos procesos promo-

vidos por el común contra los regimientos de ciudades de Castilla que se conservan en la sección Consejo Real del
Archivo General de Simancas. La entidad demográfica, la importancia económica y el peso político de esas ciu-
dades y villas es muy desigual, lo que, habida cuenta de que todos ellos inciden en los mismos problemas da a los
casos elegidos un valor representativo de alguno de los problemas más importantes con los que se enfrentaba el
gobierno municipal en la Castilla del siglo XVI. 

6 AGS, Consejo Real (en adelante CR), leg. 72, f. 10. 

definitivamente los problemas que la habían motivado. En algunas ciudades,
incluso entre alguna de las de voto en Cortes, como era el caso de Guadalaja-
ra, la definitiva instauración de la figura del corregidor fue inusualmente tar-
día, mientras que, en otras muchas los conflictos se prolongaron hasta bien
entrado el siglo XVI. Todos ellos revelan que la desigual participación en el
poder de los distintos colectivos en los que se agrupaba la población urbana,
tan consustancial al regimiento, seguía generando tensiones en las ciudades y
que los esfuerzos de los regidores por consolidar su poder continuaba desper-
tando una viva oposición en sectores mayoritarios de las poblaciones urbanas
todavía en la primera mitad del siglo XVI. Pues bien, el común continuó asu-
miendo un protagonismo decisivo en buena parte de esos conflictos. Lo que
le enfrentaba a los regimientos era, unas veces, la defensa de los procedimien-
tos tradicionales de elección de oficios concejiles cuya provisión le había sido
asignada en virtud de esas concordias a las que antes hacía referencia y cuya
pervivencia veía amenazada por las apetencias de poder de los regidores.
Otras, el motivo de disputa era la pretensión de estos últimos de alterar las ca-
lidades personales que debían exigírsele a los que ocuparan tales oficios. La
casuística podía ser diversa, pero el resultado era siempre el mismo. Oponién-
dose a lo que consideraba abusos de poder por parte de los regimientos, el co-
mún luchaba por mantener la posición o las prerrogativas que había logrado
en los órganos del gobierno urbanos. 

I

Los ejemplos que podían sacarse a colación a este respecto son numero-
sos5. El común de Alcaraz hubo de defender en 1522 su derecho a asistir a la
elección de los oficios municipales que acababa de serle reconocido6. Otras vi-
llas y ciudades se enfrentaban a problemas parecidos. El procedimiento exis-
tente en Medellín para elegir los oficios públicos de la villa establecía que cada
año se juntaran los vecinos en concejo abierto para designar a un procurador.

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 185

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Este nombraría, a su vez, a dos electores que, juntamente con los alcaldes sa-
lientes, procederían acto seguido a elegir a los alcaldes entrantes, a los regido-
res, al procurador síndico y al mayordomo del concejo. Tal normativa había si-
do aprobada por el Consejo, pero su aplicación había provocado pleitos que to-
davía se estaban dirimiendo en 1552. El problema estribaba en que los alcaldes
interferían constantemente en los procesos electorales y se arrogaban el dere-
cho a nombrar terceros en caso de discordia. El común se oponía rotundamente
a tales pretensiones pidiendo que en esos supuestos se prefiriera el nombra-
miento que hubieran efectuado los electores sobre el que hicieran los alcaldes y
que les correspondiera a aquellos la facultad de elegir terceros, por ser ellos
quienes habían sido designados por “el procurador elegido y nombrado por la
mayor parte del pueblo”7. Pretensiones semejantes eran las que se formulaban
en Villarrobledo, villa del marquesado de Villena, cuando se solicitaba todavía
en 1573 que la elección del procurador síndico se efectuase en concejo abierto
entre todos los vecinos, en vez de hacerse en el regimiento8. Pocos años antes,
en 1569, los buenos hombres pecheros de Cáceres intentaban controlar el
nombramiento de los fieles de la gobernación que se hacía cada año en su regi-
miento9. No eran estos, sin embargo, los únicos problemas que pudieron pro-
ducirse en las ciudades castellanas de la época. Los jurados de Toledo, por
ejemplo, pugnaban por conservar en 1546 el derecho que tradicionalmente ha-
bía correspondido a las parroquias de la ciudad de elegir a sus propios represen-
tantes, incluso cuando se tratara de juraderías acrecentadas que hubieran queda-
do vacantes10. La fecha en la que formuló tal pretensión no es casual. Apenas
tres años antes Carlos V había procedido, como es bien sabido, a una primera
venta masiva de oficios municipales, entre ellos, los de jurado, lo que alteraba
notablemente la forma por la que habían sido proveídos desde siempre. 

La definición del perfil de quienes debían desempeñar los oficios cuya
provisión correspondía al común fue también problemática en muchas ciuda-
des. En Ávila se seguía pleito contra el regimiento en 1533 para conseguir
que el procurador del común fuera pechero y no hidalgo, como últimamente
venía ocurriendo11. En Guadalajara, por el contrario, el procurador general de

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna186

––––––––––––––––––––
7 AGS, CR, leg. 426, f. 20. 
8 AGS, CR, leg. 351, f. 23 .
9 AGS, CR, leg. 351, f. 22.
10 AGS, CR, leg. 693, f. 31. 
11 AGS, CR, leg. 726, f. 1.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
12 AGS, CR, leg. 440, f. 5. El caso de Guadalajara es particularmente complejo porque a los conflictos

entre el regimiento, el común y las corporaciones de hidalgos, se añadía la constante interferencia del duque del
Infantado en la vida política de la ciudad. Para todo esto, vid. Sánchez León, P.: Absolutismo y comunidad... op.
cit. pp. 240 ss. También López Villalba, J.M.: “Concejo abierto, regimiento y corregimiento en Guadalajara
(1346-1546)”, Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. Historia Medieval, V, 1992, pp. 65-84. Carrasco, A.: “Guada-
lajara dentro del sistema de poder de los Mendoza durante el reinado de Felipe II”, en Martínez Ruiz, E.: Ma-
drid, Felipe II y las ciudades de la Monarquía. Vol. I. Las ciudades, poder y dinero, Madrid, 2000, pp. 309-330.

13 AGS, CR, leg. 339, f. 7.

la ciudad había de ser, al parecer, caballero, pero, mediado el siglo, su elección
arrastraba tras de sí una larga serie de conflictos. La forma de hacerlo no esta-
ba clara. El estado de los hijosdalgos de la ciudad reclamaba tener la costum-
bre inmemorial de entrar en el regimiento a elegirlo. No obstante, en 1543 la
justicia y regidores revocaron el poder al que aquellos habían nombrado y
procedieron acto seguido a elegir por su cuenta un nuevo procurador. La de-
cisión produjo el revuelo que cabe imaginar, hasta el punto de que el corregi-
dor hubo de prohibir juntas de más de dos personas en la ciudad y en los luga-
res de su jurisdicción. En 1546 se llegaría, en cualquier caso, a una solución
transitoria entre tanto se determinaba en justicia lo que se debiera de hacer.
El procurador general habría de ser elegido echando suertes en el regimiento
en presencia de los quatros y de los jurados de la ciudad entre seis candidatos
propuestos por cada una de las collaciones o cuadrillas en que aquélla se dividía.
Quedaba, sin embargo, al arbitrio del corregidor aceptar o no el candidato
propuesto. Parece, sin embargo, que el auto en cuestión no terminó de resol-
ver el problema. En 1563 el común de Guadalajara pedía que la elección del
procurador se hiciera conforme a lo que en él se disponía, pero la justicia y re-
gidores se negaban a ello, argumentando que era al regimiento a quien corres-
pondía elegirlo entre seis candidatos hidalgos propuestos por los propios regi-
dores12. No eran muy diferentes los litigios que se dejaban sentir en otros lu-
gares, como, por ejemplo, en Plasencia, cuyo común también presionaba al re-
gimiento en 1549 para que se le permitiera elegir a su propio procurador. Los
regidores se oponían a tal iniciativa alegando, polémicamente, es verdad, que
tal oficio ni había existido nunca en el pasado ni convenía crearlo de nuevo en
el presente13. Conflictos de parecida naturaleza eran también los que tuvieron
lugar en Sevilla en 1525 o en Málaga en 1529. En el primer caso, los jurados
de la ciudad pleiteaban contra los veinticuatros para que estos no les arrebata-
ran su derecho a elegir a uno de los dos procuradores en Cortes. En el segun-
do, eran también los jurados los que presionaban al corregidor para que se les

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 187

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


permitiera acceder al oficio de sobrefiel, que para entonces hacía tiempo que
había caído ya en manos de los regidores14. Problemas había también en Ávi-
la en 1526. Los lugares de la jurisdicción de la ciudad se enfrentaban ese año
al regimiento porque pretendía que un regidor asistiese a los repartimientos
de servicios e impuestos que se efectuasen en la tierra, función ésta que hasta
entonces había sido realizada únicamente por el corregidor y los procuradores
de los sexmos15.

Se trata, como vemos, de pleitos promovidos en la mayor parte de los
casos por cuestiones muy concretas. No obstante, el común también podía lle-
gar muy lejos en sus reivindicaciones y en su denuncia de los abusos de poder
y de la corrupción dominante, en su opinión, en los regimientos de muchas
ciudades castellanas. Burgos ofrece a este respecto un caso particularmente
significativo. En efecto, las vecindades de la ciudad suscitaron en 1538 un plei-
to contra su regimiento que realmente sorprende por la diversidad de frentes
que abrió y por la gravedad del conflicto institucional que provocó. Dos jue-
ces de comisión hubieron de ser enviados sucesivamente a la ciudad para pro-
ceder a una completa revisión de la forma en que Burgos había sido goberna-
da y su patrimonio administrado en los últimos años. La lista de acusaciones y
denuncias a las que hubieron de hacer frente los regidores como consecuencia
fue particularmente larga. Como tendremos ocasión de analizar más adelan-
te, no sólo se les acusó de extralimitarse ampliamente en sus competencias en
el ámbito normativo y jurisdiccional, sino también de interferir en los proce-
sos electorales o de alterar los sistemas de designación de oficios públicos que
tradicionalmente se habían aplicado, por no hablar de haber malversado los
caudales de propios o de haber impuesto sisas “sin dar parte al pueblo”16. No
puede negarse, por tanto, que el conflicto planteado afectaba a los aspectos
más sensibles de la gobernación de la ciudad. 

Parece, en cualquier caso, que eran muchas más las poblaciones de la
Corona de Castilla en las que se vivían también situaciones de tensión por
motivos de otra naturaleza cuyo origen se remontaba, a veces, muy atrás en el

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna188

––––––––––––––––––––
14 AGS, CR, leg. 128, fol. 3. 
15 AGS, CR, leg. 712, fol. 1. 
16 AGS, CR, legs. 191, ff. 6, 7 y 9; leg. 203, f. 1 y leg. 332, f. 2. Vid. extractos de las demandas de las ve-

cindades y de la sentencia en Gª Ramila , I.: “Curioso litigio iniciado y ganado ante el Consejo Real por la “re-
pública de vecindades burgalesas” contra la Justicia y Regimiento de esta misma ciudad”. Boletín de la Comisión
Provincial de Monumentos de Burgos, Vol. III, 1933, pp. 432-36, 475-81 y IV, 1934, pp. 30-36 y 69-76.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
17 AGS, PR, leg. 72, f. 3. Vid. antecedentes de este conflicto en Diago Hernando, M.: “La alta nobleza

en la vida política de las ciudades castellanas en las décadas precomuneras: el ejemplo de Cuenca (1506-1507),
Cuadernos de Historia Moderna, nº 15, pp. 121-141.

18 AGS, PR, leg. 333, f. 4.
19 AGS, PR, leg. 498, f. 5.
20 Vid. la visita en AGS, CC, leg. 2755. Un análisis del documento en Fortea Pérez, J.I. “Principios de

gobierno urbano en la Castilla del siglo XVI”, en Martínez Ruiz, E.: Madrid, Felipe II y las ciudades de la Monar-
quía. Vol. I, Poder y Dinero, Madrid 2000, pp. 261-308. Analiza también el documento Garriga, C.: “Control y
disciplina de los oficiales públicos en Castilla: la visita del Ordenamiento de Toledo (1480)”, Anuario de Histo-
ria del Derecho Español, Tomo LX, 1991, pp. 215-389.

tiempo. En Cuenca, por ejemplo, todavía se estaba intentando poner remedio
en 1524 a los abusos, extorsiones y violencias planteados por determinados
sectores de la oligarquía local liderados por personalidades como Diego Hur-
tado de Mendoza o su sobrino, el canónigo Manrique, que había dado lugar a
numerosas muertes y acuchillamientos de vecinos desde tiempos de Felipe el
Hermoso17. Por su parte, el corregidor de Úbeda hubo de proceder en 1539 a la
expulsión de los cabecillas de los dos linajes principales de la ciudad –el de los
Carvajales y el de los Benavides– que se estaban enfrentando entre sí de for-
ma violenta desde hacía años. La decisión era drástica, pero sólo así pensaba
lograr la pacificación de la urbe18. En ambos casos, además, –y no es Úbeda el
único ejemplo existente a este respecto– los enfrentamientos entre los dos li-
najes cobraban singular resonancia política por las mutuas acusaciones que se
cruzaban entre sí respecto al comportamiento que unos y otros habían tenido
en el transcurso de la rebelión de las Comunidades. Los ejemplos de alteracio-
nes urbanas podrían multiplicarse. Añadamos a la serie el caso de Córdoba.
También por las mismas fechas se vivían momentos de tensión en el seno de
las oligarquías dirigentes de la ciudad andaluza marcados por la oposición
unánime de su regimiento y de su cabildo de jurados a la forma de proceder
del corregidor, al que se le acusaba de tratar mal de palabra y de obra a los ca-
pitulares y de abusar de sus prerrogativas19. No se trata, en cualquier caso, de
casos aislados. Una visita realizada en 1554 por numerosas ciudades, villas y
lugares de Castilla La Nueva y del reino de Murcia muestra una imagen bas-
tante negativa de la forma en que eran gobernadas y sus patrimonios admi-
nistrados por las justicias y los regimientos respectivos, al tiempo que da
cuenta de los enfrentamientos que menudeaban en todas ellas entre sus órga-
nos de gobierno y el común20.

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 189

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


II

Todo parece indicar, por lo tanto, que el fin de las Comunidades de Cas-
tilla, aunque hubiera hecho posible el restablecimiento del poder real, no ha-
bía puesto término a las divisiones faccionales y a las rivalidades banderizas
en el seno de las sociedades urbanas ni a los enfrentamientos entre el común y
los regimientos que tanto habían minado la convivencia interna de las comuni-
dades urbanas en las fases previas a la revuelta. Pues bien, su interpretación
resulta bastante problemática. Ciertamente, en la medida que la baja nobleza
urbana había conservado el control del gobierno en muchas ciudades castella-
nas tras el fin de la rebelión, tales conflictos podrían ser entendidos como ín-
dice de la persistencia en ellas de disputas entre pecheros e hidalgos que no ha-
bían llegado a ser satisfactoriamente resueltas. El hecho de que estos últimos
estuvieran íntimamente convencidos de su superioridad respecto a los demás
estamentos y, por ello mismo, de su mayor capacidad para ejercer el gobierno
hacía, además, que tales conflictos fueran intensamente vividos en el seno de
las comunidades afectadas. Los regidores de Alcaraz, por ejemplo, que en su
mayoría eran hidalgos, consideraban un “gran agravio” para su estamento el
mero hecho de que el corregidor hubiese admitido en el ayuntamiento a re-
presentantes del común para asistir a la elección de oficios21. La ciudad de Pla-
sencia, por su parte, hacía alarde en 1549 de que los veintidós regidores que
componían su regimiento eran hidalgos. En opinión de sus representantes
parecía, por tanto, de todo punto inconcebible que los buenos hombres pe-
cheros de la ciudad y el propio Consejo Real que apoyaba sus iniciativas, die-
ran más confianza al procurador que el común quería nombrar, “hombre ple-
beyo y baxo”, que a unos regidores de la “calidad susodicha” 22. No podía ser de
otra manera, pues, como también decían los regidores de Ávila en 1533, los
pecheros se movían siempre en función de sus intereses particulares, mientras
que los hidalgos sólo consideraban el bien público23. 

Motivos concretos para que estallaran conflictos entre hidalgos y pe-
cheros no faltaban, desde luego, y a veces podían expresarse con singular con-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna190

––––––––––––––––––––
21 Declaración del regidor Francisco de Mayorgas.
22 Así lo afirmaba Pedro de Torres el 10 de abril de 1553 en las alegaciones que presentó en nombre del

regimiento de Plasencia. AGS, CR, leg. 339, f. 7
23 Es lo que declaró Juan González del Campo, procurador de la ciudad, en contra del común el 23 de

marzo de 1533. AGS, CR, leg. 726, f. 1.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
24 AGS, CR, leg. 712, f. 1.

tundencia. La negativa del procurador de los lugares de la tierra de Ávila a
que los regidores de la ciudad –que en su mayoría eran hidalgos– pudieran es-
tar presentes en 1526 en juntas de pecheros para proceder al reparto de im-
puestos era justificada alegando pura y simplemente al hecho de que “incom-
patibles son el estado de los caballeros con el estado de los pueblos”. Por ello
mismo el acceso de un representante de los primeros a las juntas que hicieran
los segundos podía convertirse en una fuente de tensiones. Lo que los peche-
ros consideraran conveniente para sí mismos sería inmediatamente contradi-
cho por los hidalgos como algo perjudicial a sus intereses, con lo que las dis-
cordias entre ambos estamentos serían “infinitas” e “inmortales” los pleitos
que los unos promovieran contra los otros. Claro está que a todo ello se podí-
an añadir razones legales. Los regidores –decían los lugares de la tierra de
Ávila–, no podían justificar sus pretensiones alegando que pedían la restitu-
ción de antiguos derechos. Nunca los habían tenido simplemente porque
nunca habían intervenido en los repartimientos de impuestos. Antes al con-
trario, hacerlos había sido siempre cometido de los procuradores de los sexmos
en presencia de la justicia, por lo que los lugares de la tierra debían ser respe-
tados en su “posesión, uso e costumbre”, máxime tratándose de un “derecho
natural” introducido contra el cual no había “prescripción” posible24. 

Es obvio, en cualquier caso, que la firme postura de los procuradores de
la tierra podía ampararse en razones mucha más tangibles. Los regidores eran
acusados en concreto de ocupar las tierras baldías del término con el pretexto
de incorporarlas a los bienes de propios de la ciudad o de querer hacer pagar a
los pueblos gastos que no les correspondían. En realidad, existía un largo his-
torial de enfrentamientos y pleitos entre diversos lugares de la jurisdicción de
Ávila y determinados regidores de la ciudad por este concreto motivo. Ahora
bien, el hecho de que los procuradores de la tierra acusaran al común de pre-
tender lo mismo que el regimiento da nuevas dimensiones al conflicto plan-
teado ese año. Era el señorío de la ciudad de Ávila como tal respecto a los tér-
minos sometidos a su jurisdicción lo que estaba siendo discutido. Sea como
fuere, los enfrentamientos por cuestiones de esta naturaleza eran bastante fre-
cuentes en la época no ya solo entre las ciudades y villas y sus tierras respecti-
vas, sino incluso entre los distintos colectivos que convivían en el seno de un
mismo lugar. El común de Plasencia, por ejemplo, también inculpaba a los re-

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 191

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


gidores de la ciudad en 1549 de que usurpaban los baldíos y de que impedían
a los vecinos disfrutar de los llamados quartos realengos, esto es, del derecho
que siempre se les había reconocido a romper y labrar hasta la cuarta parte de
las dehesas de particulares existentes en el término. El daño que sufría el pue-
blo como consecuencia era grande, pues la mayor parte de él vivía de la la-
branza. Es por esto por lo que el común reclamaba que se le autorizara a nom-
brar un procurador pechero que, como tal, no tuviera impedimentos para de-
nunciar semejantes abusos ante la justicia. Era este mismo argumento el que
se esgrimía en 1573 en Villarobledo, cuando se decía que por haber sido
nombrados por el regimiento los procuradores síndicos en los últimos años y
no por los vecinos, ellos, los alcaldes y los regidores pastaban con sus ganados
en dehesas y vedados de la villa sin que nadie se lo impidiese25. 

Común y regimiento o, si se prefiere, pecheros e hidalgos se enfrentaron
también en 1533 en Ávila. Como sabemos, aquél promovió pleito ese año pa-
ra evitar que su procurador fuera hidalgo, tal y como pretendían los regidores
por temor a que, como había ocurrido en el pasado, favoreciera a sus amigos y
allegados. En efecto, una de las preguntas que se dirigió a los testigos presen-
tados por el común en la pesquisa que se ordenó hacer ese año pretendía averi-
guar si era verdad que por haberse reclutado entre los hidalgos los procurado-
res generales de los buenos hombres pecheros se había dado lugar a que no se
asentaran “en los padrones de los pechos reales y concejiles hombres que son
pecheros llanos en esta cibdad, ansy por ser casados con sus parientes como
por ser sus amigos e allegados”. El mal no acababa aquí. Los procuradores hi-
dalgos se valían de medios y formas para borrar de los padrones a determina-
das personas a los que se les tenía que repartir impuestos o para no cobrarles
las cantidades que se les había asignado. La hacienda real resultaba de todo
ello notoriamente perjudicada, al igual que el conjunto de los pecheros, máxi-
me si se tiene en cuenta que los que resultaban beneficiados por los procura-
dores hidalgos eran ricos, y los que estos dejaban de pagar había de recaer ne-
cesariamente en los pobres. La acusación, aunque perfectamente previsible en
conflictos de este tipo, resulta relevante. Sugiere que entre los buenos hom-
bres pecheros de la ciudad de Ávila había disparidades de fortuna y conflictos
de intereses que amenazaban su cohesión interna, al tiempo que denota la
existencia, más allá de cualquier barrera estamental, de conexiones familiares

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna192

––––––––––––––––––––
25 AGS, CR, leg. 339, f. 7 (Plasencia) y leg. 351, f. 23. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
26 Los Estúñiga nombraron los regidores mientras mantuvieron su señorío sobre la ciudad. A partir de

1488 fue el rey quien comenzó a nombrar regidores vitalicios en ella. Santos Canalejo, E.: El siglo XV en Plasen-
cia y su tierra. Proyección de un pasado y reflejo de una época, Cáceres, 1981, p. 62. Polo Martín, R.: El régimen mu-
nicipal..., op. cit. p. 108. 

27 Alegaciones presentadas el 11 de septiembre de 1538 por Julián de Soto, en nombre de los regidores
de Burgos, en el pleito promovido por las vecindades por abusos cometidos en la elección de oficios. AGS, CR,
leg. 191, f. 6 (2).

o clientelares entre los elementos más potentados del común y los miembros
del regimiento de la ciudad, que en su mayoría eran hidalgos.

Desde luego, la evidencia de situaciones de este tipo es incuestionable en
ciudades concretas. En Plasencia, por ejemplo, se decía en 1549 que el nom-
bramiento de Andrés de Vargas como procurador y el poder dado a Pedro
García para reclamar los maravedís debidos por los quartos realengos de las de-
hesas del término había sido hecho por un puñado de “menores labradores”,
“personas pobres, baxos, amigos de novedades y advenedizos”. Todo se había
resuelto sin llamar a los “labradores principales ni a los hombres ricos y honra-
dos e hidalgos desta dicha ciudad, que son los que más labranza tienen y de
quien más crédito se debe tomar”. De forma harto significativa, los regidores
argumentaban que los excluidos, que formaban “la mayor parte del pueblo”,
habían contradicho el poder otorgado y se negaban a que hubiera un procura-
dor del común. Es más, el regimiento añadía que el conflicto planteado estaba
en el fondo alentado por los señores comarcanos, contra los que la ciudad se-
guía pleitos por los términos que habían usurpado. Se trata, indudablemente,
de una velada alusión a los Estúñiga, a cuyo señorío estuvo sometida la ciudad
hasta 1488, momento en el que pasó al realengo26. El de Plasencia no es, desde
luego, el único caso que podíamos sacar a colación a este respecto. Aun siendo
el contexto económico por completo diverso lo ocurrido en Burgos en 1538
parece obedecer a una problemática semejante. Por lo menos es esto lo que ca-
be deducir de las alegaciones que en nombre de la ciudad formulaba ese año
Julián de Soto, su procurador, cuando decía en defensa de los regidores que los
testigos presentados por las vecindades en los pleitos que habían promovido
contra aquellos eran hombres “sospechados e apasionados”, “enemigos capita-
les de las dichas sus partes, tenderos e remendones, sus fiadores e abonadores e
hombres pobres ….e indómitos, que tienen odio e mala voluntad contra los
dichos alcaldes mayores e regidores porque les han castigado por crímenes y
eçesos, fraudes e falsedades que han hecho en perjuicio e daño de la república
en las provisiones y bastimentos que han vendido e venden”27. 

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 193

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Las conclusiones parecen, pues, diáfanas. Sería erróneo, sin embargo,
achacar siempre a los elementos más populares del común la responsabilidad
de los conflictos padecidos en esta época en las ciudades de la Corona de Cas-
tilla por cuanto en otras ocasiones fueron precisamente los más acaudalados
de entre los buenos hombres pecheros los que encabezaron la protesta contra
los regimientos en lugares concretos. Los litigios surgidos en Alcaraz en
1522, por ejemplo, habían sido promovidos por ciudadanos a los que se descri-
be, además, como honrados, mientras que en Cáceres el pleito sobre el nom-
bramiento de sobrefieles que se sustanció en 1569 fue planteado por personas
principales y ricas del común de la villa. Las ordenanzas que regulaban la for-
ma de hacerlo databan del reinado de los Reyes Católicos y habían sido con-
firmadas por Carlos V en 1549. Pues bien, se disponía en ellas que las perso-
nas que ejercieran tales oficios fueran elegidos por los buenos hombres peche-
ros de la villa en presencia del corregidor entre personas que tuvieran más de
100.000 mrs. de hacienda. El conflicto había estallado precisamente porque
los regidores no sólo se habían apropiado de la facultad de nombrar a los fie-
les, sino también porque por lo general lo hacían entre gente pobre, que eran
normalmente sus criados y allegados, a los que, además, hacían pasar por hi-
dalgos, aunque no lo fuesen28. 

No cabe duda, por lo tanto, de que el común que se movilizaba en defen-
sa de sus intereses o de sus privilegios no tenía el mismo perfil sociológico en
todos los lugares en los que se produjeron conflictos durante estos años. Obvio
es decir, sin embargo, que tampoco los regimientos contra los que dirigía sus
acusaciones mostraban idéntica base social en cada uno de ellos. Como hemos
tenido ocasión de comprobar, la presencia de hidalgos era mayoritaria e inclu-
so exclusiva en ciudades como Alcaraz, Plasencia o Ávila. En otras, por el con-
trario, las circunstancias eran bien distintas. El caso más notorio de los anali-
zados en este artículo sería el de Burgos. Los abusos denunciados por las ve-
cindades de la ciudad no se dirigían contra los regidores en su conjunto, sino
contra un sector de entre ellos a los que específicamente se califica en los pro-
cesos como mercaderes. Eran éstos los que se habían hecho con el poder en el
seno del regimiento y eran ellos los que hacían un uso abusivo de él dictando

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna194

––––––––––––––––––––
28 Francisco de Robles, testigo presentado enel proceso, hablaba de que eran “gentes honradas cibda-

danos” las que habían pedido que el procurador síndico y los dos diputados del común estuvieran presentes en la
elección de los oficios. En el interrogatorio presentado se especificaba que la propuesta había partido de los
“cibdadnos” y de “la gente del común”, unos y otros enfrentados en este punto a los regidores, hidalgos. AGS,
CR, leg. 73, f. 10. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
29 La octava pregunta del interrogatorio presentado por Sancho de Vivanco en nombre de las vecinda-

des inquiría textualmente si era verdad que “don Diego de Osorio y los otros caballeros que a la sazón heran re-
gidores se quexaron al rey católico de los daños que recibía la cibdad de Burgos de la invención que los otros re-
gidores mercaderes habían hallado y usaban de cierta manera de turnos para proveer los oficios públicos dicendo
que la justicia y caballeros no heran partes con los otros para lo remediar ni valían sus votos en regimiento y el
rey católico mandó dar y dio sus provisiones reales para que no se usase más de los dichos turnos”. AGS, CR,
leg. 191, f. 6 (1). 

30 Es lo que declara el regidor Diego Orense de Covarrubias. AGS, CR, leg. 191, f. 6 (1).

ordenanzas en su beneficio, imponiendo sus propios candidatos en la elección
de los oficiales del ayuntamiento o interfiriendo en la de aquellos otros oficios
cuyo nombramiento era potestad de las vecindades de la ciudad. Al ser mayoría
en el regimiento y al estar relacionados entre sí por vínculos de amistad o de
parentesco podían obrar con total impunidad a la medida de su conveniencia.
El sector minoritario de los regidores, a los que se designa con el calificativo de
caballeros, era impotente para acabar con una relación de fuerzas que le resulta-
ba desfavorable desde los tiempos de la regencia de Fernando el Católico. Tan-
to era así que muchos de esos regidores caballeros habían decidido apartarse del
regimiento vendiendo a terceros sus oficios29. 

Los intereses presentes en los cabildos de las ciudades castellanas de la
época eran, por lo tanto, diversos, lo que daba una extrema complejidad a los
conflictos que podían producirse en su seno. Si en Plasencia los pequeños la-
bradores se aliaban con los señores comarcanos contra regidores mayoritaria-
mente hidalgos a los que apoyaban los sectores más acomodados del común,
en Cáceres eran estos últimos los que se querellaban contra el regimiento de
la villa, de perfil, al parecer, igualmente hidalgo, exactamente por la razón
contraria, porque favorecía a los más pobres de entre los buenos hombres pe-
cheros con los cargos de fieles de la gobernación, a los que aquellos aspiraban.
Por otro lado, si en Alcaraz, en Plasencia o en Ávila el común se enfrentaba a
regidores hidalgos, en Burgos eran los artesanos y los pequeños comerciantes
los que buscaban el apoyo de los caballeros para oponerse a la prepotencia de
los grupos mercantiles que habían comprado oficios de regidor valiéndose de
su riqueza por el afán de “acrescentar en honra”30. Quiere esto decir, en defini-
tiva, que lo que realmente había alterado en el pasado la convivencia en el se-
no de las ciudades y todavía seguía haciéndolo en el presente era el que las éli-
tes locales –con independencia de su concreto perfil estamental– se hubieran
hecho con el control de los regimientos, que quisieran perpetuarse en ellos y
que estuvieran dispuestos a explotar en su beneficio las posiciones de poder

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 195

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


de las que disfrutaban. Era, por tanto, contra la oligarquización del gobierno
municipal contra lo que se movilizaba el común. No puede extrañar entonces
que tal situación produjera una notable atomización de los conflictos. En ta-
les condiciones, interpretarlos en todo momento y lugar como expresiones
más o menos soterradas de otros tantos enfrentamientos entre hidalgos y pe-
cheros sería ignorar el grado de complejidad que se había alcanzado en las so-
ciedades urbanas de la Castilla de la época y simplificar en exceso la variada
tipología de conflictos que podían producirse en su seno como consecuencia. 

No quiere esto decir, desde luego, que sea imposible detectar en ellos la
existencia de rasgos comunes. Antes al contrario, la conflictividad que se
aprecia en las ciudades castellanas de la época gira siempre en torno al proble-
ma del buen gobierno o, si se prefiere, se justificaba apelando al malestar que
provocaban entre amplios sectores de las comunidades urbanas los abusos de
poder cometidos por los regimientos. Lo que se denunciaba era precisamente
el mal gobierno de unos regidores que velaban más por el interés particular de
sus miembros que por el general de la comunidad a la que teóricamente habí-
an de servir. Obvio es decir, sin embargo, que bajo esta retórica se encubría
una sorda lucha entre unos y otros por acrecentar el poder en el seno de las
ciudades o por participar en él. El problema mostraba por ello mismo múlti-
ples aspectos. Podía plantearse, por supuesto, en términos morales, porque los
regidores que usurpaban baldíos y comunales o explotaban las haciendas mu-
nicipales en su beneficio particular no hacían honor a los sólidos principios
éticos en los que debía basarse el gobierno de la comunidad. Los abusos de los
regimientos podían denunciarse también en clave jurídica porque, todas esas
acciones violaban expresamente el contenido de las ordenanzas por las que
debían regirse las ciudades. No obstante, los conflictos entre el común y los re-
gimientos tenían también, en cualquier caso, un componente específicamente
político en la medida en traducían desequilibrios en el reparto de poderes y de
responsabilidades en el seno de las comunidades urbanas que podían afectar
incluso a las relaciones con la Corona. 

Este último aspecto del problema es particularmente importante y, co-
mo tal, así fue subrayado en los procesos promovidos en algunas ciudades.
Los buenos hombres pecheros de Plasencia, por ejemplo, expresaban en 1549
el malestar que les provocaba la conducta de los regidores de la ciudad dicien-
do que “hacen cada día ordenanzas nuevas e quitan e ponen de las viejas lo
que les parece por sus propios intereses y usan dellas sin estar confirmadas”.
Idéntica situación era la que habían denunciado las vecindades de Burgos, aún

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna196

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
31 AGS, CR, leg. 39, f. 7 (Plasencia) y leg. 203, f. 1 (Burgos).
32 Vid. Bonachia Hernando, J. A.: El concejo de Burgos en la Baja Edad Media (1345-1426), Valladolid,

1978, p. 98.

con mayor contundencia, años antes y esta vez las consecuencias de tal actitud
eran convenientemente resaltadas. En efecto, los procuradores de las vecinda-
des se querellaban “criminalmente” en 1538 contra la justicia y regidores de la
ciudad reprochándoles haber redactado por su sola autoridad un buen núme-
ro de ordenanzas –en el proceso se decía que más de 600– y de que las habían
hecho ejecutar sin esperar a su confirmación por el consejo, “todas a fin y he-
feto [decía la querella] de quitar vuestra jurisdicción real casi del todo en lo
criminal y mucha parte en lo civil y del todo las penas pertenecientes a vuestra
cámara”. Se acusaba en concreto a los regidores de haber establecido un juz-
gado de fieles constituido por dos caballeros capitulares y un alcalde mayor an-
te el que, “so color de gobernación”, se dirimían todas las denuncias que se
planteaban por fraudes cometidos en los pesos y medidas o por cualquier in-
fracción de la normativa que regulaba el funcionamiento de los mercados. Pa-
rece, además, que ese juzgado de fieles se excedía en sus atribuciones intervi-
niendo en casos sucedidos en la ciudad o en su tierra aunque no tuvieran que
ver con los mantenimientos. Por ello mismo, Sancho de Vivanco, procurador
de las vecindades, no se recataba en subrayar en su alegato que los regidores
“usurpan vuestra jurisdición real y se hacen jueces de todos los delitos y causas
e juzgan por las hordenanzas que ellos mismos se hacen y traen hechas a su
voluntad, por las quales todas las penas aplican para sí mismos y para las justi-
cias que se juntan con ellos”. La denuncia, por lo tanto, se hacía extensible a la
propia justicia, en la persona de los alcaldes mayores a quienes se acusaba no
ya solo de negligencia, por no perseguir lo que era una flagrante violación de
las ordenanzas antiguas de Burgos y de las propias leyes del reino, sino tam-
bién de connivencia con la situación creada, pues se entendía que su inhibi-
ción era debida a intereses particulares31. 

La situación, en cualquier caso, no era en absoluto nueva. Fieles los ha-
bía habido en Burgos desde antiguo32. Sus funciones habían sido reguladas en
distintas disposiciones legales que serían invocadas por las partes en litigio en
el pleito promovido en 1538. Se trataba fundamentalmente de la famosa sen-
tencia arbitral dictada por el conde de Castro en 1426 y de diversas provisio-
nes, cartas y sobrecartas reales emitidas en 1494, 1497 y 1512 para aclarar o
completar aspectos concretos de las ordenanzas de la ciudad sobre las que ha-

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 197

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


bía habido litigios. En todas ellas se atribuía a los fieles la responsabilidad de
vigilar que no se cometieran fraudes en los pesos y medidas ni engaños en los
precios de las mercancías y se dictaminaba que su nombramiento lo hicieran
las vecindades. Previamente convocadas éstas por el corregidor o sus alcaldes,
habían de proceder al nombramiento de ocho personas, dos por cada parro-
quia, elegidas según el turno que les correspondiera, entre los que el regi-
miento escogería acto seguido los cuatro que debían desempeñar cada año
bajo su supervisión las funciones propias del cargo. Parece, sin embargo, que
tales disposiciones fueron pronto incumplidas. El regimiento había acabado
por nombrar directamente a los fieles33 o por designar a dos regidores –llama-
dos jueces de los fieles– que se entrometían constantemente en las funciones
de aquellos. Los fieles eran, además, obligados a acudir dos veces por semana
a la iglesia de San Lorenzo por si había alguna queja contra ellos, aunque no
constara expresamente que la hubiera. Como consecuencia, ninguna “persona
de honra ni abonado” quería desempeñar el oficio. El cargo había recaído, por
tanto, en “hombres necesitados, de poco crédito y mala conciencia”. Los Re-
yes Católicos intentaron poner remedio a las quejas subsiguientes con su pro-
visión de 1497, pero las interferencias del regimiento siguieron produciéndo-
se. De esta forma, una ordenanza de la ciudad obligaba a los fieles a llevar un
libro en el que debían asentar todas las penas que impusieran de más de 48
mrs. y a presentarlo en la audiencia de fieles para su comprobación. La medi-
da fue suplicada por los procuradores de las vecindades por considerarla aten-
tatoria contra sus privilegios y libertades, pero sería confirmada por carta y
sobrecarta reales en 1522 y 1523. 

El juzgado de fieles que se había ido decantando en Burgos ya a fines del
siglo XV parecía estar, por lo tanto, bastante consolidado a principios de la
centuria siguiente. El número de sus audiencias se había ido incrementando
de una a dos o tres veces a la semana y sus competencias se ampliaban a medi-
da que el regimiento iba dictando nuevas ordenanzas. Amparándose en ellas
los regidores y el alcalde mayor que lo constituían no habían tenido reparo en
dictar sentencias incluso en casos de fraudes y otros delitos relativos a los
mantenimientos que estaban castigados con penas corporales, de vergüenza
pública o de destierro, cuyo conocimiento se reservaba, por ello mismo, a la

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna198

––––––––––––––––––––
33 Ya hubo incumplimientos de la sentencia del conde de Castro en 1431. Los fieles eran sorteados en-

tre propuestas formuladas por los propios regidores y no por las vecindades como estaba establecido. Vid. Bona-
chia Hernando, J. A.: El concejo de Burgos... op. cit. p. 100. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
34 Solían estar presentes cuando se tomaban las cuentas a los mayordomos de propios o cuando se fija-

ban los precios de los mantenimientos. No obstante, una carta real de fecha 24 de marzo de 1536 les autorizaba
a estar presentes en los ayuntamientos que se hicieren para platicar sobre ordenanzas. AGS, CR, leg. 203, f. 1.

justicia ordinaria. No sólo esto. Como ya se ha subrayado, también se entro-
metían en pleitos promovidos dentro o fuera de la ciudad aunque no tuvieran
que ver con cuestiones relativas a los mantenimientos. Añadamos a ello el que
los regidores tampoco se recataban en dictar ordenanzas para los pueblos de
su jurisdicción o en aprobar las que estos les presentaban sin esperar a la con-
firmación del consejo. El por qué los regidores se comportaban así tampoco
ofrecía ninguna duda. Lo que aquellos pretendían excediéndose en sus atribu-
ciones hasta ese punto era pura y simplemente “señorearse” de la ciudad. Toda
una batería de nuevas acusaciones avalaba supuestamente tal conclusión. 

Las primeras hacían referencia a los cambios introducidos por el regi-
miento en los sistemas de elección de determinados oficios. Las once vecinda-
des de Burgos gozaban del privilegio antiguo de nombrar cada año a sus pro-
pios representantes, a los que se llamaba procuradores menores o de las vecinda-
des, en juntas convocadas al efecto por el corregidor, pero sin su intervención.
A su vez, los veintidós procuradores así designados se reunían también para
proceder a la elección entre ellos de dos procuradores mayores. La forma de ha-
cerlo había sido regulada en la sentencia arbitral del conde de Castro, confir-
mada en éste y otros puntos por la provisión real de 1497 a la que antes me re-
fería. Por ella sabemos que tales oficios habían sido establecidos en muchas
ciudades de la Corona de Castilla “así para negocios como para juyçios en todo
lo que concierne al pro y bien común de la república y vecinos de la dicha çib-
dad”. Los procuradores carecían de voz y voto en el ayuntamiento de los regi-
dores, pero podían entrar en él cuando quisieren “para ver lo que en él se hace o
manda y hordena en daño y perjuicio de la dicha cibdad o de su tierra”34. En tal
caso, podían pedir testimonio de lo que se decidiera y presentar el correspon-
diente requerimiento. Pues bien, las vecindades de Burgos se querellaban en
1538 contra el regimiento porque habían alterado la forma de elegir a los pro-
curadores mayores. Siendo costumbre que los de las vecindades los designaran
de forma pública, los regidores habían logrado que la elección se hiciera por
votos secretos para conseguir, por medio de dádivas y sobornos, que los nomi-
nados fueran sus amigos y parientes. De hecho, las vecindades de Burgos no
dudaron en promover pleito ese mismo año contra Juan Alonso del Castillo,
uno de los procuradores mayores, bajo la acusación, entre otras, de que recibía

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 199

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


salarios del prior y cónsules de la ciudad y de que obraba en contra de los inte-
reses de la república, precisamente por su connivencia con los regidores35. 

Las tensiones que la ejecución de tales medidas habían provocado se veí-
an aumentadas por el hecho de que también se hubiera sustituido el sistema de
elección por el que tradicionalmente se habían atribuido hasta entonces los ofi-
cios cuya provisión correspondía al regimiento por el de turnos y suertes. La or-
denanza hecha por los regidores a este respecto disponía que el regimiento,
cuando se produjera una vacante, procediera a nombrar dos electores por sorteo
entre todos sus miembros para que estos, a su vez, propusieran en el plazo de
quince días la persona que había de desempeñar el oficio de que se tratara. El
sistema favorecía descaradamente a los regidores por cuanto despojaba a los ve-
cinos de la ciudad de la posibilidad de proponer sus propios candidatos, como
hasta entonces se había hecho. Las vecindades tenían, por tanto, motivos más
que sobrados para oponerse a su establecimiento, tanto más cuanto que todo
parecía indicar que los regidores manipulaban el sistema en su propio beneficio.
Se les acusaba en concreto de negociar secretamente entre ellos para que la elec-
ción recayera en sus amigos, allegados o parientes según un turno previamente
establecido, si es que no hacían que los beneficiarios de esos oficios los vendie-
ran nada más conseguirlos para repartirse entre todos su precio. La fecha en que
esta ordenanza fue promulgada no consta en la documentación consultada. No
obstante, había pleito sobre el particular ya en 1524. Sea como fuere, en 1528
los que se oponían a la nueva normativa –las vecindades de Burgos y un sector
minoritario de su regimiento– habían conseguido un primer auto del Consejo
que anulaba la ordenanza nueva y restablecía el tradicional sistema de provisión
de oficios por elección. Pese a todo, diez años después la situación no había
cambiado. Oficios “de cualquier calidad”, entre los que se contaban escribanías,
procuraciones de Cortes, corredurías, fielazgos, mayordomías y alcaidías, seguí-
an atribuyéndose por el nuevo sistema de suertes y turnos que se había denuncia-
do años atrás. Los regidores se justificaban alegando que con él se aseguraba el
“sosiego” de la ciudad poniéndola al abrigo de las “diferencias” que solían pro-
ducirse con motivo de cada elección36. Está claro, sin embargo, que el común in-
terpretaba los hechos de forma muy distinta. Ayudaba a ello el que también se
acusara al regimiento de hacer un mal uso del caudal de propios o de imponer

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna200

––––––––––––––––––––
35 AGS, CR, leg. 191, f. 6.
36 Vid. normativa para la elección de oficios y alegaciones de las vecindades al respecto en AGS, CR,

leg. 191, f. 6 y 6 (2). 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
37 AGS, CR, leg. 191, f. 7. 
38 AGS, CR, leg. 73, f. 10 (Alcaraz); leg. 712, f. 1 (Ávila), leg. 128, f. 3 (Málaga) y leg. 339, f. 7 (Plasencia). 

sisas “sin dar parte al pueblo”. Pero ¿no era la mejor prueba de la tiranía de los
regidores el que, “por se enseñorear del pueblo y porque no contradigan lo que
quisieran hordenar y por cerrar la boca al pueblo” hubieran conseguido impedir
que los procuradores mayores y menores hicieran juntas entre sí para “hablar y
platicar sobre lo que conviene a la dicha república”?37.

III

“Enseñorearse”: ésta o expresiones semejantes fueron ciertamente utili-
zadas con frecuencia por el común en el período de tiempo que estamos consi-
derando para definir las intenciones de los regidores de muchas ciudades de
Castilla. Los testimonios al respecto son, desde luego, muy numerosos. En
1522 se decía en Alcaraz, por ejemplo, que la negativa del regimiento a dar en-
trada en el ayuntamiento a representantes del común cuando se sortearan los
oficios se debía al interés que tenían los regidores de imponer su voluntad en la
elección, sin que hubiera testigos que denunciaran tales abusos ante la justicia.
Lo demostraba el hecho de que los oficios sorteados cada año recayeran siste-
máticamente entre los hidalgos. El común, sin representantes en el concejo, no
podía ejercer por ello mismo las funciones de fiscalización que le correspondí-
an. Los testimonios relativos a lo que sucedía en Alcaraz son, por lo tanto,
contundentes. No lo son menos los existentes para el caso de Ávila. En efecto,
los procuradores de la tierra de la ciudad se lamentaban en 1526 de que los re-
gidores querían “tener sujetos a los dichos pueblos e se servir y aprovechar de-
llos para que todo se hiciese por su mano e gobernación”. Con no menor clari-
dad se pronunciaban ciertos vecinos de Málaga en 1529 cuando reclamaban
que fuera jurado uno de los sobrefieles de la ciudad. Por no haberlo, decían, los
mismos regidores eran los jueces ejecutores. Podían, por tanto, negarse a apli-
car las ordenanzas y hacer y deshacer a su antojo. Los buenos hombres peche-
ros de Plasencia alegaban, por su parte, en 1549 que los regidores de la ciudad
se oponían al nombramiento de un procurador pechero “por quedarse (...) se-
ñores absolutos de los términos de la dicha ciudad e hacer dellos lo que han
querido y quieren”. Por esto es por lo que también en Plasencia el regimiento
se oponía a que el común celebrase las juntas a las que tenía derecho38. 

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 201

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Eran, por tanto, muchas las pruebas de que, efectivamente, los regido-
res pretendían “enseñorearse” de las comunidades que regían haciendo un uso
abusivo de sus atribuciones o recortando las que las ordenanzas locales reco-
nocían a otros colectivos. Pues bien, es en este contexto en el que hay que en-
tender las iniciativas del común. En principio, podríamos decir que lo que
aquél pretendía al promover los pleitos a los que vengo haciendo referencia
era sólo consolidar las posiciones que había adquirido en el esquema de go-
bierno urbano o recuperar las que se le habían arrebatado. De lo primero es
ejemplo lo sucedido en Alcaraz en 1522. Aparentemente, la entrada en el re-
gimiento de representantes del común para asistir a la elección de oficios no se
produjo hasta el “año de las alteraciones de las Comunidades” y precisamente
con la intención de evitar que hubiera en la ciudad “escándalo y levantamien-
to de comunidad, que estaba muy aparejada si no se hiciera”. El corregidor
consintió entonces que el procurador síndico y dos diputados del común pudie-
ran unirse a la justicia y regidores y al procurador universal de los hidalgos para
proceder a la provisión de los oficios. La decisión, en cualquier caso, contra-
decía expresamente lo dispuesto en las ordenanzas, pero el común de Alcaraz
no estaba dispuesto a renunciar a lo que había logrado. Después de todo, lle-
vaba años pleiteando con el regimiento por este problema, aunque no había
conseguido que se diera satisfacción a sus demandas. 

Los derechos que reclamaban los ciudadanos de Alcaraz parecían tener
una frágil y sobre todo, muy reciente sustentación39. Sea como fuere, la reivin-
dicación de posiciones de las que se había gozado en el pasado está presente en
otras ciudades. El común de Ávila defendía sus pretensiones a nombrar un pro-
curador pechero en 1533 apelando a una real cédula librada por los Reyes Ca-
tólicos en 1502 en la que se le reconocía el derecho a hacerlo40. Las seis cuadri-
llas en las que se agrupaban los buenos hombres pecheros de la ciudad eran au-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna202

––––––––––––––––––––
39 Las cosas, en realidad, no eran así. La ciudad había luchado con denuedo a lo largo del siglo XV en

defensa de sus privilegios y libertades frente a las pretensiones de nobles, como el marqués de Villena, y también
se había resistido con firmeza a la implantación en ella de corregidores reales. Durante esos años su esquema de
gobierno municipal llegó a ser notablemente participativo. Siendo esto así, sorprende que ni por parte de los re-
gidores ni por la del común se hiciera referencia en los pleitos promovidos en 1522 a esos antecedentes, aunque
quizá haya que pensar que unos y otros creyeron preferible dejar en la sombra una situación que había sido pro-
ducto de la rebelión abierta. Vid. sobre este tema los dos libros de Pretel Marín, A.: Una ciudad castellana en los
siglos XIV y XV (Alcaraz 1300-1475), Albacete, 1978 y La integración de un municipio medieval en el estado auto-
ritario de los Reyes Católicos (La ciudad de Alcaraz, 1475-1525), Albacete, 1979. 

40 Vid. sobre este problema Moreno Núñez, J.I.: Ávila y su tierra en la Baja Edad Media (siglos XIII-
XV), Ávila, 1992, pp. 145-147.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
41 AGS, CR, leg. 237, f. 12 y leg. 726, f. 1.
42 Fue en 1492 cuando se estableció el cargo de sobrefiel reclutado exclusivamente entre regidores. La

implantación del Fuero Nuevo en 1494 condujo a la supresión de los jurados. En 1508 el oficio sería restableci-
do, pero sin que se admitiera su participación en los juzgados sobredichos. Para todo esto, vid. Ruiz Povedano,
J. M.: El primer gobierno municipal de Málaga (1489-1495), Granada, 1991, pp. 47, 205-226 y, especialmente,
257-267. Sobre lo sucedido en 1529, vid. AGS, CR, leg. 128, f. 3.

torizados cada año a reunirse el día de San Miguel en la iglesia de San Vicente
para elegir, cada una, a dos electores, a los que se llamaba tomados, a quienes
correspondía la designación de un procurador general con facultad para asistir
a los debates del regimiento aunque fuera sin voz ni voto. La cédula real en
cuestión no era precisa, sin embargo, a la hora de determinar las calidades de
quien debiera ejercer ese cargo. Los buenos hombres pecheros de Ávila pre-
tendían, obviamente, que se reclutara entre ellos. No obstante, aunque otra cé-
dula real, expedida esta vez en 1523, confirmaba la anterior, la sobrecarta a ella
aneja indicaba expresamente que el nombramiento del procurador había de re-
caer en un hidalgo y, de hecho, las declaraciones de los testigos interrogados
con motivo del proceso abierto en 1533 sobre este tema coincidían en señalar
que prácticamente todos los procuradores elegidos en los últimos veinte o
treinta años pertenecían al estamento privilegiado. La política de la Corona al
respecto había sido, por tanto, contradictoria, circunstancia ésta que había sido
aprovechada por el regimiento para favorecer a los hidalgos41. 

El caso de la ciudad de Málaga en 1529 es también semejante. Según
las informaciones abiertas en el proceso que se inició aquel año y los estudios
disponibles sobre el particular, los jurados sólo habían formado parte del juz-
gado de sobrefieles que solía nombrar el regimiento entre 1489 y 1491 y en
1493 y 1494. Entre esas fechas y después de la última el cargo nunca había re-
caído en ellos, lo que no hace sino reflejar los sucesivos cambios que se intro-
dujeron en el gobierno de la ciudad y el creciente poder que los regidores esta-
ban adquiriendo en el mismo como consecuencia42. Lo sucedido en Plasencia
mediado el siglo obedece también a una problemática semejante. El común
había logrado una provisión real librada en Valladolid el 23 de febrero de
1549 que le autorizaba a nombrar procurador y a reclamar los dineros de los
quartos realengos que le correspondían. Como cabía esperar, el regimiento no
podía aceptar una resolución del conflicto tan contraria a sus intereses. Inten-
taría, por ello mismo, boicotear la aplicación de la sentencia haciendo lecturas
restrictivas de la misma. Parece, de esta forma, que ese procurador general no
fue admitido en el regimiento hasta 1553. Durante todo ese tiempo conti-

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 203

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


nuaron denunciándose, por lo tanto, los mismos problemas que habían dado
lugar al pleito cuatro años atrás. Los regidores siguieron siendo acusados de
vender y arrendar a quienes querían las dehesas del término, de echar sisas so-
bre los mantenimientos que no las pagaban sino los pobres, de hacer reparti-
mientos sin licencia, de permitir que se hicieran cotos en las dehesas y de disi-
mular las usurpaciones de baldíos que ellos mismos, sus amigos y parientes
hacían, por no hablar de que repartían a su albedrío lo procedido de los quar-
tos realengos. Como personas poderosas que eran, decía los querellantes, se-
guían oponiéndose a que hubiera procurador “para hacer sus hechos a su vo-
luntad, sin que haya quien se lo contradiga”. El regimiento, desde luego, plan-
teaba el problema de otra manera. Negaba que nunca hubiera habido en la
ciudad ese cargo y se oponía a su establecimiento con el argumento de que
siendo la ciudad de “bandos y parcialidades” la elección del cargo aumentaría
las diferencias en el seno de la comunidad, de la misma manera que su mera
existencia forzaría a la celebración de juntas del pueblo, con el consiguiente
peligro de que se produjeran desórdenes. 

La segunda parte del razonamiento era discutible, pero la primera era
sencillamente falsa. Ya en 1549 se había hecho mención a una provisión real
librada en 1512 en la que se ordenaba al regimiento admitir al procurador que
el común eligiera como siempre se había acostumbrado a hacer. La orden real
se emitía ante la evidencia de que tal nombramiento había dejado de hacerse
no hacía más de seis años “porque los regidores de la dicha ciudad no han ga-
na que lo haya”. Pero es que en 1553, cuando finalmente se le permitió entrar
en el regimiento, los propios regidores, enfrentados al común por cuestiones
de protocolo, apelaron incomprensiblemente a otra provisión real de 23 de ju-
nio de 1506 en la que se disponía que el procurador de la ciudad precediera al
del común en las sesiones del ayuntamiento. Está claro que lo que habían in-
tentado al hacerlo era justificar su oposición a que se invirtiera el protocolo,
como pretendía el común, pero esa misma provisión era la mejor prueba de
que éste había dispuesto en el pasado de su propio procurador. Era, por tanto,
a todas luces evidente que los regidores habían querido ocultar deliberada-
mente tal circunstancia para impedir que el oficio pudiera ser restablecido43. 

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna204

––––––––––––––––––––
43 Es más, tal y como argumentaban los buenos hombres pecheros de la ciudad, si en los últimos años

había dejado de existir es porque había habido en ella “personas apasionadas (...) y las tales personas maltrataban
a los tales procuradores porque les contradecían algunas cosas que veían ser en daño de la república, lo qual lle-
gó a tanto en la dicha ciudad que no había quien osase aceptar el oficio de procurador y ansí se pasaron muchos
años sin él”. AGS, CR, leg. 339. f. 7. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


IV

Podemos especular sobre el alcance de los pleitos planteados y, cierta-
mente, la mayor parte de los hasta aquí descritos tenían objetivos en principio
bastante limitados. No se pretendía socavar con ellos las bases del poder de
los regidores ni se discutían sus preeminencias ni sus prerrogativas. El común
aspiraba fundamentalmente a que se le garantizara su presencia en foros des-
de los que pudiera hacer valer sus reivindicaciones por medio de representan-
tes que él mismo eligiera e influir, por su intermedio, en el proceso de tomas
de decisión. Sólo de esta forma podría cumplir con las funciones de fiscaliza-
ción que se le reconocían en el esquema de gobierno urbano. Es por esto por
lo que sus peticiones, por limitadas que puedan parecer en un primer momen-
to, en modo alguno han de ser minusvaloradas. De alguna manera todas ellas
ponían de manifiesto los extremos a los que había llegado un proceso de oli-
garquización de los regimientos iniciado desde antiguo que amenazaba con
neutralizar a los representantes del común, si es que no lo había hecho ya, en el
esquema corporativo de gobierno urbano que se había ido decantando a lo
largo del siglo XV y a cuya definición tanto había contribuido la política de-
sempeñada por los Reyes Católicos. No puede extrañar, por ello mismo, que
sus reivindicaciones resultaran conflictivas. Lo eran, desde luego, por un do-
ble motivo. En primer lugar, porque reabrían un debate sobre la organización
del gobierno municipal que los regidores consideraban cerrado, pero también
porque con ello se corría el riesgo de que se reprodujeran viejas pugnas por la
participación en el mismo de los distintos colectivos en los que se articulaba la
población de las ciudades concernidas. Pues bien, es exactamente esto lo que
ocurrió, aunque tales conflictos no se tradujeran, que sepamos, en revueltas.
El orden público en el seno de las ciudades no se vio significativamente alte-
rado, lo que ya de por sí marca un punto de diferenciación con lo ocurrido en
el pasado. En cualquier caso, en su afán por asegurarse un espacio en el entra-
mado institucional sobre el que se apoyaba el gobierno urbano, el común llegó
a formular en algunas ciudades pretensiones que, como cabía esperar, podía
fundamentar en costumbres u ordenanzas antiguas, pero que de haberse lle-
gado a concretar habrían introducido, sin alterarlo, retoques significativos en
el modelo oligárquico de regimiento que se había impuesto en las ciudades
castellanas.

La ciudad de Alcaraz ofrece un ejemplo de comportamientos de este ti-
po. En efecto, si hemos de creer el testimonio de algunos de sus regidores el

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 205

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


común había promovido ciertos incidentes con motivo de la elección de ofi-
cios en los momentos iniciales de la rebelión de las Comunidades. Uno de
ellos, Luis de Córdoba, se hacía eco de las más moderadas de sus aspiraciones
cuando declaraba que algunos ciudadanos y muchas otras personas amenaza-
ban con negarse a aceptar el resultado de las elecciones “si no se echaban los
oficios en la plaza” o, al menos, si no estaban presentes sus representantes en
el momento en que aquéllas se celebraran. Otro de los regidores, Francisco de
Robles, sin embargo, reproducía planteamientos más radicales cuando confe-
saba haber oído decir que lo que se reclamaba era que se reservaran a los “ciu-
dadanos” dos oficios de regidor “sin suertes”. La precisión es de importancia.
Teniendo en cuenta que el regimiento de Alcaraz estaba compuesto entonces
por cinco capitulares elegidos cada año, pero que siempre eran hidalgos, pare-
ce claro que lo que la tal propuesta pretendía era hacer permanente la repre-
sentación del común en el seno del regimiento y no ya sólo garantizar la posi-
bilidad de que esos oficios pudieran recaer aleatoriamente en alguno de sus
miembros, que es lo que realmente estaba previsto en las ordenanzas. Todo
parece indicar, por lo tanto, que el común de Alcaraz aspiraba a recuperar al
menos parcialmente situaciones vividas en los turbulentos tiempos de la gue-
rra civil padecida en Castilla al comienzo del reinado de los Reyes Católicos
en los que la ciudad había ensayado un esquema de gobierno radicalmente
participativo44.

Algunas de las pretensiones formuladas por las vecindades de Burgos en
1538 parecen tener también implicaciones más complejas de las que cabría
imaginar a primera vista. Cuando sus procuradores se oponían a las suertes y
turnos que los regidores habían implantado para elegir los oficios cuya provi-
sión correspondía al regimiento lo hacían invocando ordenanzas usadas y
guardadas desde antiguo. De acuerdo con ellas, los mayordomos de la ciudad
o los alcaides de los castillos que dependían de ella, por ejemplo, no podían
ser regidores, alcaldes, escribanos u oficiales de su cabildo. Eran las collacio-
nes de la ciudad las que debían proponer por turno, cada una, a dos de sus ve-
cinos, personas “buenas y suficientes”, como candidatos para desempañarlos.
Los regidores elegirían después entre ellos al que debiera ocupar el oficio de
que se tratara. Así lo había dejado establecido la sentencia arbitral del conde
de Castro de 1426 y una provisión real de los Reyes Católicos de 1497 que la

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna206

––––––––––––––––––––
44 AGS, CR, leg. 73, f. 10. Vid. Pretel. A. Una ciudad castellana... op. cit. pp. 165 ss. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
45 Vid. sentencia arbitral del conde Castro. Reproducida en Bonachia Hernando, J.A.: El concejo de

Burgos... op. cit. p. 170.
46 Vid. para esto Procter, E.: Curia y Cortes en Castilla y León, 1072-1295, Madrid, 1988, passim. No es

difícil encontrar ejemplos de procuradores de Cortes elegidos en la primera mitad del siglo XV por asambleas
vecinales con asistencia del concejo, escuderos, oficiales y hombres buenos de la comunidad de que se tratara.
Vid. ejemplos concretos en Piskorski, W.: Las Cortes de Castilla en el periodo de transición de la Edad Media a la
Edad Moderna, 1188-1520, Barcelona, 1977, pp. 50-51.

47 AGS, CR, leg. 191, f. 6 (2).

confirmaba en este concreto punto. Los mismos textos legales atribuían tam-
bién a los regidores, escribanos y oficiales del concejo la elección de los procu-
radores en Cortes, aunque precisaban acto seguido que lo deberían hacer en-
tre “los que entienden que cumplen al servicio del rey y a provecho de la ciu-
dad que les más pluguiere que cumplen y fueren pertenecientes, así entre sí co-
mo de los dichos homes buenos vecinos de la dicha ciudad”45. Era de esta forma co-
mo tradicionalmente se habían elegido en Castilla a los oficiales públicos y a
los mandaderos o personeros que asistían a pleitos o a cualquier otro asunto en
los que las ciudades hubieran de actuar por medio de representantes46. El
nuevo sistema de suertes y turnos convertía, sin embargo, a los regidores en
los electores únicos de la mayor parte de esos oficios y en los beneficiarios ex-
clusivos de los de procurador en Cortes. Pues bien, era esto lo que querían
evitar las vecindades y para lograrlo se remitían más o menos textualmente a la
ya citada sentencia arbitral del conde de Castro al pretender que “cuando se
hubiese de nombrar mensajero o procurador de Cortes pudiesen ser nombra-
dos y elegidos personas del pueblo seyendo suficientes, aunque no fuesen de los
dichos regidores”. El común constituía la maior pars de la comunidad. Precisa-
mente por ello, argumentaban, cabía siempre la posibilidad de que existiesen
en su seno personas más capacitadas para el desempeño de tal función que no
entre el restringido número de los regidores. Ahora bien, si se admitía que el
nuevo sistema de turnos establecido para elegir procurador se aplicara sólo
entre ellos, las personas “suficientes” del pueblo resultarían siempre “inelegi-
bles”47. Su propuesta, por lo tanto, intentaba generalizar a todos los oficios
cuya provisión correspondía a la ciudad el mismo sistema que las vecindades
utilizaban para la designación de sus procuradores menores o mayores; esto es,
nominación por los vecinos de candidatos entre los que después elegirían los
regidores los que habían de desempeñar el oficio de que se tratara.

Parece, por tanto, como si el común de Burgos buscara recuperar una fa-
cultad que el regimiento le había arrebatado y aprovechara para ello la favora-

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 207

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
48 Carretero Zamora, J.M.: Cortes, Monarquía y ciudades. Las Cortes de Castilla a comienzos de la Edad

Moderna, Madrid, 1988, pp. 303-340.

ble coyuntura que le ofrecía la acumulación de querellas a las que éste había de
hacer frente en 1538. Es por esto por lo que su planteamiento, sin ser realmen-
te nuevo, era de innegable alcance. Reivindicando que cualquier persona “sufi-
ciente” del “pueblo” pudiera ser elegido procurador de Cortes, con indepen-
dencia de que ocupara o no un puesto de representación en el cabildo, el común
trataba de impedir esas nuevas manifestaciones de la tiranía de los regidores.
Ahora bien, la vuelta al pasado a la que aspiraban era en sí misma una nove-
dad, por muchos precedentes que hubiera en los que se pudiera apoyar. Des-
pués de todo, a la altura de los años treinta del siglo XVI hacía ya mucho tiem-
po que unos regimientos cerrados y oligárquicos compuestos por un puñado de
regidores ya vitalicios se habían hecho con el gobierno de las ciudades más im-
portantes de Castilla y en muchas de ellas, como en Burgos, también con su
representación en Cortes. Los procuradores mayores sólo estaban presentes en
Burgos en la sesión del ayuntamiento en la que los regidores electos recibían
del regimiento los preceptivos poderes para acudir a Cortes y aun así parece
que esta costumbre, aplicada durante el reinado de los Reyes Católicos, fue ca-
yendo en desuso hasta desaparecer48. La iniciativa de las vecindades quería li-
mitar, por lo tanto, alguno de los múltiples privilegios de que gozaban los regi-
dores, al tiempo que ponía de manifiesto hasta qué punto intentaba el común
elevar el rango de su representación corporativa o aumentar sus competencias. 

Conviene subrayar, en cualquier caso, que no era Burgos la única ciu-
dad en la que hubo problemas a este respecto. Los jurados de Sevilla, por
ejemplo, también hubieron de pleitear en diversas ocasiones contra su regi-
miento para que se les respetara un privilegio que les había sido concedido en
1367 y que les facultaba para elegir a uno de los procuradores en Cortes. El
problema se planteó porque los veinticuatros habían hecho una lectura restric-
tiva del mismo. No discutían el fondo de la cuestión, pero al igual de lo que
habían hecho los regidores de otros lugares con los oficios cuya provisión ha-
bía de hacerse por ciudad, consideraban que debía ser el regimiento, y no el
cabildo de jurados, el que eligiera al procurador en cuestión. Con las conse-
cuencias que cabe imaginar, así lo habían hecho al menos en 1498, en 1506,
en 1516 y en 1525. Se trataba, en definitiva, de un ejemplo más de esa volun-
tad de “enseñorearse” de las ciudades de la que los regidores eran acusados en
tantos lugares. No obstante, los jurados sevillanos acabaron consiguiendo un

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna208

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
49 Para el caso sevillano, vid. AGS, CR, leg. 64, f. 6. Vid. un análisis de la pugna entre los jurados y los

veinticuatros sevillanos a este respecto en Fortea Pérez, J.I.: “Sevilla y las Cortes de Felipe II”, en González Sán-
chez, C. A.: Sevilla, Felipe II y la Monarquía Hispánica, Sevilla, 1999, pp. 49-80.

auto del consejo en la última de las fechas señaladas que confirmaba su privi-
legio49 y, en efecto, éste les fue siempre respetado desde entonces. Ahora bien,
en la medida en que los jurados representaban teóricamente a la población de
las collaciones de la ciudad podría establecerse un paralelismo, al menos por
analogía, entre las prácticas cuyo mantenimiento se reivindicaba en Sevilla y
las aspiraciones formuladas por las vecindades de Burgos. Obvio es decir, sin
embargo, que las querellas entre los jurados y los veinticuatros sevillanos se
producían en un contexto institucional mucho más evolucionado en un senti-
do oligárquico. En realidad, el conflicto se planteaba en Sevilla entre dos cor-
poraciones perfectamente establecidas –el cabildo de jurados y el regimiento–
que disputaban entre sí por la aplicación de un privilegio que en sí mismo na-
die discutía. Después de todo, la procuración en litigio habría de recaer siem-
pre sobre un jurado que por entonces era ya vitalicio y a la que, además, al me-
nos en el siglo XVI, se accedía por suertes y no por elección.

Aspiraciones distintas y más limitadas en sus objetivos, pero semejantes
en su intención fueron perseguidas, en cualquier caso, por el común en otras
ciudades. Plasencia ofrece un buen ejemplo a este respecto. En efecto, la auto-
rización para que su procurador accediera al regimiento en 1553 se vio segui-
da por una verdadera escalada de reivindicaciones. Reclamaba aquél, por
ejemplo, que se le asignara un asiento fijo en el cabildo y que se le reconociera
la facultad de nombrar sustituto. Pedía también que se le señalara un salario
con cargo a los propios y que se asentaran por escrito en el libro del cabildo
los requerimientos que hiciera contra los regidores. Tampoco olvidaba exigir
que se le convocara a los regimientos extraordinarios que se celebraran o que
estuviera presente cuando se hiciesen las posturas de los mantenimientos, al
tomarse las cuentas de los propios y de las dehesas boyales o cuando se visita-
sen los términos. No cabe duda de que para unos regidores acostumbrados a
obrar sin fiscalización alguna durante décadas, las reivindicaciones del procu-
rador del común debieron de resultar particularmente irritantes, por mucho
que algunas parezcan ser las propias del cargo. En realidad, no solamente eran
ellos los que se sintieron molestos. El procurador de la tierra, por ejemplo,
protestaba de que el del común quisiera estar presente en las visitas del térmi-
no, pues, en su opinión, las competencias de este último debían limitarse al

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 209

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cuerpo de la ciudad. Otras querellas eran simplemente protocolarias. Podía
también discutirse sobre si el salario que solicitaba debía pagarse o no a cuen-
ta de los propios. Lo más importante no era, sin embargo, esto. Lo que preo-
cupaba a los regidores era que el común pretendiera suplantar o, por lo menos,
rivalizar con el regimiento en el ejercicio de determinadas funciones que co-
rrespondían innegablemente a la ciudad en tanto que tal. 

Así era como interpretaban, por ejemplo, la petición de que se libraran al
procurador del común dineros de propios no ya sólo para el pago de salarios, si-
no también para sufragar gastos de pleitos por usurpación de jurisdicciones u
ocupación de baldíos. Aunque la pretensión pudiera justificarse por el hecho de
que muchas veces los inculpados eran ellos mismos regidores, el regimiento ar-
gumentaba con fundamento que no correspondía al común plantearlos, sino a la
ciudad como tal, a través de la justicia y regimiento, de la que eran su encarna-
ción institucional. Sólo en caso de negligencia probada podía el común tomar
iniciativas al respecto. Pero esta posibilidad estaba abierta también a cualquier
vecino. Por otro lado, ni las ordenanzas de la ciudad ni las provisiones reales da-
ban derecho a que el procurador pudiese nombrar sustituto –no podían hacerlo
los propios regidores– ni le autorizaban a contradecir lo que se decidiera en el
regimiento ni a que se asentaran por escrito en los libros del cabildo los requeri-
mientos que hiciera. De hecho, sólo se registraban en ellos decisiones y debates
tocantes a la gobernación de la ciudad. Es por esto por lo que sólo se anotaban
en ellos los pareceres de la justicia y los de los regidores. No teniendo voto en el
regimiento el procurador del común no estaba legitimado para pretenderlo. 

Parece claro, por tanto, que también el común pretendía en Plasencia
consolidar su posición en el seno del ayuntamiento elevando el nivel de sus
competencias o de sus preeminencias. Como hemos tenido ocasión de com-
probar no era la única ciudad en la que tenían lugar episodios de este tipo, aun-
que éstos no se desarrollaran de la misma manera en todas partes ni tuvieran
siempre el mismo alcance. De hecho, la variada tipología con la que se nos
muestran los conflictos que tuvieron lugar en ellas denota que el proceso de
institucionalización del gobierno municipal se había producido en el pasado a
velocidades distintas y con distinta intensidad en cada ciudad en función de las
peculiaridades de la organización social y de los equilibrios de poder existentes
en su seno. Todos ellos mostraban, sin embargo, una generalizada oposición
del común a que los regidores pudieran hacerse “señores” de las ciudades. Nada
de esto era, sin embargo, sustancialmente nuevo. Después de todo, en los pro-
cesos abiertos en estos años se hacía constantemente mención a concordias y

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna210

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


sentencias arbitrales o a cédulas y provisiones reales que se remontaban a la épo-
ca de los Reyes Católicos, si no a periodos anteriores50. Ahora bien, el hecho
de que apelaran a ellas todas las partes en litigio pone también de manifiesto
que la actitud de la Corona a este respecto fue a ratos ambigua, a ratos contra-
dictoria y, en cualquier caso mucho menos decidida y coherente de lo que se
supone, sobre todo tras la muerte de Isabel la Católica. Resulta significativo
comprobar, en cualquier caso, que después de las Comunidades y, en concreto,
en torno a los años treinta y cuarenta del siglo XVI el común pretendiera acti-
var cauces de representación institucional de los que había sido apartado por
los abusos de los regidores antes de la rebelión y que él mismo había superado
ampliamente en su transcurso. Tal circunstancia muestra con claridad que la
derrota de las Comunidades, aunque hubiera forzado a atemperar los objetivos
a conseguir y la forma de perseguirlos, no había puesto fin a los conflictos que
tradicionalmente habían enfrentado al común con los regimientos. En realidad,
no hubiera podido hacerlo en ningún caso porque seguía en activo la principal
de las causas que los habían provocado –la existencia de unos regimientos ce-
rrados y oligárquicos– y porque a ellas se habían añadido prácticas primero to-
leradas por la Corona y después auspiciadas por ella que, si no eran tampoco
absolutamente nuevas, se estaban empezando a generalizar ahora de forma
considerable. Me refiero esta vez a la venalidad de los oficios públicos. No obs-
tante, este último factor era de efectos ambivalentes. Si para algunos sectores
del común, la venalidad remataba el cúmulo de males que generaba el sistema
de gobierno basado en regidores vitalicios, para otros podía ser, sin embargo, la
solución a sus ansias de participación en el mismo.

V

La instauración de regimientos de esas características fue temprana en las
ciudades más importantes de Castilla, aunque lo fuera en virtud de un proceso
que se prolongó bastante en el tiempo51. No obstante, su introducción no con-
dujo a la institución en todos los lugares de regidores vitalicios ni a la inmedia-

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 211

––––––––––––––––––––
50 Concordias de este tipo las hubo, por ejemplo, en Burgos en 1411, 1426, 1474 y 1497, en Segovia en

1433 y, una vez más en 1497 y 1498 -si bien el problema de la representación institucional de la tierra ante la
ciudad no se resolvió hasta 1586-, en Valladolid en 1517 o en Chinchilla en 1489. 

51 La instauración del regimiento se produjo en Murcia, Sevilla y Córdoba entre 1325 y 1327 y veinte
años después en un buen número de ciudades importantes de ambas mesetas, pero se demoró hasta 1421 en Tole-
do y hasta 1543, caso verdaderamente excepcional por tratarse de una ciudad con voto en Cortes, en Guadalajara. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ta desaparición de las asambleas vecinales. Los cabildos abiertos, por ejemplo,
siguieron teniendo reconocimiento legal en Astorga, Burgos, Palencia o Gua-
dalajara52 como institución distinta al regimiento hasta la segunda mitad del
siglo XV53. El común podía invocar, de esta forma, precedentes de participa-
ción en la vida municipal no demasiado remotas que le debían de resultar tan-
to más atractivas cuanto que la experiencia demostraba que allá donde había
regidores, sobre todo si eran vitalicios, era inevitable que tendieran a monopo-
lizar todos los resortes del poder. Lo reconocían con claridad, por ejemplo, los
capitulares malagueños en 1529 cuando argumentaban contra la petición de
los jurados de acceder a la condición de sobrefiel de la que, según ellos, habían
disfrutado en el pasado, diciendo que el acuerdo que lo había permitido se ha-
bía tomado “en una diputación que hicieron quarenta años ha los regidores y
jurados que a la sazón heran, seyendo anales en aquel tiempo”. Se trataba, por
tanto, de una decisión a la que se había llegado antes de que los Reyes Católi-
cos dieron a la ciudad leyes, fueros y órdenes para su gobierno y de que los ofi-
cios de regidor, así como los de jurado, se hubieran hecho perpetuos “como al
presente son”. Precisamente, había sido en aplicación de esas leyes, fueros y ór-
denes recibidas, añadían, cuando se estableció que dos regidores fueran sobre-
fieles dándoles la facultad de entender “a perpetuidad” en la gobernación y eje-
cución de las ordenanzas de la ciudad. Desde entonces, concluían, “a los dichos
jurados se les dio el cargo limitado que habían de tener y no otro alguno”54. 

El regimiento tenía tras de sí una corta historia en Málaga. No era éste,
sin embargo, el caso de Burgos, donde había sido implantado en 1345. No
obstante, los regidores burgaleses utilizaban una argumentación semejante pa-
ra defenderse de la más importante de las acusaciones que vertían contra ellos:
el haber redactado por su sola autoridad nuevas ordenanzas y el haberlas hecho
ejecutar sin esperar a la confirmación real. Si lo habían hecho así, decían, era
porque “desde el principio que fueron criados los regidores perpetuos y alcaldes

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna212

––––––––––––––––––––
52 Monsalvo Antón, J. M.: “La participación política de los pecheros en los municipios castellanos de

la Baja Edad Media: aspectos organizativos”, Studia Historica. Historia Medieval, VII, 1989, pp. 55 ss. La visita
realizada a Guadalajara por fray Francisco de la Trinidad en 1554 decía que “en esta ciudad hay dos concejos, el
de la ciudad y el del común, y el del común se junta sin la justicia, que es muy gran inconveniente para el servi-
cio de dios y de su majestad”. Añadía que el común recibía del duque del Infantado 12.000 mrs. al año. Vid.
AGS, CC, leg. 2765, s.f.

53 Vid. sobre todo esto MONSALVO ANTÓN, J.M.: “La participación política de los pecheros en los
municipios castellanos de la Baja Edad Media. Aspectos organizativos”, Studia Historica. Historia Medieval,
1989, pp. 37-93. 

54 AGS, CR, leg. 128, f. 3. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
55 Los que habían accedido por compra al regimiento de Burgos eran al menos catorce regidores de un

total de veintidós. Entre los citados figuraban conocidos mercaderes burgaleses, como Diego de Bernuy, Grego-
rio de Polanco, Juan de Castro, Cristóbal de Haro o Alonso de Sanzoles. Los regimientos vendidos se cotiza-
ban, además, caros, a razón de entre 1.500 y 2.000 ducados. Tan subidos precios no estaban al alcance de cual-
quiera. AGS, CR, leg. 191, f. 6 (2). Era precisamente, para poder resarcirse de inversiones tan considerables por
lo que, según los procuradores de las vecindades, habían hecho los regidores ordenanzas nuevas cuyas penas ha-
cían aplicar con todo su rigor a través de instituciones inéditas, como esos juzgados de fieles a las que constan-
temente se hacía mención

56 La venalidad de los oficios municipales tuvo dimensiones reducidas antes de 1543. Vid. Tomás y Va-
liente, F.: “Origen bajomedieval de la patrimonialización y enajenación de los oficios públicos en Castilla”, Actas
del I Symposium de la Historia de la Administración, Madrid, 1970, p. 149. 

mayores de la dicha cibdad se les dio poder y autoridad para hacer y restituyr
las hordenanzas que conviniesen al bien público”. No podía decirse, por tanto,
que se hubiesen extralimitado al hacerlas, “pues para ello tuvieron poder y au-
toridad real”. Las vecindades de Burgos introducían, sin embargo, una acusa-
ción adicional. Los regimientos no sólo se habían hecho perpetuos. Eran tam-
bién venales y aquí residía, en su opinión, el problema fundamental. En “tiem-
pos pasados”, decían, los oficios se habían atribuido “por merced” de los reyes y
mientras así se hizo la república había sido bien gobernada. Todo había cam-
biado, sin embargo, nada más comenzaron a ser comprados y vendidos. Fue
entonces cuando los regidores empezaron a inventar nuevas ordenanzas, cuan-
do establecieron el juzgado de fieles y cuando “tomaron jurisdicción de cono-
cer de causas civiles y criminales en daño de la república”. Los oficios, en defi-
nitiva, ya no se proveían en personas “naturales, hábiles y suficientes”. Eran
gentes a veces “extranjeras” y siempre “muy ricas y caudalosas, que tratan en
mucha cantidad y tienen muy grandes haciendas de juros y rentas y hanegas
[...] y posesiones”, los que los compraban ahora “por sobir de estado y honra y
ser muy tenidos y honrados”. Por otro lado, el elevado precio que estaban dis-
puestos a pagar por ellos –entre 1.500 y 2.000 ducados– impedía a personas
beneméritas pero no tan solventes el poder acceder a tales oficios, al tiempo
que explicaba las variadas corruptelas a las que se libraban los regidores55. 

La venalidad no era, desde luego, una novedad, como los testigos inte-
rrogados en la querella, todos ellos regidores, se apresuraban a declarar. Por en-
tonces se trataba, sin embargo, de transacciones realizadas todavía a nivel pri-
vado que se disfrazaban a través del mecanismo de las renuncias56. Con todo,
para muchos era un negocio moralmente reprobable. Los oficios debían ser
atribuidos en función de los méritos de cada cual, pero nunca debían ser con-
cedidos por precio. No en balde era la venalidad de los cargos públicos lo que,

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 213

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


en la opinión del común, había permitido que los regidores se hubieran hecho
los dueños de las ciudades. Ahora bien, este tipo de acusaciones es el que podía
esperarse de los sectores más populares de los buenos hombres pecheros que,
como hemos tenido ocasión de comprobar eran, precisamente, los que habían
promovido los pleitos contra la justicia y regidores de Burgos en 1538. De al-
guna manera mostraban con ello la frustración que les producía el que el poder
hubiese acabado concentrándose en las manos de ese puñado de regidores vi-
talicios que poblaban su regimiento. Sabemos, sin embargo, que el común dis-
taba de ser un colectivo homogéneo y que los elementos más adinerados del
mismo pugnaban por acceder a los regimientos o por influir en sus decisiones.
Se trataba, en realidad, de un sentimiento compartido por todos aquellos, fue-
ran o no pecheros, que se habían sentido excluidos de los oficios de poder, pe-
ro que tenían el rango, la riqueza o la capacidad necesaria para ambicionarlos.
En tales condiciones, la venalidad de los cargos públicos podía aliviar a la vez
las aspiraciones y las frustraciones de tales grupos en general y de los elemen-
tos más acaudalados del común en particular57. Ciertamente, los regimientos
existentes, aunque de dimensiones variables de unas ciudades a otras, eran
siempre de tamaño reducido, lo que de por sí suponía un obstáculo para sus
apetencias. En estas condiciones, acrecentar el número de regidores era la única
medida que podía resolver el problema. Carlos V tomaría esta decisión en
1543 cuando autorizó la primera venta masiva de oficios municipales. Las ra-
zones que le movieron a ello son conocidas. Proporcionaba ingresos extraordi-
narios a su por entonces muy endeudada hacienda y daba satisfacción a la de-
manda de nuevas vías de promoción social de amplios sectores de las poblacio-
nes urbanas. Ahora bien, ¿no lograba también con ello aliviar la presión que el
común, o una parte de él, estaba ejerciendo por entonces sobre los regimientos? 

Desde el punto de vista de los intereses reales, la venalidad de los cargos
públicos podía tener benéficos efectos sociales y para tales usos y no sólo para
obtener mayores ingresos, pudo la Corona servirse de ella. La venta de oficios
municipales favorecía por ello mismo la consolidación del regimiento. Permi-
tía renovar la institución y a abrirla a nuevos sectores sociales sin comprome-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna214

––––––––––––––––––––
57 Así ocurriría sobre todo en aquellas ciudades donde los regimientos estaban controlados por los hi-

dalgos. Esto es lo que había ocurrido, según Monsalvo Antón, en el siglo XV en la mayor parte de las grandes
ciudades castellanas. Incluso en aquellas otras, como Segovia, en las que se habían reservado algunas regidurías
a los pecheros, la integración de estos en el bloque patricio llevaba a una situación semejante a la conocida en las
demás. Vid. “La participación política...”, art. cit. p. 48. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
58 La visita realizada a la villa en 1554 señalaba, sin embargo, que “aviendo procurador universal junta-

mente con el síndico para tornar por el común en tiempo de los regidores anuales, después que son perpetuos le
han quitado, a fin que no aya quien les vaya a la mano y ansí mismo en la eleción del procurador síndico no se
guarda lo que deue, porque aunque el común elija uno, ponen ellos algún pariente o amigo que lo pida y tienen
formas como se lo provean, todo a fin de ser señores y que no aya quien les vaya a la mano”.

59 El procurador podría estar presente cuando se tomaran las cuentas de los propios y de las dehesas
boyales, al hacerse las posturas de los mantenimientos y cuando se visitasen los términos. Previamente había ya
aceptado también que pudiera nombrar sustituto, aunque en auto de revista, revocaba esta decisión y rechazaba
su pretensión de que los pleitos que promovieran se pagaran siempre de propios. Se determinaría lo que convi-
niese en cada caso. 

ter su carácter oligárquico, en la medida en que el trámite de la renuncia deja-
ba en última instancia en manos de los regidores el control de todo el proceso.
La hora de los estatutos todavía estaba lejana. Está claro, sin embargo, que tal
política había de conducir necesariamente a largo plazo a la desactivación del
común a medida que sus elementos más acaudalados o mejor preparados iban
siendo integrados en las élites locales de poder. El resultado es hasta cierto
punto paradójico si tenemos en cuenta que, a corto plazo, el común estaba ob-
teniendo satisfacción en los tribunales a buena parte de sus reclamaciones. El
corregidor de Alcaraz, por ejemplo, dictó auto en octubre de 1522 por el que
reservaba el hacer la elección de los oficios a la justicia y regidores, aunque ad-
mitía la presencia en el acto del procurador universal de los hidalgos y del
procurador síndico de los pecheros. Rechazaba, sin embargo, la de los dos di-
putados del común. No habían asistido nunca a los ayuntamientos salvo en los
dos últimos años y tampoco los ponían los hidalgos. El fallo, como vemos,
pretendía ser equilibrado, aunque finalmente fuera suplicado por las dos par-
tes en litigio sin que sepamos cómo se resolvió finalmente el conflicto58. Por
su parte, en el pleito promovido en Ávila en 1533 el Consejo prefirió zanjar la
disputa de forma salomónica. Ordenó que se cumplieran todas las provisiones
reales que se habían presentado en el proceso y dejaba a elección del común si
el procurador que eligiese debía ser hidalgo o pechero. En lo que se refiere a
Plasencia, el Consejo, que ya había fallado en 1549 a favor de que los buenos
hombres pecheros eligieran a un procurador entre los suyos, aceptó en 1554 la
mayor parte de las otras reivindicaciones que aquellos presentaron59. Por lo
demás, las pretensiones formuladas por el común de Medellín sobre la forma
en que debía ser elegido su procurador habían sido confirmadas por el Conse-
jo en auto de vista y de revista cuando se plantearon, pero en 1552 todavía se
precisaba pedir carta ejecutoria sobre el particular por las resistencias de los
alcaldes ordinarios de la villa a cumplirlo. También el Consejo había fallado a

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 215

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


favor del común en el pleito que esté promovió en Villarobledo por el mismo
motivo e incluso había autorizado a que se le librasen dineros de los propios
para pagar las costas del proceso. 

Lo sucedido en Burgos ofrece conclusiones igualmente claras. En reali-
dad, la compleja sentencia pronunciada en la ciudad por Sebastián García,
juez de comisión, el 21 de noviembre de 1539, confirmada por el Consejo en
auto de revista el 24 de noviembre de 1547 y sobre la que se libró carta ejecu-
toria el 5 de diciembre de ese mismo año ofrece un testimonio verdaderamen-
te modélico de la idea que se tenía del buen gobierno de las ciudades de Cas-
tilla en la época y de las funciones de corrección de abusos que se atribuían a
la justicia real60. Como hemos tenido ocasión de comprobar, los regidores ha-
bían sido acusados de interferir en la elección de los fieles que nombraban las
vecindades y de haber establecido un organismos de supervisión –el juzgado
de fieles– en cuyas audiencias se imponían penas excesivas o cuya aplicación
era competencia de la jurisdicción ordinaria. Pues bien, la sentencia procura-
ba ser en extremo equilibrada en la resolución de este conflicto. En efecto, no
se atendía la petición de las vecindades de que se extinguiera ese juzgado, pero
se limitaba la frecuencia de sus audiencias a una a la semana, se reponía el tra-
dicional sistema de elección de los fieles por “votos públicos” y se declaraban
con mayor precisión el deslinde de competencias entre aquellos, los sobrefie-
les y la propia justicia ordinaria. Los fieles, de este modo, recuperaban su tra-
dicional facultad de hacer las “posturas” de los mantenimientos cuyo precio se
fijaba día a día, pero se estipulaba que las de aquellos otros en los que éste se
mantenía durante todo el año habían de hacerse por el regimiento, previo
acuerdo de los fieles, los sobrefieles y los procuradores mayores. 

Se confirmaba, por otro lado, que los fieles elegidos por las vecindades
pudieran seguir aplicando con plena autonomía lo dispuesto en las ordenan-
zas como siempre lo habían hecho, pero se estipulaba que pudiera apelarse de
sus decisiones ante el juzgado que el regimiento había establecido. No obs-
tante, el ámbito de competencias de este último era circunscrito a los límites
de la ciudad y a tan sólo las cuestiones relacionadas con los mantenimientos.
Además, habría de inhibirse en todos los casos de fraude que merecieran pena
corporal, vergüenza pública o destierro. Siendo estos delitos cuyo castigo co-
rrespondía en exclusiva al “mero y mixto imperio” del corregidor sólo ante él

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna216

––––––––––––––––––––
60 Las alegaciones de las vecindades y el texto íntegro de la sentencia, con las apelaciones subsiguientes

y los autos de vista y revista con la carta ejecutoria correspondiente pueden verse en AGS, CR, leg. 203, f. 1. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
61 Juan Pérez de Cartagena apeló la sentencia y debió ser confirmado en su puesto. Figura como alcal-

de mayor de la ciudad desde 1517, cuando recibió el oficio por renuncia de su padre, hasta su muerte en 1548,
momento en que, previa la correspondiente renuncia, pasó a Juan de Salamanca. Vid. MATHERS, C.: Relation
between the city of Burgos and the Crown 1506-1556, Ann Arbor, 1973, p. 171. 

62 Los autos del Consejo habían de ser ejecutados y para ello era a veces necesario recurrir a provisio-
nes, cartas y sobrecartas reales que normalmente tardaban en llegar y si lo hacían, superado el escollo de las sú-
plicas que solían promover las partes contrarias, nada podía asegurar que fueran finalmente aplicados. 

debían sustanciarse. Por lo demás, se restablecía también el sistema tradicio-
nal de elección de los procuradores mayores de la ciudad en los términos con-
tenidos en la provisión de los Reyes Católicos de 1497 que se remitía, a su
vez, a la sentencia arbitral del conde de Castro. En ambas se decía de forma
expresa que aquélla pertenecía “enteramente” a los vecinos, “sin que haya de
intervenir en la elección y constitución dellos el ayuntamiento de la dicha ciu-
dad”. No obstante, se omitía cualquier referencia a la forma en que debía pro-
cederse en el futuro a la elección de los procuradores de Cortes. Las vecinda-
des no lograban ser atendidas, de esta forma, en una de sus reivindicaciones de
mayor trascendencia. Sea como fuere, la voluntad correctora de la justicia real
quedaba adicionalmente puesta de manifiesto en las duras sentencias que se
dictaron contra determinados alcaldes mayores de Burgos, aunque no nos po-
damos hacer demasiadas ilusiones sobre su grado de cumplimiento. Juan Pé-
rez de Cartagena, por ejemplo, fue condenado a perdimiento del oficio61 y
Garci Ruiz de la Mota a diversas penas pecuniarias. El primero había sido
acusado de arrendar fraudulentamente las rentas reales y el segundo de inasis-
tencia continuada a los cabildos. También uno de los procuradores mayores de
la ciudad, Alonso del Castillo, fue acusado y condenado por no denunciar que
los regidores consentían ventas o enajenaciones de los ejidos situados en la ju-
risdicción de la ciudad o que hacían mal uso de las penas de cámara. 

La vía judicial en la que el común se había embarcado estaba permitien-
do, por lo tanto, la corrección de los abusos de poder más llamativos cometidos
por los regidores, al menos en teoría62. El problema, sin embargo, tenía más as-
pectos. El regimiento no sólo había sido incriminado de pretender “enseñore-
arse” de las ciudades, sino de haber usurpado, además, la jurisdicción real.
También en este sentido era necesaria, por lo tanto, una labor de corrección.
Pues bien, por cuanto los regidores habían sido acusados de elaborar ordenan-
zas por sí mismos y de haberlas hecho ejecutar sin esperar a que fueran confir-
madas por el Consejo, la sentencia hacía una contundente afirmación de las
prerrogativas de la autoridad real. La ciudad debía ser gobernada conforme a

los abusos del poder: el común y el gobierno de las ciudades de castilla... 217

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


lo que dispusieran las provisiones dadas por los reyes, los capítulos de la sen-
tencia arbitral del conde de Castro, la provisión de los Reyes Católicos de 1497
así como por las ordenanzas, buenos usos y costumbres de la ciudad que estu-
vieran confirmadas. En los supuestos no previstos en este corpus legislativo de-
bían ser de aplicación las leyes del reino. Siendo éste un caso que tocaba a la
“preeminencia real” y a la “jurisdicción de su majestad”, los regidores eran con-
minados a no usar de “ningunas ordenanzas que la ciudad tenga no estando
confirmadas”, ni a hacer otras de nuevo “para usar de ellas sin la dicha confir-
mación, pues así están obligados a lo hacer y les está mandado”. Expresamente
se declaraba, además, que las ordenanzas no confirmadas no podrían ejecutar-
se ni siquiera en el caso de que hubiesen sido dictadas con el acuerdo del corre-
gidor o de un juez de residencia. Como cabía esperar, las mismas cautelas se
aplicaban a las que el regimiento hubiera redactado por sí mismo para los luga-
res de su jurisdicción o hubiera aprobado a propuesta suya. 

Todo parece indicar, por lo tanto, que lo que el Consejo Real o los pro-
pios corregidores buscaban era consolidar el modelo de gobierno por el que
las ciudades se habían venido rigiendo desde que se instauraron los regimien-
tos. Importa señalar, sin embargo, que la decidida voluntad de afirmar el prin-
cipio de jerarquía de poderes que le era consustancial no se consideraba in-
compatible con el deseo de respetar al mismo tiempo las competencias que las
leyes del reino y las ordenanzas o las costumbres locales reconocían a los dis-
tintos colectivos en los que se articulaba la población urbana. El contenido de
las sentencias pronunciadas en los pleitos promovidos por el común así lo de-
muestran. El sistema regimental, sin embargo, era en sí mismo demasiado
oligárquico y se basaba en exceso en un desigual reparto de poder en el seno
de las distintas corporaciones urbanas como para que el equilibrio que se pre-
tendía alcanzar pudiera resultar estable. Antes al contrario, la concentración
de poderes en manos de los regidores conducía necesariamente a una progre-
siva pérdida de participación del común en la gobernación de las ciudades y
esto era algo que las sentencias que venimos comentando no podían impedir
y que la política de venta masiva de oficios municipales decidida a partir de
1543 había de afianzar, por mucho que los oficios o instituciones en los que
aquélla se sustentaba fueran en todo momento mantenidos. No puede extra-
ñar, por lo tanto, que la figura del regidor vitalicio y el acrecentamiento y la
venta de los oficios municipales se convirtiera desde entonces en el blanco de
las críticas de todos aquellos que aspiraban a reformar sobre sólidos principios
éticos y jurídicos el gobierno de las ciudades de Castilla.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna218

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Elliot, J. H.: El Viejo Mundo y el Nuevo, 1492-1650, Madrid, 1972, pp. 106-7. La cita primera se rei-

tera en “Yet Another Crisis?”, en Clark, P.  (ed.): The European Crisis of the 1590s. Essays in Comparative History,
Londres-Boston-Sydney, 1985, pp. 301-12. 

Creía Henri de la Popelinière, en el torbellino de las Guerras de Reli-
gión (1582), que la envidiable tranquilidad que España disfrutaba por aque-
llos mismos años era en buena parte debida a que “todos los delincuentes” del
reino, comenzando por los licenciados de la Guerra de Granada, en lugar de
haber permanecido en el país tras ella, alborotando o provocando novedades,
habían corrido a Sevilla, embarcado luego al Nuevo Mundo y dado rienda
suelta allí a sus más abyectas pasiones. En parecido orden de cuestiones, su
contemporáneo Juan Bodino estaba persuadido también de que la Pax Roma-
na había tenido algo que ver con la expansión colonial de época imperial, y al
otro lado del Canal sostendría un poco más tarde Richard Hakluyt que el es-
tablecimiento de sus compatriotas en la América septentrional estaba contri-
buyendo decisivamente a aliviar las tensiones demográficas que a su parecer
agobiaban entonces a Inglaterra1. Convertida, pues, la América Hispana en
una suerte de Australia prematura, la metrópoli habría podido librarse de las
inquietudes que sacudieron a Inglaterra o a Francia a lo largo de los siglos
XVI y XVII.

El esquema arriba propuesto tiene al menos dos puntos atractivos: a)
permite “explicar” ciertos comportamientos poco edificantes protagonizados

“Tiempos de borrasca”. Notas sobre 
la violencia política en la Castilla del
siglo XVII

Universidad de Cantabria

Juan E. Gelabert w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


en el Nuevo Mundo por las huestes conquistadoras; y b) también casa sin
apenas estridencias con la posición que sostiene que una de las más poderosas
razones del origen de las Guerras de Religión residió justamente en su vincu-
lación con otra generación de soldados desocupados no menos peligrosa, a sa-
ber, la de aquella nobleza que en 1559 regresó derrotada y pobre a Francia tras
las guerras de Italia2. 

La clase de inquietudes que preocupaba a los escritores franceses antes
citados era sin duda la de matriz política, de la cual, en efecto, la España de la
segunda mitad del siglo XVI se vio casi por completo libre, al igual que suce-
dió en el siglo XVII, cuando no pocos rincones de Europa cayeron en episo-
dios de tal cariz. Al respecto, algún observador de la realidad política españo-
la de entonces se sorprendía ante semejante panorama anotando los potencia-
les focos de conflicto que a su entender aquí existían. Así, Francisco Vendra-
mino, que fue embajador de la República de Venecia en la Corte de Felipe II,
escribía en su relación de 15953:

“En todos estos reinos de España se encuentran diversas clases de personas que
están descontentas con el gobierno. Hay, en primer lugar, todos los moros, que
han sido obligados a convertirse a la religión cristiana, a los que por la fuerza se
violenta para vivir en esa religión, y que sienten por ello un disgusto increíble; a
estos moros los llaman marranos [sic], porque todos se casan, porque no van jamás
a la guerra, y porque se ocupan sin descanso de tráfico y de ganancia”.

Éste es, sin embargo, sólo el principio, pues a continuación comparecen
en la lista de Vendramino “los descendientes de las personas que [...] han sido
condenadas por la Inquisición”, gente que vive “en la mayor desesperación,
porque son tenidos por infames hasta la tercera y cuarta generación”. Debía
añadirse igualmente “el reino entero de Portugal”, por razones obvias; luego
“los aragoneses”, a quienes el affaire de Antonio Pérez privó, según el embaja-
dor, de buena parte de sus privilegios, cerrándose el circuito con “los grandes
de España”, ahora también ellos “abatidos y reducidos”.

Lo notable del caso, sin embargo, es que esta práctica ausencia de con-
flictos políticos, desde luego en medida incomparablemente menor que la ha-
bida en Francia o en Inglaterra, parece correr pareja con unos también medio-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna220

––––––––––––––––––––
2 Salmón, J.H.M.: Society in Crisis. France in the Sixteenth Century, 2ª ed., Londres-Tonbridge, 1980,

pp. 117 y ss. 
3 García MercadaL, J.: Viajes de extranjeros por España y Portugal, 6 vols., Valladolid, 1999; II, p. 643

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
4 Mantecón, T.A.: “Did interpersonal violence decline in the Spanish Old Regime”, Memoria y Civili-

zación, 2 (1999), pp. 117-140. Particularmente, fijándose en homicidios por cada 100.000 habitantes.
5 Kagan, R.L.: Lawsuits and litigants in Castile, 1500-1700, Chapel Hill, 1981, pp. 3-4.
6 Ibid., pp. XIX y 161-2. 
7 Op. cit. p. 121.

cres niveles de criminalidad4, entendida ésta en su manifestación última, esto
es, en el recurso a la violencia física extrema, violencia afortunadamente com-
pensada por un masivo recurso a los tribunales que, a la inversa, coloca a
nuestros antepasados en el pelotón de cabeza de las sociedades más litigiosas
de la Europa del Antiguo Régimen. R. L. Kagan ha ofrecido más de un testi-
monio relativo a esta extendida frecuentación de los tribunales en la segunda
mitad del siglo XVI5. 

Por otra parte, si fuera cierto que la actividad juzgadora constituye un
servicio mediante el cual las monarquías logran promover día a día un flujo de
lealtad hacia ellas mismas, habría que concluir que la Monarquía de Carlos I y
Felipe II obtuvo sustanciosos réditos, en términos de fidelidad política, mer-
ced a la tarea de sus oficiales y tribunales de justicia, habida cuenta de la esca-
sa conflictividad tanto política como social registrada a lo largo del siglo
XVI6. En este sentido, y sin perjuicio de las muchas deficiencias que puedan
anotarse en el debe del sistema judicial, los españoles que se atrevían a echar
una ojeda por encima de los Pirineos estaban persuadidos, por ejemplo, de
que la ausencia de venalidad en la dispensación de los cargos judiciales consti-
tuía sin duda una de las piedras de toque más valiosas de dicho sistema, y de
la confianza en él de una mayoría de los súbditos. Juan Fernández de Medra-
no, autor de una Repvblica Mista publicada en 1602, decía por ejemplo que: 

“Si alguna cosa ay por donde los Magistrados se mueuan a cometer injusticia (de-
más de la corrución del interesse, aunque en nuestra España se camina limpia-
mente, por lo que he visto, respeto del gran cuydado del Príncipe, y de la integri-
dad de sus ministros en general) es el fauor, por la obligación que tienen más a
vnos que a otros de amistad, o de parentesco, y las particulares intercessiones, o
respetos de amor, o de odio”7.

Con todo, añadía, mucho peor pintaba en otras partes: 

“Quien duda (dize san Isidoro) sino que el Príncipe comete un delito, quando da a
su rebaño vn ruyn pastor; porque assí como son pecados del pueblo tener Prínci-

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 221

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


pes malos; de la misma manera son pecados del Príncipe tener malos ministros.
¿Pues qué quando se han comprado los ministerios?

De aquí deuió inferir la Sorbona de Paris lo que dixo al Rey Francisco Se-
gundo tratando de la reformación de aquel Reyno, que de donde mayores injusti-
cias nacían en él eran de venderse los oficios, y gouiernos seculares, y Eclesiásticos
(y más a hombres inméritos) como vil mercancía. Y que dello se auían introduzido
nueuas religiones, y grandíssimos daños y abusos”8.

Se reconocía, pues, que una administración de la justicia más o menos
correcta, no venales sus oficiales en todo caso9, podía constituir desde luego
un poderosísimo argumento para que los súbditos acudieran a los tribunales
tanto a dirimir en ellos el conflicto interpersonal como a reclamar también
sobre los eventuales abusos de poder de los que creyeran estar siendo objeto. 

Esta confianza en la solidez y limpieza de las instituciones de justicia, y
por extensión en todo el sistema político-administrativo, tendría ocasión de
ser puesta a prueba a mediados del siglo XVII, cuando buena parte de la Eu-
ropa de entonces, como también algunos territorios de la misma Monarquía
Hispánica, se vieron sacudidos por la rebelde actitud de sus habitantes hacia
los poderes establecidos. En el tiempo de las que R. B. Merriman llamó Six
Contemporaneous Revolutions, Castilla, corazón de la Monarquía Hispánica, y
con ella Valencia, Aragón o Navarra, no cayeron por donde lo hicieron Portu-
gal, Cataluña, Nápoles o Palermo, constituyendo esta ausencia de revolución,
particularmente en el caso de Castilla, materia de atención o de algo más para
una serie de historiadores que se puede hacer arrancar en el propio Merriman
para conducirnos hasta J. H. Elliott10.

Una explicación cabal de esta carencia a buen seguro que ha de ser plu-
ricausal, y desde luego en su construcción habrá de tenerse asimismo a la vis-
ta lo sucedido al mismo tiempo en otras partes. Esta actitud no es otra que la
que J. H. Elliott resumió diciendo que para entender por qué aquí no había
ladrado el perro, se hacía preciso saber por qué sí lo había hecho en otras par-
tes. Por fortuna, esta perspectiva comparatista prende al fin entre la historio-
grafía, aun en el caso de alguna tan insular como la británica, y para las pági-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna222

––––––––––––––––––––
8 Ibid., p. 135.
9 Véase ahora Gómez González, I.: La justicia en almoneda. La venta de oficios en la Chancillería de Gra-

nada (1505-1834), Granada, 2000. A pesar del título, los oficios vendidos no son los de judicatura.
10 Elliott, J.H.: “Una sociedad no revolucionaria: Castilla en la década de 1640”, 1640: la Monarquía

Hispánica en crisis, Barcelona, 1992, pp. 102-22.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
11 Scott, J.: England’s Troubles. Seventeenth-Century English Political Instability in European Context,

Cambridge, 2000. Esta actitud exige además un cierto esfuerzo hacia el conocimiento tanto de la historia como
de la historiografía de los países en cuestión. Es sencillamente intolerable lo que a continuación reproduzco, sa-
lido de la pluma de C. Russell: “In Spain, it was not at all clear what ‘nation’ the king’s subjects belonged to: was
there one nation of Spaniards, or separate nations of Castilians, Aragonese, Catalans, Valencians, Portuguese,
etc.?”. Está en “The Nature of Parliament in Early Stuart England”, ahora recogido en Unrevolutionary En-
gland, 1603-1642, Londres-Ronceverte, 1990, p. 13. 

12 Hughes, A.: The Causes of the English Civil War, 2ª ed., Londres, 1998, cap. 2.
13 Fernández Medrano, J.: Repvblica Mista… op. cit. p. 65.
14 Hill, Ch.: The World Turned Upside Down. Radical Ideas during the English Revolution, Nueva York,

1972, p. 28
15 Scott, J.:  England’s Troubles… op. cit. p. 28.

nas que siguen no puedo dejar de reconocer mi deuda con el reciente libro de
J. Scott significativamente subtitulado “Seventeenth-Century English Politi-
cal Instability in European Context”11.

Vistas así las cosas, el elenco pudiera comenzar por la misma inexisten-
cia de un trasfondo de pugna religiosa que enfrentara aquí al príncipe con to-
dos o parte de sus súbditos, argumento bien poderoso en otros casos, como el
de Inglaterra12. El ya citado Juan Fernández de Medrano decía al respecto
que: “En lo que yo más reparo es [en] auer[se] preseruado esta Monarquía in-
tacta de las pestíferas setas, y religiones con que otras se han arruynado. Y
porque Multi iniqui atque infideles regno, pauci sunt boni; desterrado la Moris-
ma, y Hebraysmo della, anteponiendo el seruicio de Dios al bien priuado”13.
Afirmaba por su parte una voz realista en la Inglaterra de 1648: “Heresy is al-
ways the fore-runner of rebellion”14.

Así, pues, a diferencia también de lo acontecido allí, en Inglaterra, don-
de se dice que el “religious business” venía siendo desde época isabelina un
“unfinished business”15, puede sugerirse que aquí tanto la eliminación violen-
ta de los focos de disidencia en la década de 1550 como la posterior adopción
sin fisuras del dogma tridentino anuló por completo cualquier eventualidad
del signo propiciado por la compleja e inestable política de equilibrio puesta
en marcha por Isabel I. 

En esta propensión hacia la eliminación de la disidencia religiosa el esta-
blishment ideológico se dejó caer sin apenas percatarse por la pendiente del re-
chazo hacia cualquier forma de alteridad, incluida la racial, recorrido que en el
caso de la España del siglo XVI resultaba bien sencillo habida cuenta de la
coincidencia entre determinados atributos físicos y ciertas confesiones religio-
sas (judios, moros). Al respecto, Dámaso de Frías escribía en 1582 contrastan-
do la “limpieza” de Valladolid con lo que había visto en Sevilla o Lisboa:

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 223

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


“Assí corren gran peligro no solamente en el govierno y costumbres los lugares que
abundan deste ynútil pueblaço, principalmente de siervos, sino que las vidas, liber-
tad y haciendas de los ciudadanos están siempre a manifiesto riesgo de perderse,
como lo está una Sevilla con tanta multitud de negros y moros esclavos, los quales,
assí también como en Lisboa, son ciertamente más mucho que los ciudadanos, y
aun que los libres y blancos”16.

Ausencia, en fin, de disidencia religiosa, dominio del catolicismo entre
sus súbditos, que por la razón que fuese tanto Jacobo I como Carlos I Estuardo
tenían por creencia mucho más inclinada que otras a propiciar la fidelidad17.

En otro orden de cosas parece también que una monstruosidad demo-
gráfica como era la ciudad de Londres contribuyó a enfatizar los problemas
de control sobre la población que asimismo pudieran estar en la base del cli-
ma social, político e ideológico que habilitó la particular inclinación de los
habitantes de la isla a tirarse al monte por la mínima. La que en 1648 merecía
el calificativo de “bloody City”18 –cuando la cabeza de Carlos I no había roda-
do aún– había visto crecer el número de sus habitantes hasta alturas difícil-
mente tolerables. En 1300 tenía entre 80.000 y 100.000, multiplicando por
cuatro a la siguiente en la lista (Norwich)19; pero a fines del siglo XVII Ingla-
terra y Gales albergaban como 5.000.000 almas, de las que Londres acogía ya
unas 600.00020. Madrid no llegaba, desde luego, a tamaña macrocefalia, pues
si tenía como 155.000 almas hacia 1630, toda Castilla andaba a la sazón entre
4.100.000 y 4.600.00021. Madrid podía ser, por consiguiente, un escenario co-
mo otros, pero no el escenario al modo de Londres. El problema, con todo, no
debería residir tanto en el tamaño de la población cuanto en los mecanismos
de control que el gobierno de turno pudiera ejercer sobre ella. Parece que en
Londres eran éstos bastante laxos, mientras que Madrid se antoja una ciudad

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna224

––––––––––––––––––––
16 Frías, D. de: “Diálogo en alabanza de Valladolid”, en . Alonso Cortés, N. (ed.): Miscelánea  Vallisole-

tana, Valladolid, 1955, p. 251. 
17Scott, J.: England’s Troubles… op. cit. p. 169.
18 Ibid., p. 85.
19 Barron, C.M.: “London 1300-1540”, en Palliser D. M. (ed.): The Cambridge Urban History of Bri-

tain, Cambridge, 2000, p. 396.
20 Wrigley, E.A. y R. S. Schofield: The Population History of England, 1541-1871. A reconstruction,

Londres, 1981, p. 571.
21 Ringrose, D.R.: Madrid y la economía española, 1560-1850. Ciudad, Corte y País en el Antiguo Régi-

men, Madrid, 1985, p. 43. Para las cifras generales de Castilla, Piquero, S.; Ojeda, R. y E. Fernández de Pinedo:
“El Vecindario de 1631: presentación y primeros resultados”, en Nadal Oller, J. (ed.): La evolución demográfica
bajo los Austrias, Alicante, 1991, p. 83. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
22 Alloza, A.: La vara quebrada de la justicia. Un estudio histórico sobre la delincuencia madrileña entre los

siglos XVI y XVIII, Madrid, 2000, cap. 7.
23 Scott, J.: England’s Troubles… op. cit. pp. 113 y ss.
24 Ibid., p. 139.

relativamente mejor controlada22. Es cierto, en cualquier caso, que Madrid no
fue el escenario de las principales convulsiones por las que pasó la sociedad
castellana a mediados del siglo XVII, cediendo tal honor a lugares tales como
Granada o Sevilla y, en general, a las ciudades y villas de Andalucía.

La relativa tranquilidad de la capital, como la que por extensión pudie-
ra predicarse de todo el reino, trae de la mano otra de las cuestiones apuntadas
por J. Scott; a saber, la inevitable exteriorización del conflicto cuando se
afrontan “powerful ideas” y “weak institutions”23. En relación con estas últi-
mas, cabe sugerir que unas y otras aguantarán con mejor o peor fortuna las
ofensivas que los respectivos gobiernos se vean obligados a emprender bajo
parecidas situaciones de emergencia. El mismo J. Scott reproduce al respecto
unas palabras de J. H. Elliott que aclaran un poco más el asunto: “The essen-
tial clue to the revolutionary situation of the 1640s is, I suspect, to be found
in the determination of governments to exercise fuller control over their sta-
tes without yet having the administrative means or fiscal resources to ensure
obedience”24. La ausencia o cortedad de convulsiones políticas en la Corona
de Castilla durante el siglo XVII sería resultado, por consiguiente, de un plus
de solidez institucional del que otras monarquías carecieron. Es J. Scott quien
apunta que éste sería el caso de Inglaterra. Pudiera ser, si bien a primera vista
resulta difícil aceptar que tal esquema resulte convincente en el caso de Fran-
cia, donde no podrá negarse que a pesar de la existencia de unas mucho más
“powerful institutions” se produjeron también numerosas alteraciones, nume-
rosas en el tiempo –a lo largo de un extenso período de años–, diversas por su
naturaleza, y variadas también geográficamente, dado que tocaron a la capital,
a las principales ciudades del reino y al mundo rural en último extremo.

Pero vengamos al asunto de las instituciones, fuertes o débiles, y pon-
gamos los ojos sobre Castilla. No sería bueno descartar por principio que, en
efecto, aquí convivieron instituciones más sólidas y, desde luego, ideas que
bien corto nivel alcanzaron en el catálogo de las europeas del siglo XVII. De
dicha solidez cabría destacar la relativa a la ya mentada administración de la
justicia, lugar común en las descripciones de los observadores extranjeros, los
cuales, como Bartolomé Joly, escribían así a principios del siglo XVII:

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 225

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


“Por medio de todas estas cosas [las instituciones judiciales] las leyes son muy ob-
servadas en España, donde [las gentes] dejan de obrar mal por temor a la pena y a
la justicia, que es buena y no perdona a los grandes, como en Francia, donde todos
los crímenes les son permitidos”25.

Pero juicios muy similares a éste son el resultado también de la histo-
riografía contemporánea. Hace ya años que uno de los mejores conocedores
de nuestro siglo XVII, el Dr. Thompson, advirtió que la confianza en el siste-
ma judicial castellano permaneció en todo tiempo “intacta”, por mucho que
aquí o allá puedan referirse severas críticas contra el procedimiento o sus
agentes26. Según Thompson, y avanzo que mi particular opinión se alinea por
completo con la suya, “this was undoubtedly one reason why peasant revolts
were virtually unknown in Castile”. Y en un paso más hacia adelante añade
también que el sistema judicial funcionó “as a form of opposition”, ubicada en
uno de los extremos del “systemic conflict between the Court and the magis-
tracy, a conflict between monocratic and synodal authority, between arbitrary
government and due process, between the interests of the executive and the
interests of its officials”, para concluir que “la relación entre la Corona y la ley
fue la cuestión clave de la política castellana del siglo XVII, tal y como lo fue
en Inglaterra y en Francia, pero no en igual modo. [En Castilla] la cuestión
no era constitucional sino gubernamental”.

Lo que aquí y allí había era, en efecto, una casi permanente oposición
entre “arbitrary government” y “due process”, o, en palabras de Scott, una
ofensiva montada con las armas del “innovatory government against law”27.
Ésta, la ley, y, por supuesto, sus oráculos y procedimientos, constituyeron sin
embargo aquí, a juicio del Dr. Thompson, “real limitations on the effective-
ness of executive authority and the most accesible channel of legitimate resis-
tance to the royal command”. Los tribunales de justicia fueron, pues, algunos
de los más señalados “limits of royal authority”28.

La fragilidad del desarrollo ideológico aquí, del político en particular,
desde luego en el sentido que caba atribuir al discurso de Scott, constituye
otro de los elementos de contraste más destacados. Pocas cosas tan tristes he

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna226

––––––––––––––––––––
25 García Mercadal, R.:  Viajes… op. cit. II, p. 753.
26 “The Rule of the Law in Early Modern Castile”, European History Quarterly, 14 (1984), pp. 221-34.
27 Scott, J.: England’s Troubles… op. cit. p. 60.
28 Mackay, R.: The Limits of Royal Authority. Resistance and Obedience in Seventeenth-Century Castile,

Cambridge, 1999, pp. 32-42. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
29 Hill, Ch.: Intellectual Origins of the English Revolution Revisited, Oxford, 1997, pp. 24-5.
30 Inventario de ausencias que puede ser compulsado en The Cambridge History of Political Thought,

1450-1700, Cambridge, 1991, donde a partir de F. Suárez ya nada hay referente al mundo hispano. 
31 Skinner, Q.: The Foundations of Modern Political Thought, 2 vols., Cambridge, 1979; II, pp. 172-3.
32 “Tra politica, fiscalità e religione: Filippo II di Spagna e la pubblicazione della bolla ‘In Coena Do-

mini’ (1567-1570)”, Annali dell’Istituto Storico Italo-Germanico in Trento, XXIII (1997), pp. 83-152.

leído como la que Ch. Hill cuenta de Thomas James, primer bibliotecario de
la Bodleian, quien confesaba que su frecuentación del Indice obedecía a “that
we may know what books and what editions to buy, their prohibition being a
good direction to guide us therein”29. Pero anécdotas a un lado, es lo cierto
que la presencia de autores hispanos en el firmamento del pensamiento polí-
tico europeo después de 1600 no alumbra ya lo que en el pasado, sobrevivien-
do aquéllos desde entonces en la penumbra residual dejada por sus predeceso-
res30.

Lo interesante del caso es que el punto en el que a fines del siglo XVI
quedó varada la nave pilotada por Suárez, Ribaneyra o Mariana marcó de
modo decisivo el devenir tanto del propio pensamiento político hispano co-
mo del arte de gobierno de los príncipes católicos. Tomando partido por una
de las “two rival political moralities” (una de ellas la maquiaveliana) a la sazón
vigentes, sabiendo que ésta se ubicaba “in conscious opposition to the tenets
of Catholic Christianity”, a los continuadores de aquéllos parecía no haberles
quedado más remedio, para seguir oponiéndose eficazmente a ella, que enfa-
tizar justamente los valores propios de un arte de gobierno guiado por los
principios del cristianismo católico31. Sin embargo, tengo para mí que estos
principios resultaban terriblemente engorrosos para los monarcas, en el senti-
do de que su observancia era vista como una suerte de carrera de obstáculos
en el mantenimiento de los respectivos estados. En puntos tan sustanciales,
por ejemplo, como la política fiscal, la justicia o injusticia de los tributos, la
imposición con o sin consentimiento, etc., el rebufo de la bula In Coena Do-
mini era para algunos, a la altura de 1600, tan espeso como hacía treinta años,
poniendo en seria incomodidad la actuación de los príncipes. M. C. Giannini
ha confeccionado una excelente puesta punto del asunto32. Así pues, alguien
tenía que sacar a los príncipes católicos del callejón sin salida en el que los
“Theólogos de estrechos pareceres” les habían metido. 

Uno de estos convocados fue fray Juan Márquez. En 1612 aparecía en
Salamanca su Governador Christiano. A partir de aquel momento la obra co-
noció un éxito editorial más que notable; si mis datos son correctos, siguieron

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 227

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ediciones en 1614 (Lisboa), 1615 (Pamplona), 1619 (Salamanca de nuevo),
1625 (Madrid), 1634 (Alcalá), 1640 y 1652 (Madrid en ambos casos), 1664
(Bruselas, Amberes y otra vez Madrid) y 1665 (Bruselas por segunda vez). La
edición que manejo, la de Amberes de 1664, que se conserva en la biblioteca
de don Marcelino Menéndez Pelayo33, contiene una carta del duque de Feria
al autor que creo aclara algunos extremos del contexto en el cual la obra fue
concebida. Lorenzo Suárez de Figueroa y Córdoba era en estos años (1604)
virrey de Sicilia, y desde Mesina (Medina en el impreso) cuenta cómo una
noche topó casualmente con “el libro de los dos estados de Jerusalén” del mis-
mo Márquez, que le cautivó al punto34. Entendió por él que existía modo de
ocuparse en las “cosas públicas y peligrosas” propias de oficios como el suyo,
superando “las contradicciones de lo útil con lo honesto”; modo que enseñaba
a calcular “el peso que han de tener las cosas no tan buenas” en el diario ejer-
cicio del cargo, al igual que la dosis de “medios humanos que exceden su lími-
te [el de lo honesto], y que por otra parte es menester algún tanto de lo que el
ministro no siente, ni aprueva”. 

Con esta última referencia a la disimulación el duque de Feria resumía,
entiendo yo, el catálogo de “contradiciones” (sic) que en la agenda de los go-
bernantes se presentaban a cada paso, reclamando don Lorenzo, por consi-
guiente, algo así como un “Libro de conformidades” que a él y a otros como él
permitiera no errar en el desempeño de sus oficios. El duque sugería también
a Márquez la localización de la veta donde podría hallar tales modelos, a saber,
“las vidas de los mayores, y más exemplares Governadores que pone la Sagra-
da Escritura, como serían Moysén, Iosué, David...”. En ellas, pues el duque ya
las conocía, se podía afirmar que existían “algunas cosas, que miradas assí a
bulto causan escrúpulo, como son dissimulación, que llega a engaño, guerras
hechas por punto de honra y venganza, algunos rigores que parecía compre-
hendían muy generalmente a innocentes”, o, dicho con otras palabras, un flo-
rilegio tal de barbaridades –por supuesto, según los “Theólogos de estrechos
pareceres”– que se hacía francamente difícil calificarlas como ilícitas realiza-
das, como lo habían sido, por tan venerables “governadores”; había, en efecto,
en ellos tales actitudes, tales modos de proceder que “algunas vezes Teólogos
de grande nombre no hallan salida, ni [siquiera] la buscan, y es necessario que

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna228

––––––––––––––––––––
33 Con la signatura 19.161.
34 Debe tratarse de Los dos estados de la espiritual Hiersusalem, sobre los salmos CXXV y CXXXVI, Medi-

na del Campo, 1603. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
35 Fernández-Santamaría, J.A.: Razón de estado y política en el pensamiento español del barroco (1595-

1640), Madrid, 1986, p. 82. Sobre el tópico de la disimulación puede verse Villari, R.: Elogio della dissimulazio-
ne. La lotta politica nel Seicento, Roma-Bari, 1987.

la tengan, siendo tan alabados los Autores destos hechos”. He aquí, de nuevo,
la contradicción, la evidencia de comportamientos maquiavélicos, “políticos” o
como gusten de ser denominados, en David, Moisés, Josué, etc. que a primera
vista no podían dejar de sorprender. Ayuda demandaba, pues, el duque de Fe-
ria que le permitiera afrontar su oficio con la misma dosis de laxitud que la
Escritura consentía en “governadores” que ella misma y la Santa Madre Iglesia
tenía por modelos.

Fray Juan Márquez salió al quite. Su prólogo responde a la invitación
del duque. Recuérdese que el quid del asunto residía en hallar una vía para su-
perar la contradicción entre “medios humanos” y preceptos evangélicos en la
tarea de gobierno. Mudada la contradicción en “encuentro”, así anunciaba
Márquez el empeño: “Siempre ha parecido la mayor dificultad del gobierno
christiano, el encuentro de los medios humanos con la Ley de Dios”, o, lo que
es lo mismo, “hasta dónde se podrán usar [de algunos de ellos] sin offensa de
la Religión”, pues parecía claro que un cierto uso de éste o de aquél podía ha-
cerse, habida cuenta de que, por ejemplo, “algunos Príncipes del Testamento
viejo se valieron de dissimulaciones”35. Y hete aquí que el reverendo Márquez
creía haber dado al fin con la vía; ya no podrían decir los gobernadores que los
teólogos “los inducen a desesperación, por quererlos (contra el juicio de Salo-
món) demasiadamente justos”; de ahí que más que vía, lo hallado por Már-
quez pudiera ser calificado por él mismo como “senda de oro” (sic), pues entre
aquellas “two rival political moralities” había sido capaz de hacer aflorar una
tercera que señalaba tanto qué medios era lícito utilizar como en qué dosis,
siempre de acuerdo con el uso que de ellos habían hecho los gobernadores
que ya sabemos.

La aparición del Governador Christiano era además muy oportuna. La
invitación para su elaboración había sido cursada por el duque de Feria en
1604 y la primera edición salmantina llevaba la de 1612. Entre ambas fechas
(1609) aparecía en Colonia el De monetae mutatione del jesuíta Mariana, algo
así como el punto más alto en la serie de “estrechos pareceres” con los que los
anti-maquiavélicos venían entreteniéndose desde hacía años, y de paso inha-
bilitando a los gobernantes católicos en el uso de unos u otros “medios huma-

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 229

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


nos”36. Basta leer el acta acusatoria que siguió al conocimiento por parte del
gobierno de Felipe III del tratadito en cuestión para percatarse del nivel irres-
pirable que para él y sus ministros habían alcanzado los sucesivos comentado-
res de la bula In Coena Domini37. Frescos los tejemanejes monetarios con los
que el primero de los Austria llamados “menores” quiso aligerar el pesado dé-
ficit heredado de su padre, venía ahora Mariana a poner en la picota tanto al
arquitecto como a su cuadrilla, así que alguien tenía que salir a su defensa,
pues no contento con perorar sobre este feo asunto, el jesuíta disparaba por
elevación cuando afirmaba también que “es doctrina muy llana, saludable y
cierta que no se puede poner nuevos pechos sin la voluntad de los que repre-
sentan al pueblo”. 

Márquez daba respuesta. Ya quedaba “el Ministro Christiano advertido
de cómo podrá usar de dissimulación, y hasta dónde”; ya podía saber bajo qué
circunstancias estaba autorizado el príncipe a imponer tributos sin esperar al
consentimiento de sus súbditos, o hasta qué punto venía obligado a elegir
siempre “al más digno” para los oficios de la república, dejando sitio también
para otros menos dignos, pero con la bolsa abierta... Para cerrar el circuito, las
veinte últimas páginas del Governador Christiano estaban dedicadas a mostrar
la “senda de oro” que se podía abrir si el príncipe quedaba asimismo facultado
para tocar la moneda. Más no se podía pedir.

El padre Márquez había confeccionado un vademecum de éxito incon-
testable, a juzgar tanto por las sucesivas ediciones del mismo como por la fre-
cuencia de su cita aquí y allá en los textos del primer siglo XVII. Es como si su
obra hubiera sido la partitura que estaban esperando a ver compuesta prínci-
pes, ministros y súbditos para ejecutarla luego y ponerse así todos en danza. En
punto al fiscalismo, las recomendaciones del reverendo constituyen como una
especie de guión conforme al cual se desarrolló aquél desde principios del siglo
XVII. “Se tiene ya por mejor forma de gobierno echar sisas, y impuestos sobre
las mercaderías, y vituallas, en que el pueblo paga sin sentir la parte que le to-
ca”; y aunque el sistema era, desde luego, mejorable (“sería más conveniente,
imponer sobre el brocado, telas de oro, terciopelos,...”, y en cuestión de vitua-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna230

––––––––––––––––––––
36 También está en la biblioteca de don Marcelino, con la signatura (520), dentro del volumen Ioannis

Marianae Ex Societate Iesv Tractatus VII, Coloniae Agrippinae, 1609. Tras la dedicatoria a Paulo V, consta la Ap-
probatio para la impresión firmada por un Juan García, prepósito de la Compañía, fechada en Madrid el 24 de
noviembre de 1606.

37 Fernández de la Mora, G.: “El proceso contra el padre Mariana”, Revista de Estudios Políticos, 79
(1993), pp. 47-99.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
38 Domínguez Ortíz, A.: Alteraciones andaluzas, Madrid, 1973.
39 Beik, W.: Urban protest in seventeenth-century France. The culture of retribution, Cambridge, 1997, p. 51.

llas hacerlo sobre “los bastimentos de la gente deliciosa”), mientras no apare-
ciese otra cosa, “dévese tener por igualdad la que trae menos desigualdades”. 

Ni Maquiavelo ni Mariana; ni El Príncipe ni la bula In Coena Domini.
Había una “senda de oro” con la que Márquez había dado y conforme a la cual
parece que los príncipes católicos podían conducirse sin peligro de sus con-
ciencias, pues la Sagrada Escritura ofrecía ejemplos para hacerlo de forma
que, de una parte, se pudiera “cerrar la puerta a las tiranías de los malos Prín-
cipes” (Maquiavelo), y ello, además, sin “estrechar tanto [como la bula lo ha-
cía] la autoridad de los Reyes”. El príncipe católico parecía haber encontrado
una práctica política por la que desde la conclusión de Trento venía suspiran-
do. Su estricta observancia aseguraba las conciencias y parecía poder garanti-
zar un más que satisfactorio nivel de consenso político. 

Todo esto no quiere decir que con posterioridad no existieron ocasio-
nes en las que saltaron las chispas, y en las que las gentes, gentes de las ciuda-
des sobre todo, decidieron que su única salida consistía en exteriorizar el des-
contento saliendo a la calle, asaltando las casas de los acaparadores de grano o
quemando los archivos criminales. Entonces, ¿qué se puede decir que había
detrás de tales actuaciones?; ¿qué carácter cabe imputar a semejantes movi-
mientos?. De esta suerte de conmociones se produjo una especial acumula-
ción en determinada geografía y cronología: la Andalucía de 1648 a 165238.
Quizá valga la pena examinar en detalle el paquete.

Unas primeras características comunes a tales movimientos consisten
en su: i) carácter urbano (Granada, Córdoba, Sevilla); ii) concentración cro-
nológica (1648-1652); iii) causa aparente (pan caro); y iv) breve duración.
Entiendo también que cabe incluirlos en lo que W. Beik ha llamado “culture
of retribution”, así explicada: “By rioting, these crowds were participating in a
dialogue about the management of their city and calling the authorities to
task for failing to handle things properly”39. Algo de esto hubo, mas veámoslo
en detalle.

Los motines granadino (1648), cordobés y sevillano (1652) lo son, en
efecto, de neta matriz urbana. Urbana y andaluza, pues nada similar ocurre al
norte del valle del Guadalquivir. Son asimismo en los tres casos motines sur-
gidos de un entorno humano de miseria material; motines inicialmente pro-

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 231

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tagonizados por desheredados, por consumidores desheredados cuyos recur-
sos no alcanzan en determinado momento para llevarse a la boca una hogaza
de pan. Creo igualmente que su explosión es un síntoma inequívoco de las di-
ficultades por las que los asalariados se ven obligados a transitar durante cier-
tos períodos del siglo XVII, como sin duda lo fue el comprendido entre 1648
y 165240. La ausencia, por otra parte, de similares brotes de inestabilidad en
ámbito rural invita, obviamente, a sugerir que la subsistencia material de las
gentes conoció mejor pasar aquí que allá. 

En este último sentido conviene no obstante aclarar que si bien es cier-
to que entre 1647 y 1652 hubo años agrícolas francamente malos, y que el
motín granadino de 1648 trajo causa inmediata de la altura a la que había lle-
gado el precio del pan, no lo es menos que, visto en detalle, el desabasteci-
miento producido en la ciudad resultó ser en gran medida fruto de la imperi-
cia –real o torticera– de sus capitulares, en el mismo momento en el que el
grano circulaba por el entorno en cuantía en modo alguno desdeñable. Es cla-
ro que los gobernantes municipales habían fracasado en la tarea de “to handle
things properly”. Por consiguiente, una vez descubierto el pastel, esto es, que
lo que de hecho estaban haciendo los regidores era impedir la llegada de pan
con el único de fin de dar primero salida al que ellos mismos habían adquiri-
do a precios elevados, resultó relativamente fácil hacer volver las aguas a su
cauce. Se entienden así las resoluciones de los Consejos de Castilla y Estado
–por este orden– respecto al trato que se debía procurar a los revoltosos. El
delito de sedición quedó preterido ante el hambre, la cual le hizo “mudar de
especie”.

La brevedad del episodio no debería sin embargo conducir a su minus-
valoración, pues no fue así en su momento. Recuérdese que el motín que se
comenta acaeció tras los sucesos de Nápoles y Sicilia, “tiempos de gran tor-
mento para esta Corona”, “tiempos de borrasca” de los que cabía esperar “no-
vedades y trabajos” sin cuento. En tales circunstancias, el tratamiento que
convenía era el de la “disimulación y tolerancia más que [el] de la fuerza”41, en
línea, por tanto, con lo que al año siguiente recomendarán sus consejeros a
Felipe IV también para Granada. Por lo demás, este suceso cogió de sorpresa

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna232

––––––––––––––––––––
40 Reher, D.S. y E. Ballesteros: “Precios y salarios en Castilla la Nueva: la construcción de un índice de

salarios reales, 1501-1991”, Revista de Historia Económica (1993) pp. 101-37. En particular los datos numéricos
de la p. 132: los valores mínimos del salario real se concentran de 1642 a 1650.

41 Cartas de Sor María de Jesús de Ágreda y de Felipe IV, Seco Serrano, C. (ed.), 2 vols., Madrid, 1958, I,
pp. 117-8.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
42 Lloyd Moote, A.: Louis XIII the Just, Berkeley-Los Angeles-Londres, 1989, pp. 254-5.
43 Castilla convulsa, 1631-1652, Madrid, 2001, pp. 304-12.

al gobierno, el cual, si bien estaba al tanto de la evolución de la crisis frumen-
taria, confiaba en que la rebaja de impuestos publicada a fines de setiembre de
1647 hubiera tenido un efecto preventivo. No fue así, y puesto que el rey y sus
ministros se frotaban las manos cuando en la vecina Francia sucedían conmo-
ciones del género, ya se puede imaginar la preocupación que les entró cuando
hubieron de afrontarlas en la propia casa. “Más me fatigan estas cosas domés-
ticas que las materias generales de la Monarquía”, decía Felipe IV precisa-
mente en junio de 1648, sabedor de que si seguía apretando la esponja, ten-
dría que vérselas en una situación tan complicada como la que a la sazón toca-
ba a Mazarino. Y puesto que tampoco se le pasaba por la cabeza usar de la
fuerza, como también era usual al otro lado de los Pirineos42, lo mejor era
contemporizar o dar marcha atrás incluso. “Apretar más a los vasallos no es
posible, así por lo que padecen como por el riesgo a que nos exponemos de
padecer mayores desventuras”. En otro lugar he ofrecido más pruebas tanto
de estos temores como de las decisiones que los mismos impelieron43. 

Un segundo momento tensión sobrevino en 1652. Si lo de 1648 cogió
por sorpresa al gobierno, ahora cabe afirmar que esta segunda edición de tu-
multos era esperada en cualquier momento. Precisamente por ello, y antes de
llegar a lo que no hubo más remedio que llegar, se habían intentado otras cosas. 

“De las flotas que suelen venir a España, ha días [que] no he oído nada;
deséolas porque se restaure algo de la falta de caudal, y porque no se intenten
para aumentarle medios que ocasionen alguna alteración”. Esto escribía el 22
de julio de 1650 la confidente de Felipe IV, sin duda sabedora de que se tra-
bajaba en la búsqueda de “medios” con los cuales hacer frente a los apuros
presentes, y sabedora quizá también de que el entonces propuesto –el de la
harina– había provocado ya más de un susto en Córdoba y en Granada. Feli-
pe IV la tranquilizó: 

“De las cosas que hoy ocurren, lo que os puedo decir es que siempre estamos en la
congoja de ser menester gastar mucho y tener poco caudal; pero siendo esto así, se procu-
ra no cargar a los pobres, por evitar los inconvenientes que apuntáis, y un repartimiento
que se ha resuelto ahora es sólo entre los ministros y personas que sabemos tienen más
hacienda de la que han menester”.

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 233

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


El repartimiento iba, en efecto, sobre los que tienen más hacienda” y
por lo mismo “con menos peligro de alborotarse”44. Sustituía al nonato medio
de la harina, pero era insuficiente, cuando, además, las cosas de Francia esta-
ban en situación que difícilmente se antojaba pudieran ponerse mejor. Otros
medios se hacían precisos. En abril de 1651 ya se hablaba del de la moneda, y
ya entonces, el día 1, mostraba su oposición el Consejo de Castilla, aduciendo
el peligro de eventuales conmociones:

“[Al Consejo] le a parecido que por aora no conuiene hazer novedad en la mate-
ria, porque siendo el principal medio para la ygualdad de las monedas la extinción
y consumpción del vellón asta que se labre y aya moneda competente que se sub-
rrogue en lugar de ésta, y supla la falta que a de hacer para el uso común y comer-
cio, sería turbarlo todo y dexar los vasallos sin moneda con que poder tratar y co-
merciar. Lo otro, porque estando tan fresco el dolor de la baja de la moneda del
Perú, sería muy sensible este golpe, por ser el daño mayor y la pérdida tan conside-
rable, y no conviene destemplar los ánimos de los vasallos”45.

Pero días después el asunto parece que seguía yendo hacia delante, y a
fines de mayo volvía a insistir el Consejo, esta vez para plegarse a lo que pare-
cía inevitable, recomendando, en todo caso, ejecutarlo poco a poco,

“y no de una vez por la turbación que ha de causar, pues siendo cierto que la plata
se ha de retirar, a dos días no habrá moneda para el comercio, como se experimen-
tó quando la moneda perulera, pues a dos días que los panaderos y para el demás
abasto de la Corte se sacó el vellón que hauía, nos bimos en la confusión que espe-
rimentamos pocos meses a, lo qual sucedió hauiendo nueve millones de todo ve-
llón. ¿Qué será y nos podemos prometer quitados más de los cinco?”.

La noticia de lo que en la Corte se estaba maquinando llegó a la calle.
El 20 de octubre el Consejo de Castilla anotaba el clima de “inquietud” que
afectaba al “comercio”, la alteración de los precios “de todos los géneros en los
principales lugares de la Andaluzía”, la particular alza en los del grano, agudi-
zada por la “esterilidad del año”, y el temor, en fin, de que por todo ello se
produjeran disturbios. En conclusión: la “igualdad” de las monedas debía
posponerse. 

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna234

––––––––––––––––––––
44 Cartas, I, p. 329.
45 Archivo Histórico Nacional, Consejos, leg. 51.359 (32). El momento, sus antecedentes y conse-

cuencias, están estupendamente descritos en Santiago Fernández, J. de: Política monetaria en Castilla durante el
siglo XVII, Valladolid, 2000, pp. 164 y ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
46 Diario exacto de la sublevación de alguna plebe de la Parroquia de Omnium Sanctorum, vulgarmente lla-

mado el barrio de la Feria, de la M. N. y M. L. ciudad de Sevilla, cometida el miércoles 22 de mayo. Refiérense las causas
de la sedición, cómo se pacificó, algunos de los que fueron castigados, con otras noticias curiosas particulares, Sevilla, 1841.

Felipe IV desoyó la recomendación del Consejo y el 11 de noviembre
publicó la pragmática que crecía el vellón. El día 19 se tenía noticia de la “ca-
restía que en ella [Sevilla] se a causado con ocasión de esta pregmática, así en
las cosas que tocan al abasto ordinario y mantenimientos, como en las demás
mercadurías, y el peligro al que sus vecinos se juzgan expuestos de padecer
una extrema nezesidad”. 

Las cosas se desarrollaron como todo el mundo temía. Primero fue
Córdoba, el 6 de mayo, luego Sevilla. La noticia de lo sucedido en la una, en
la primera, llegó a la segunda el día 8. Se había hecho aquí lo que se había po-
dido para evitarlo: traer a la fuerza a los panaderos, anular los 7 reales en fane-
ga con los que éstos contribuían a las arcas del municipio... Pero el miércoles
22 sucedió lo que tenía que suceder. Al día siguiente el arzobispo accedió a
decretar la baja de la moneda, pero no así el regente: “yo no he de venir en ello
aunque me maten”. No ignoraba el señor juez que tocar la moneda era regalía
de la que sólo su rey podía usar. Un cuchillo en la barriga le hizo mudar de
opinión: “Manda el señor Rejente...”, rezaba el decreto ad hoc de ese mismo
día. “Manda el Rey Nuestro Señor...”, corrigieron los amotinados para mayor
garantía46. La restauración de la moneda en el valor anterior al 11 de noviem-
bre de 1651 fue seguida de alguna otra reducción más de tributos. “Fue fuerza
conceder[lo] las justicias y mis ministros que estaban allí” –confesaba don Fe-
lipe. En cualquier caso se hacía necesario poner los medios para que “no salpi-
quen estas centellas en otras partes”. Su confidente apuntaba soluciones:

“Sólo suplico a Vuestra Majestad, por amor de Dios, que lo menos que se puede se
innoven cosas y se evite la opresión de los pobres, porque afligidos no se alboroten.
Ya veo cuán pobre está de caudal esta Corona y que es preciso tomar algunos medios
para sacarle; pero sean los más ajustados y suaves, y de manera que concurran tam-
bién los ricos y poderosos; que siendo la carga general no pesará ni irritará tanto”.

Felipe respondía a mediados de junio:

“Estos alborotos que empezaron en la Andalucía, parece se van sosegando; aunque
a mi parecer no están curados de raíz; hácese lo posible para aplicar los remedios
más eficaces a la cura destas llagas; pero, como decís, lo que pide la asistencia de
los ejércitos es contrario para estotro; con todo, se procurará medir entrambos ne-

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 235

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


gocios de manera que no dañe el uno al otro, y os aseguro que se hace cuanto es
posible para el alivio de los pobres vasallos, y para que los ministros les traten con
el amor y blandura que es razón. En lo que toca a los medios (supuesto que son
precisos) se atenderá a usar de los más blandos y a igualar los ricos con los pobres,
que sin duda es muy conveniente”.

El mismo día de la fecha de esta carta –12 de junio– se publicaba en
Sevilla el perdón real a los amotinados, perdón del que no obstante quedaban
exceptuadas 56 personas. La ciudad, con todo, no había recuperado por com-
pleto un paisaje social y político que pudiera deparar absoluta confianza, cir-
cunstancia que, además, en mayor o menor medida, se reproducía en otras
poblaciones como Málaga. El quid de la cuestión consistía entonces justa-
mente en “medir entrambos negocios”, esto es, calcular hasta dónde podía lle-
gar el esfuerzo fiscal de los súbditos, hacerlo sin provocar nuevos contratiem-
pos, y todo ello con el ojo puesto en el curso de las operaciones militares fren-
te a Barcelona. Enderezar “el uno” debía hacerse sin dañar “el otro”. Este, el de
Barcelona, iba francamente bien a mediados de junio, de suerte que el día 25
su majestad decidió dar por bueno lo que las autoridades sevillanas habían
ejecutado el 23 de mayo extendiéndolo a todo el reino; en otras palabras: de-
cretar la vuelta de la moneda de vellón a sus valores previos.

La deflación del 25 de junio de 1652 reprodujo la del 15 de setiembre
de 1642, y, lo mismo que a la sazón se dijo de ésta, “igualó a los ricos con los
pobres”47. El uso de idéntica expresión entonces y ahora parece delatar que
Felipe IV tenía ya en mente el 12 de junio cuál iba a ser el “medio” finalmente
arbitrado. Pero a diferencia de lo sucedidó diez años antes, ahora don Felipe
tomo sobre sí el montante de las pérdidas que la medida acarreó a quienes
fueron pillados con vellón en las manos. Con tal medida, decía el rey, “espero
que acabará de aquietarse todo”. 

Y todo, efectivamente, se aquietó, lográndose asimismo poco más de
tres meses después la recuperación de Cataluña. El motín sevillano lo había
sido por razón de los precios a los que el pan se estaba vendiendo, y su desa-
rrollo inmediato, ya el propio día 22 de mayo, mostró que dichos precios obe-
decían más a políticas restrictivas de acceso del pan al mercado que a mani-
fiesta cortedad de la oferta, pues aquella misma mañana el grano afloró exac-
tamente donde todo el mundo sabía que debía encontrarse. Estas gentes sabí-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna236

––––––––––––––––––––
47 Castilla convulsa… op. cit. p. 195.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
48 La expresión procede de Thompson, E.P.: “The Moral Economy of the English Crowd in the

Eighteenth Century”, ahora revisado por el autor en Customs in Common, Londres, 1991, pp. 185-258.

an también que los “labradores” no vendían por temor a una baja de la mone-
da más o menos próxima, de manera que cuanto más pronto la incertidumbre
desapareciera, más pronto también se acomodarían los precios. A diferencia
de lo que había sucedido en Granada en 1648, donde el objetivo de los revol-
tosos consistió en el clásico “to set the price”48, la conmoción sevillana procu-
ró “to set the tax”, o “to set the taxes”, esto es, eliminar de un plumazo todo
aquello que estaba contribuyendo a entorpecer el acceso del grano al merca-
do. Debía, pues, bajarse la moneda, como eliminar asimismo “todos los dere-
chos reales de alcavalas, millones, sisas y impuestos para que sin ellos pueda
libremente el comercio, así de mantenimientos como de mercadurías, tratar y
contratar, y que los negocios y despachos corran sin papel sellado”. Existía,
por consiguiente, al lado de la “economía moral” que regía los usos del tráfico
frumentario, un “fiscalismo moral” que era capaz de señalar la mala práctica
fiscal responsable de hechos como los que se estaban viendo, hechos que co-
menzaban por provocar el acaparamiento, contribuir al alza de precios y dar
cabida –lo mismo que en el ámbito de la “economía moral”– a explosiones co-
mo la del 22 de mayo. Tributos sí, pero no cualesquiera.

“tiempos de borrasca”. notas sobre la violencia política en la castilla del siglo xvii 237

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Este artículo está inspirado en una serie de conversaciones que mantuve a principios de 2001 con

Ruth MacKay. Le agradezco a Ruth haberme llamado la atención sobre estos problemas.
2 Edward Maslin Hulme, E. Maslin: The Renaissance , the Protestant Revolution and the Catholic Refor-

mation in Continental Europe, N.York, 1920, p.460.
3 Maravall, J.A.: “Trabajo y exclusión: el trabajador manual en el sistema social español de la primera

modernidad,” en Redondo, A. (ed.): Les problèmes de l’exclusion en Espagne (XVIe-XVIIe siècles). Idéologie et dis-
cours. Colloque international (Sorbonne, 13, 14 et 15 mai 1982), París, Publicationes de la Sorbona, 1983, pp. 135-
59, pp. 144, 148 y 158. Vid, así mismo, su Estado moderno y mentalidad social (siglos XV a XVII), Madrid, Revis-
ta de Occidente, 1972, pp. 380 y ss.

I. Las preguntas

“Sustained and systematic labor was distasteful to the Castilian. He
had the creative power, the power of initiative, in abundant measure, but he
lacked the ability to carry his enterprise through to completion. The routine
toil of merchant and of manual laborer he regarded with contempt...”2. Esta
imagen, de desdén al trabajo manual y de una consiguiente marginación de
todo quien se ocupaba de oficios mecánicos, formaba parte de un repertorio
que tradicionalmente se asociaba con España y con la época Moderna. Du-
rante este periodo, se nos dice, la deshonra legal extendía de los oficios infa-
mantes a muchos otros, eventualmente cubriendo sectores tales como los ci-
rujanos, barberos, plateros, pintores, mesoneros, sastres, escribanos, procura-
dores públicos, labradores de tierra y mercaderes3. Aunque éstos representa-

Vecindad y oficio en Castilla: la actividad
económica y la exclusión política en el 
siglo XVIII1

Universidad de Chicago

Tamar Herzog w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ban los grupos económicos numéricamente más importantes en la península
(por ejemplo, en 1797, hubo en España unos 800.000 jornaleros, 500.000
arrendatarios y 365.000 propietarios, la mayoría de los jornaleros se concen-
traban en Andalucía, Murcia y Extremadura y en menor medida en Castilla
la Vieja, Aragón y Levante4), sin embargo, sus integrantes se clasificaban co-
mo gente marginal o de poca estima. Esta clasificación permitía destacar la
nobleza y dignidad de los demás. La sociedad española se obsesionaba por
cuestiones de honor y reputación y todos sus integrantes se esforzaban a de-
mostrar la pureza de su estado y el valor de sus actividades, a las que buscaban
distinguir (y elevar) de las actividades de los demás. En fin, se trataba de una
sociedad arcaica y anti-productiva en la que la transición que experimentaban
otros países de una estructura tradicional a otra moderna, orientada hacia la
ganancia económica y el individualismo, solo se consiguió parcialmente. Por
esta razón, los arbitristas del siglo XVII criticaban las estructuras políticas,
sociales y económicas y los ilustrados del siglo XVIII abogaban a favor de
unas reformas que, entre otras cosas, restauraran la dignidad del trabajo y
otorgaran a los oficios manuales la importancia que realmente tenían. 

Quienes no estaban de acuerdo con esta narrativa, por ejemplo, José An-
tonio Maravall, se esforzaban a demostrar que este retrato era europeo y no
propiamente español. El desdén a los oficios manuales y la glorificación del es-
tado noble, que se identificaba gradualmente con quien vivía de rentas y no de
su trabajo, era general a todo el continente y se compartía claramente por las
élites dirigentes franceses e ingleses. Además, ambos fenómenos tenían hondas
raíces en la cultura occidental. Ya por el siglo IV A.C. Aristóteles argumentaba
que los que vivían de un trabajo manual carecían de las virtudes cívicas esencia-
les para ejercerse de ciudadanos y que solo los soldados y gobernadores podían
formar parte de la res publica5. Aunque esta actitud se criticaba por otros autores
que intentaban rescatar el valor de lo rústico e integrar al menos a los campesi-
nos en la parte digna de la sociedad6, la misma estructura estamental, que otor-
gaba a cada persona un lugar en la jerarquía social y unos derechos de acuerdo
con sus actividades, apoyaba la continuación de esta práctica discriminatoria. 

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna240

––––––––––––––––––––
4 González Enciso, A.; Vicente Algueró, F.J. de; Floristán Imízcoz, A. y R. Torres Sánchez, Historia

económica de la España moderna, Madrid, 1999, p. 211.
5 Mondolfo, R.: “Trabajo manual y trabajo intelectual desde la antigüedad hasta el renacimiento”, Re-

vista de historia de las ideas 1(1950), pp. 5-25 y Headley, J.M.: “On Reconstructing the Citizenry: Campanella’s
Criticism of Aristotle’s Politics”, Pensiero politico 24 (1) (1991), pp. 28-41, p. 33.

6 Ibid., p. 37.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
7 Archivo de la Chancillería de Valladolid (en adelante ACV), Pleitos Civiles (en adelante PC), Pérez

Alonso - Fenecidos [en adelante PA (F)], sig. 2641-5.

En estas breves páginas quisiera llamar la atención sobre otro aspecto
del mismo problema: la marginación de los trabajadores asalariados no por las
capas dirigentes, sino por los mismos campesinos. Como demostraré a conti-
nuación, esta marginación estaba íntimamente ligada a la percepción de los
primeros como una mano de obra móvil, inclinada a la emigración, al desrai-
zamiento y, en casos de fracaso, al vagabundaje y pobreza. Esta visión conver-
tía a los trabajadores asalariados en los forasteros por excelencia. A pesar de su
permanencia en las poblaciones a veces durante largos años, nunca llegaban a
formar una relación estable con los otros miembros, ni integrarse plenamente
en la comunidad, por ejemplo mediante la adquisición de una vecindad. Esto
pudo ocurrir, porque los asalariados se “acusaban” de carecer de amor suficien-
te con respecto a la comunidad, amor que supuestamente existía (o se presu-
mía existir) en el caso de los demás pobladores. Desde esta perspectiva, más
que un rechazo propiamente económico o directamente ligado a considera-
ciones de honor, la exclusión de los trabajadores asalariados era un mecanis-
mo que buscaba descartar de la comunidad a unos individuos cuya relación
con la tierra, la sociedad y las personas se consideraba distinta y por tanto po-
tencialmente perjudicial. La movilidad geográfica, el ejercer un oficio en más
de una sola población, el vivir de un salario y no de la tierra, eran todos facto-
res que, en cierta medida, eran incomprensibles para quienes residían en el
mismo municipio durante generaciones y dependían de la tierra o quienes, al
emigrar, pretendían que su mudanza era definitiva y que a partir de ahora
eran miembros y vecinos de otra comunidad política. De esta manera, dos
discursos que en principios eran ajenos el uno al otro, coincidían: la margina-
ción de los trabajadores asalariados y la vecindad. Durante el siglo XVIII en
Castilla, estos dos discursos se apoyaban mutuamente, el oficio influyendo en
la imagen de los que lo ejercían, definiendo no solo su clasificación social, si-
no también su estatus político. 

II. Los ejemplos

Vileza y mal carácter

En 1758, el concejo de Trespaderne (Burgos) negó a Santiago García la
condición de vecino7. La excusa era que él y su padre eran cortadores y trin-

vecindad y oficio en castilla: la actividad económica y la exclusión política en el siglo xviii 241

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


chadores de carne a la que vendían a por menor. La comunidad, decían sus
órganos, sólo incluía personas limpias de sangre y que nunca ejercían oficios
viles o mecánicos. A raíz de esta homogeneidad, todos los que vivían en ella
podían gozar de los mismos derechos, beneficios y cargos. Admitir a una per-
sona que no respondía a estos criterios destruirá la paz social. Originaría qui-
meras entre los vecinos, porque ninguno querrá ocurrir a consejos y juntas a
las que asistirá Santiago, por ser él de menor calidad. Los demás vecinos tam-
poco admitirán servir en oficios públicos en los que él podría servir, por el
miedo de considerarse por iguales. Las reclamaciones del interesado, quien
negó el haberse ocupado él o su padre en oficios viles y quien alegó que, de to-
dos modos, tal ocupación no podía servir de excusa para excluirle de la comu-
nidad, fueron silenciadas en nombre de una tranquilidad pública que aparen-
temente dependía de la exclusión de quien era diferente. 

En Trespaderne, por lo tanto, operaba un discurso tradicional, ya cono-
cido, que marginaba a los ocupados en oficios viles. En otros casos, sin em-
bargo, la relación entre vileza, oficio y rechazo no era tan directa, ni tan abier-
tamente confesada. En 1753, la villa de Estepar (Burgos), negó la condición
de vecino a José Quintanillos, de oficio cirujano8. En vez de enfocarse en el
oficio, las autoridades explicaban que José simplemente no era hábil para la
vecindad. Se trataba de una persona “de genio litigioso, soberbio, altivo y do-
minante acostumbrado a injuriar de obra y palabra a cuantos la ocasión le
proporcionaba, no respetando aun a los sacerdotes”9. Cuando se le comunica-
ron que la villa le denegaba la vecindad y que el informe desfavorable fue ela-
borado por el teniente de alcalde Juan Baraona, José pasó a la casa de aquel y,
encontrándole en cama, le maltrató, acusándole de ser un testigo falso. Poste-
riormente, amenazó públicamente a los vecinos que se habían opuesto a su
inclusión en la comunidad, prometiéndoles que si llegase a ser vecino “se ha-
brían de acordar de él”. Las autoridades también especificaban que en el pasa-
do José pegó al alcalde ordinario y rompió su hoja de diligencias. Era una per-
sona perjudicial que, en su lugar de residencia anterior, tuvo una “quimera in-
justa” con algunos vecinos, lo que motivó su expulsión de aquella comunidad.
Si esto fuera poco, José también escandalizaba a sus conciudadanos con su li-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna242

––––––––––––––––––––
8 ACV, PC, PA(F), sig. 2619-5
9 Petición de la villa, que apeló la sentencia del alcalde mayor de Burgos quien admitió la causa de José

contra ella, declarándole vecino.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cenciosa vida y su extraordinario modo de comportarse, por lo que el bienes-
tar local claramente obligaba excluirlo de la comunidad. 

Respondiendo a estas alegaciones, José explicaba que, a pesar de la ver-
sión oficial, en tela de juicio no estaba realmente su carácter, sino su ocupa-
ción profesional. Él era un hombre de “buenas prendas, calidades y un buen
cristiano temeroso de dios y sin la mínima nota”, por lo que su presencia en la
comunidad no podía atentar contra el bien común tal como alegaban las au-
toridades. Su rechazo solo se debió al hecho de que, mientras los demás veci-
nos vivían de la tierra, él era un cirujano asalariado. Esta profesión se conside-
raba por algunos de “ilegítima” y provocaba el rechazo de los demás. Esta ver-
sión, que relacionaba la mala imagen de José con su actividad económica y no
con su comportamiento, se apoyaba en la documentación. En efecto, las mis-
mas autoridades que le acusaban de tener un mal carácter confesaron su te-
mor de que, por ser un profesional asalariado, su admisión en la comunidad
les obligaría contratar sus servicios en perpetuidad e incluso en contra de su
voluntad. Esta idea les desagradaba, tanto porque José no era de fácil trato,
como porque querían mantener su libertad a la hora de escoger cirujanos. La
posible relación entre profesión e imagen también se reveló cuando las autori-
dades explicaron que los vecinos de Estepar eran todos “gente rústica”. Puesto
que José por su condición de cirujano no lo era, se permitía tratarles mal y
mantenerles en “continua inquietud”. Por la misma razón y por sentirse supe-
rior a ellos, se negaba en varias ocasiones a visitar a los enfermos, lo que era de
su obligación. Estas malas experiencias ya motivaron un intento de expulsarle
en el pasado, mediante su despido. Sin embargo, este intento fracasó, y José
pudo imponerse a ellos, obligándoles además a pagarle sus salarios. Bajo estas
circunstancias, era evidente que la comunidad no debía admitirle a la vecin-
dad, ni permitirle continuar su residencia en la villa. 

José apeló esta decisión a la Chancillería de Valladolid, donde los debates
se centraron en afirmar, o negar, su carácter perjudicial. En sentencia de revista,
José fue reconocido por vecino de Estepar y las autoridades fueron ordenadas a
aceptarle como tal. Aunque esta decisión, como las demás decisiones judiciales
en aquella época, no fue motivada, considerando lo alegado por las partes y las
pruebas, era más que probable que la chancillería se acogió a la versión de José,
según la cual su mal imagen en la comunidad se debía a su profesión y a su dis-
tinto modo de vida y no a un verdadero carácter perjudicial. 

vecindad y oficio en castilla: la actividad económica y la exclusión política en el siglo xviii 243

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Movilidad

Si por un lado se presumía que ciertas profesiones garantizaban el mal
carácter o por lo menos la baja condición social de sus ocupantes, por otro, las
mismas, cuando se acumulaban con la condición de asalariado, también po-
dían motivar una exclusión cívica y política que nada tenía que ver, supuesta-
mente, con cuestiones de honor, reputación o comportamiento. En 1770, Pe-
dro de los Infantes fue excluido del reparto de un baldío porque las autorida-
des de Arisgotas (Toledo) no le consideraban vecino10. Según la versión del
consejo local, Pedro llegó al pueblo en 1763 sin familia y como “sirviente de
labor”. Después de 19 meses, se acomodó en la población, manteniéndose co-
mo guarda de términos hasta 1767, año en que se le despidió por no cumplir
con sus obligaciones. A partir de entonces, Pedro pasó a servir a un vecino del
pueblo de Alforín, viviendo en su casa como su criado, trabajando con sus
bueyes y labrando sus tierras. Desde aquel entonces no había vuelto a vivir en
Arisgotas, ni nunca jamás había sufrido cargas consejiles en él, o asistido a sus
juntas y consejos. Su residencia en el pueblo en la época anterior no le podía
constituir en vecino porque esta residencia era “eventual”, y no “fija” ni esta-
ble, ni con ánimo de permanecer en la población. Pedro llegó a Arisgotas de
soltero y sin familia, sin destino alguno, trabajando como familiar y sirviente
contratado a sueldo. En su condición de asalariado, era necesariamente un
transeúnte. Por definición, los asalariados no tenían “establecimiento fijo pro-
pio” sino que se movían por “motivos temporales, amovibles y casuales que en
ninguna providencia pueden estimarse por legítimos para que mediante ellos
se entienda que dicho… haya adquirido derecho a la vecindad… porque sien-
do principalísimo requisito el ánimo de permanecer, notoriamente le excluían
las puras casualidades y el contrario que se presume de no subsistir ni conti-
nuar en quien no ha tenido más destino que el servicial que indiferente se
busca y se toma donde se halla y con la misma facilidad e indiferencia se deja
de parte de amos y criados sea en este o en otro pueblo”.11 De todos modos,
Arisgotas simplemente no tenía suficientes recursos para admitir a ninguna
persona adicional. Algunos de sus naturales tuvieron que emigrar por no te-
ner casa propia en donde vivir y, bajo estas circunstancias, era totalmente im-
pensable permitir la residencia en el pueblo de un forastero. El reino tenía

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna244

––––––––––––––––––––
10 ACV, PC, Pérez Alonso - Olvidados [en adelante PA (O)], sig. 413-3.
11 Petición del consejo de Arisgotas, recibido el 25 de octubre de 1769, Ibid. f. 19-23, f. 21.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
12 Petición del consejo, recibido el 18 de enero de 1770, Ibid. f. 27-9, f. 29.
13 Herzog, T.: Citizenship and Community in Eighteenth Century Spain and Spanish America (título pro-

visional), New Haven, Yale University Press (en imprenta), capítulo 2.

mucha gente pobre e inútil (como él) “y ningún forastero tiene derecho a que
en el extraño se le admita para aumentar la agregación de los pobres de cuya
clase no es la voluntad de su majestad se aumenten en las poblaciones como
que ante bien sería este un medio muy proporcionado para que los que lo son
quedasen desiertas”12. Pedro, en esencia, era un transeúnte pobre, por lo que
Arisgotas no tenía ninguna obligación hacia él, ni debía considerarle vecino. 

En su alegato, Pedro insistía que la conclusión debería ser la contraria.
A pesar de su estado de contratado, él residía en el pueblo con casa y familia
de forma fija y permanente. Matriculado en la iglesia local, cumplía con los
preceptos y pagaba las contribuciones sin sufrir nunca ninguna oposición. La
versión del consejo de que por su profesión y miseria, por un lado y por la po-
breza local por otro, no era posible admitirle de vecino era inaceptable. No era
normal que por definición todos los jornaleros y trabajadores no podrían ser
vecinos. Tampoco era normal que a raíz de las condiciones locales (la falta de
edificios y la mala situación económica) solo los naturales podrían tener dere-
cho a la vecindad. La Chancillería de Valladolid le dio la razón y le declaró
vecino de Arisgotas.

La discusión entre Pedro y las autoridades de Arisgotas reveló la im-
portancia de una percepción que ligaba el trabajo manual y especialmente la
condición de asalariado, con el estado de forastero. Según la misma, las perso-
nas que llegaban a la comunidad como contratadas para prestar servicios a al-
gunos de sus miembros o a todos ellos, no eran, ni podían llegar a ser, parte de
la misma. Al contrario que otros inmigrantes, su decisión de vivir en la pobla-
ción no era libre, sino que se consideraba una consecuencia obligatoria de su
actividad económica. Por ser una consecuencia obligatoria, la misma no podía
indicar una voluntad de vivir en la comunidad, ni un deseo de quedarse en la
misma perpetuamente, las que en el siglo XVIII eran las condiciones precisas
para la obtención de una vecindad en Castilla13. Se explicaba que los contratos
que regían estas actividades normalmente las limitaban en tiempo y se presu-
mía que a su expiración los contratados dejarían la comunidad y buscarían
ejercer su oficio y ganar su vida en otra población. Era justamente esta pre-
sunción de temporalidad la que permitía considerar su permanencia en la co-
munidad como una situación inherentemente transitoria y de alcance social y

vecindad y oficio en castilla: la actividad económica y la exclusión política en el siglo xviii 245

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


político limitado y la que les inhabilitaba a una plena participación en calidad
de vecinos en la misma. La dependencia de un contrato también implicaba a
menudo la carencia de otros signos de pertenencia, por ejemplo, el pagamien-
to de impuestos y cargas municipales, de los que la mayoría de los contratados
se liberaban en virtud de lo estipulado con ellos14. 

La idea de que los contratados eran por definición forasteros en las co-
munidades donde vivían, y que este forasterismo no se modificaba con el tiem-
po, ni se podía redimir, producía una situación extraordinaria que permitía
alegar que los asalariados eran personas que nunca pertenecían, ni podían
pertenecer, a una comunidad política. Dentro de una sociedad en la que la ve-
cindad se consideraba el “derecho natural” de todo pater familias, y se enten-
día como la única forma que permitía una vida civilizada, se trataba de una
conclusión que les perjudicaba seriamente15. Los asalariados y los contratados
se equivalían a Caín, condenado a andar de un sitio a otro sin descanso. Este
hecho fue explícitamente estipulado en algunos casos. En 1793, por ejemplo,
los vecinos del lugar de Pesaguero (Cantabria) embargaron las yeguas de Án-
gel Marino que pastaban en tierras comunales por considerar que él no era
vecino16. Ángel, según decían, era un pastor asalariado que residía en la po-
blación tres o cuatro meses al año durante el verano y que se ocupaba en cus-
todiar el ganado trashumante de algunos vecinos. Ángel no tenía bienes en el
pueblo, ni residía en él la mayor parte del año. Tampoco actuaba como vecino,
ni se le reconocía por tal. Además, su “ejercicio circulante” era un verdadero
estorbo para la vecindad. Bartolomé Martínez experimentó un trato similar
en 180317. Las autoridades de Badarán (La Rioja) alegaban que él no vivía en
la población, ni tenía en ella una casa abierta. Al contrario, “su destino era el
de cortador o tablajero y su ocupación el de andarse matando y pesando car-
nes en este y otros pueblos, tomando su abasto según se le proporciona”. Por
su continua peregrinación de un sitio a otro, nunca pudo obtener vecindad en
ningún pueblo y “aunque la pidió muchas veces en la villa de Velasco, se le de-
negó... por la infamia de su oficio o llamarse ocupación y por sus procederes
se le ha visto de pueblo en pueblo, pero sin vecindad en alguno y cuando se ve
que ahora elige a Badarán para avecindarse, lo hace con el objeto de mante-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna246

––––––––––––––––––––
14 ACV, PC, PA (F), sig. 3508-1.
15 Herzog, T.: Citizenship… op.cit. capítulo 2.
16 ACV, PC, PA (O), sig. 738-2.
17 ACV, PC, PA (F), sig. 3671-4.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
18 El consejo de Badarán, ibidem.
19 ACV, PC, PA (O), sig. 413-4.

nerse en sus pastos las reses que trae para abastecer otros pueblos”18. Si todo
esto era poco, según las autoridades Bartolomé era una persona de conducta y
modo de vida irregulares y de costumbres poco recomendables, moviendo
pleitos contra los vecinos. 

La Chancillería de Valladolid rechazó estas alegaciones. Implícitamen-
te, la misma acogió a la versión de Bartolomé, según la cual la oposición con-
tra él solo se originaba en unos ganaderos que buscaban monopolizar el uso
de los pastos comunales y limitar la competición comercial. El no era de baja
esfera ni mal afamado por su oficio, sino un ciudadano honrado. Tampoco
pasaba de un pueblo a otro, sino que residía continuamente en Badarán. La
prueba que aportó era simple: si él hubiera sido tan malo y si no hubiera vivi-
do en la comunidad tal como alegaban ellos, ellos no le hubieran permitido
quedarse en la población ni gozar de los derechos de vecino por seis años co-
mo lo habían hecho hasta el presente. 

Lealtad 

La asociación entre vileza, carácter, movilidad y profesión, también po-
nía en tela de juicio la lealtad que ciertas personas podían tener hacia la co-
munidad en la que pretendían avecindarse. En 1770, por ejemplo, la elección
de Juan José Fernández Manrique, hijo de un vecino y recientemente instala-
do en la villa de Atienza (Guadalajara) como diputado fue cancelada por con-
siderar que el electo era un forastero19. Según la versión de sus oponentes,
Juan José, quien era abastecedor de carne, no vivía en el municipio. La única
razón por la que pretendió ser vecino era su voluntad de conducir un crecido
número de ganado a los pastos comunales. Con la misma intención, ya había
pedido vecindad en otros pueblos y ahora pretendía tener varias vecindades a
la vez. Probada su residencia continua en la jurisdicción, la Chancillería de
Valladolid ordenó ponerle en posesión de su vecindad, ignorando la cuestión
de si era vecino o no de otras poblaciones. 

La acusación de que ciertas personas querían ser vecinas solo a fines
económicos y sin quererse atar a la comunidad, ni participar en sus cargas y
que, con esta intención, buscaban pertenecer a más que una comunidad a la
vez, repitió en 1787 en el caso de Blas Álvarez a quien el consejo del lugar de

vecindad y oficio en castilla: la actividad económica y la exclusión política en el siglo xviii 247

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Pardavé (León) rechazó precisamente por considerar de que quería residir y
ser vecino en más de una sola comunidad20. Esta práctica, dijo el concejo, era
inmoral e imposible, porque ninguna persona tenía derecho a gozar de privi-
legios, ni tener que cumplir con deberes, dos veces. Bajo la presunción de que
los vecinos amaban la comunidad y de que nadie podía amar dos comunida-
des de la misma manera, quienes pretendían hacerlo, decían, corrían el riesgo
de ser considerados leales a ninguna.

Pobreza

Consideraciones de vileza, carácter, movilidad y lealtad, también se
acompañaban a veces por la idea de que la presencia de asalariados era, o po-
día ser, una carga a la comunidad, por ser ellos potencialmente tanto pobres
como desarraigados. Según esta versión, quienes carecían de bienes raíces y de
tierras vivían en una situación precaria por definición. Si esta precariedad se
tenía que soportar con quien “era del pueblo,” no había ninguna razón para
apoyarla en el caso de forasteros. En 1782, por ejemplo, Joseph Corvillos,
quien vivía en Valverde de la Sierra (León) desde hacía 24 años, no pudo con-
seguir que se le considerase vecino21. Según el consejo local, este rechazo se
motivó por el hecho de que su presencia en la población era un gravamen al
común, por ser la tierra “estéril y mortificada anualmente de copiosas nieves
por su estrechez y natural elevación en que por lo mismo sucede con frecuen-
cia no poder salir de nuestras casas en los cuatro rigorosos meses del invier-
no22”. Joseph no tenía bienes raíces en la población y solo vivía de pocas cabe-
zas de ganado lunar y cerdos, sin tener ningún oficio. Era un vecino inútil,
que ninguna razón tenía para precisarse quedar en la población, de donde no
originaba. 

Mientras las autoridades insistían en convertirle en forastero, Joseph
mencionaba los muchos años que vivía en la población con casa y familia,
enumeraba los impuestos que había pagado e insistía en su constante ocupa-
ción como pastor de ganado trashumante. La ley nada decía que los vecinos
debían ser acaudalados “pues de ser así, serían muchos o los más a los que se
hallan establecidos por vecinos en los pueblos de estos reinos a quienes se le

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna248

––––––––––––––––––––
20 ACV, PC, PA(O), sig. 640-6.
21 ACV, PC, PA (O), sig. 579-10.
22 Poder del consejo, fechado 9 de septiembre de 1782, ibidem.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
23 Su petición, recibida el 22 de enero de 1783.
24 ACV, PC, PA (O), sig. 857-5.
25 Su petición, recibida el 4 de junio de 1804.

pudiera denegar dicha vecindad23”. Cualquier otra conclusión sería inacepta-
ble. Era impensable que los más pobres y afligidos serían los que, precisamen-
te por necesitarlo más que otros, no podrían ser vecinos y por carecer de esta
calidad, no podrían utilizar la propiedad comunal. La constitución de perso-
nas en vecinas y forasteras no solo miraba a los intereses de la comunidad lo-
cal, sino también servía a los del rey y del reino. Incluso si su vecindad era
perjudicial a la comunidad, lo que él negaba, era en interés regio que personas
como él se admitiesen a ella. Un alegato similar se hizo por Blas Gil Pérez en
180424. Su arraigo, bienes y caudal eran conocidos. Sin embargo, los mismos,
decía él, no eran ni necesarios ni relevantes. Aunque fuera pobre, no por eso
se le debía de negar la vecindad. Tampoco era suficiente el pretexto que la co-
munidad no tenía suficientes pastos para incluir en ellos su ganado. Simple-
mente, la vecindad era una cosa que “no debe negarse a ningún hombre de
honor y arraigo ni aun al más miserable pero honrado vasallo25”.

III. Conclusiones

La vecindad de los que vivían de un salario podía resultar altamente
conflictiva, al menos en pequeñas poblaciones en el norte de Castilla, de don-
de procedían mis ejemplos. Algunas veces, en tela de juicio estaba la vileza de
estas personas y el mal carácter que se les atribuía a menudo en virtud, o al
menos en relación, con su empleo. Otros factores que les perjudicaban eran la
movilidad, la doble o la ninguna lealtad y la pobreza. En la mayoría de los ca-
sos, una imagen perseguía a otra. El oficio o el estado de contratado indicaba
el carácter de transeúnte, el carácter de transeúnte influía en la falta de lealtad
y la falta de fidelidad les convertía en personas consideradas inútiles, que solo
querían aprovechar de la comunidad sin nada dar. En calidad de forasteros,
diferentes y aprovechadores, los asalariados maltrataban a los demás miem-
bros de la comunidad, a quienes no amaban, ni buscaban amar y con quienes
no se identificaban. Todos estos argumentos confluían para convertir a los
contratados y a los trabajadores manuales y asalariados en personas cuyas ac-
tividades se examinaban con mayor escrutinio y se juzgaban con menos tole-

vecindad y oficio en castilla: la actividad económica y la exclusión política en el siglo xviii 249

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


rancia que los demás. El hecho de que muchas de estas personas eran en efec-
to forasteras no era suficiente para explicar esta realidad. Otros forasteros lo-
graban su inserción en comunidades castellanas, por lo que era evidente que
el no ser originario, aunque podía dificultar la integración, no la prohibía del
todo. En efecto, las autoridades que rechazaban a estas personas declaraban
una y otra vez que las mismas eran distintas de los demás inmigrantes, justa-
mente porque carecían de una verdadera voluntad de ser miembros de la co-
munidad. En juego estaba, por un lado, un discurso que destacaba la voluntad
individual de pertenecer a la comunidad y, por otro, un análisis que pretendía
que ciertas personas, tales como los contratados, tenían por definición una
voluntad defectuosa que no dependía de ellos mismos y que se podía presu-
mir existente en virtud de su ocupación.

Formalmente, lo que se buscaba asegurar era la paz y la tranquilidad pú-
blica. La paz y la tranquilidad justificaban la exclusión de personas que se con-
sideraban tan diferentes como desleales. También excluidos quedaban los que
solo querían aprovechar de la comunidad, o los que nada podían darle por ser
pobres. Sin embargo, y en modo de conclusión y epílogo, quisiera destacar que
ésta actitud, que buscaba garantizar una cierta homogeneidad dentro de la co-
munidad y que mantenía que quien gozaba de derechos debería sufrir las car-
gas, también afectaba a otros sectores. En ocasiones, provocaba por ejemplo la
exclusión de los que se consideraban demasiado ricos o demasiado poderosos.
En 1747, por ejemplo, al recibir una orden de retirar sus ganados de los pastos
comunales, Jorge García pidió ser reconocido por vecino26. A pesar de su resi-
dencia continua con casa y familia en Uruñuela (La Rioja), su petición fue de-
negada. Justificando su postura, el concejo local explicó que no pudo aceptarle
como vecino porque tal aceptación causaría graves daños y perjuicios a la co-
munidad. El territorio y jurisdicción de la villa eran tan cortos y limitados que
no podían contener ni a los vecinos que ya tenía la población, ni a los ganados
necesarios para su manutención. Además, Jorge tenía demasiado caudal, y era
posible que en el futuro aumentaría su hacienda y ganado, utilizando incluso
una parte más importante de los pastos comunales de lo que ya hacía. Por cier-
to, desde que llegó a la población nueve años atrás, y en virtud de su poderío
económico, iba comprando las heredades de los demás vecinos. Al vender sus
tierras, ellos se convertían en mendigos. Como si esto fuera poco, Jorge no so-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna250

––––––––––––––––––––
26 ACV, PC, PA (O), sig. 196-7.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
27 ACV, PC, PA (F), sig. 3522-1.
28 Alegación del consejo de 30 de junio de 1792, ibidem.

lo ocupaba las tierras comunales y compraba las particulares, sino que también
iba acaparando de los edificios: con sus tratos y comercios ocupaba la mayoría
de ellos, dejando sin casa a muchos miembros de la comunidad. En resumen,
Uruñuela era una población demasiado pequeña, pobre y limitada como para
soportar la presencia de un vecino de su magnitud. 

La historia más esclarecedora de este tipo de confrontaciones ocurrió
en 1792 en la villa de Buitrago de Lozoya (Madrid), cuando sus autoridades
se negaron a confirmar la condición de vecino de Germán de Salcedo, Mar-
qués de Fuerte Hijar, caballero de Carlos III, fiscal de la asamblea de dicha
orden, oidor de la Chancillería de Valladolid y vecino de Madrid. Germán fue
admitido por vecino cuatro años atrás bajo la condición de que contribuyera a
las cargas municipales y tuviera una casa abierta en la población27. Sin embar-
go, en 1791 el apoderado de la villa notaba que Germán solo venía a la comu-
nidad 4 a 8 días al año a presenciar el esquileo de sus ganados y que en los
cuatro años anteriores solo había pagado una vez las cargas municipales. En
90 y 91 fue electo diputado, un oficio al que nunca llegó a ejercer. La conclu-
sión era obvia: su presencia en la comunidad era dañosa. Sus ganados consu-
mían los pastos comunales, pero la comunidad nada recibía de él en compen-
sación. Curiosamente, estas observaciones no incluían nueva información.
Desde un primer momento se sabía que Germán era un noble y un servidor
regio que residía en Madrid y que no iba ni vivir en el pueblo ni contribuir a
sus finanzas por gozar de exención fiscal en virtud de su estamento. Bajo estas
circunstancias, ¿cómo pudo Germán conseguir ser admitido a la vecindad en
1787? Según la versión del concejo, Germán se presentó personalmente en la
villa el día en que su caso fue debatido. Con el favor y auxilio de quien era al-
calde mayor en la sazón logró “sin trabajo” ser declarado vecino, sin más obli-
gación que contribuir como los de su estamento a la comunidad, “que todo
ello en sustancia venía a ser nada y no era sino humo y juego de voces y pala-
bras para colorear un hecho que siéndole a él de mayor interés traía el más
considerable perjuicio a la comunidad28”. En el proceso de su aceptación no se
guardaron las formalidades necesarias ni intervinieron todas las personas que
deberían hacerlo. Los que se opusieron a su candidatura fueron “tan incautos
o sobrecogidos, que no llegaron a protestar.” Al contrario de lo ocurrido en
otros casos, el procurador del lugar no avisó a los vecinos de la votación con

vecindad y oficio en castilla: la actividad económica y la exclusión política en el siglo xviii 251

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tres días de antelación, ni solicitó la opinión de los demás, que se vieron sor-
prendidos por el tema. La petición de vecindad se presentó por mano del al-
calde mayor y regidor y “para hacer más fuerza por los respectos y circunstan-
cias que concurrían en el marqués, el mismo vino personalmente y con su pre-
sencia y con sus particulares fines hizo el más esfuerzo el mismo alcalde ma-
yor a que no solo cooperó, sino que llevado de los mismos respectos y fines y
sin meditar la pretensión ni reparar en lo perjudicial que era al común, dio su
voto para la concesión, haciendo que los demás capitulares se le dieren tam-
bién sin embargo de que algunos se manifestaron opuestos a quienes arguyó,
manifestando que si no se lo deban por bien, había que dársela por mal por su
mucho poder e influjo29”. En la discusión, el alcalde mayor prometió que
Germán serviría a toda la tierra por proteger sus intereses en Madrid. En
efecto, cuando los demás vecinos fueron a darle la enhora buena el marqués
confirmó que tenía intención de comportarse de este modo. Sin embargo, no
cumplió con esta promesa y el pasto de la comunidad era insuficiente incluso
para los naturales, por lo que era preciso excluir el ganado de Germán. 

Germán rechazó estas alegaciones explicando que la oposición a su ve-
cindad se originaba de la “emolución de algunos pocos sujetos persuadidos a
que la casa del marqués puede en algún tiempo disminuir su influjo en la vi-
lla”. Estas personas pasaron a “conmover los ánimos… de sus convecinos fi-
gurándoles aparentes perjuicios por sus ganados”. Este intento “choca dere-
chamente contra las más solemnes y meditadas gestiones” del concejo, cuyos
miembros le admitieron a la vecindad con las condiciones habituales, con
examen maduro y asistencia de todos los miembros del ayuntamiento30. En
conclusión, el actual recurso contra su vecindad estaba movido por fines par-
ticulares y por el encono de algunos individuos y no por los intereses comuna-
les. Su versión fue aceptada por la Chancillería de Valladolid, quien le declaró
vecino.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna252

––––––––––––––––––––
29 Interrogatorio del consejo, pregunta 4, ibidem.
30 Su respuesta, fechada el 18 de septiembre de 1792, ibidem.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


III
LAS MANIFESTACIONES 

DE LA 
MARGINACIÓN Y LA POBREZA

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 “La historia de la violencia: espacios y formas en los siglos XVI y XVII”. Historia a Debate. II, La

Coruña, 1995, p. 126. 
2 Los factores de atracción y expulsión del colectivo emigrante se reiteran en la mayor parte de los tra-

bajos que han abordado el tema de la emigración a Indias. Ver Sánchez Rubio, R.: La emigración extremeña al 

“La violencia es una manifestación social que en muy escasas ocasiones obedece a la
espontaneidad deseable de sus protagonistas, pues, casi siempre, es posible descubrir
un conjunto de intencionalidades primarias muy difíciles de acotar y de analizar…”
(Ángel Rodríguez Sánchez)1

I. Violencia y exclusión a Indias

Las razones que se han argumentado para tratar de comprender las ex-
clusiones a América durante el período moderno parecen estar cada vez más
claras a la luz de los numerosos trabajos que en los últimos años han aborda-
do el tema. Las alegaciones vertidas por los emigrantes en sus peticiones de li-
cencia conforman, sin duda, una documentación de gran ayuda, fácil de seriar
y de cuyo análisis pueden extraerse conclusiones válidas. Los propios prota-
gonistas, al gestionar sus permisos, aluden tanto a factores de expulsión ligados
a la tierra que abandonan como a factores de atracción relacionados con el te-
rritorio hacia donde desean dirigir sus vidas2.

Entre los primeros se argumentan machaconamente las dificultades y
la inexistencia de oportunidades socioeconómicas dentro del territorio de ori-

La violencia como factor de expulsión
en la Edad Moderna

Universidad de Extremadura

Rocío Sánchez  /  Isabel Testón w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


gen; es decir, la pobreza, como explicitan los emigrantes en sus peticiones.
Una pobreza de diverso origen e intensidad que se declara también de dife-
rentes maneras: “ser pobre”, “no tener hacienda”, “estar la tierra muy fatigada”,
“no poderse sustentar”, “no tener con qué vivir”.... Un importante contingen-
te del colectivo migratorio plantea su desplazamiento a América como solu-
ción a las muchas necesidades que se padecen en los lugares donde se reside.
Testimonios en este sentido abundan; no en vano el factor económico actúa
como desencadenante principal de la emigración a Indias. Doña Magdalena
Suñé recordó a su esposo en una carta escrita en 1739 los motivos que le ha-
bían empujado a emprender la aventura americana: “Hijo de mi corazón, lo
que te encargo es que los realitos que ganes los guardes para nuestro remedio
y no los gastes mal gastados en esas tierras, pues no faltan ocasiones provoca-
tivas para ello, sino acuérdate que tienes una mujer viviendo y fuiste a buscar
su remedio y su descanso...”3.

Esta realidad incuestionable no es suficiente, sin embargo, para explicar
en su totalidad las motivaciones que originaron expectativas para marchar. En
este sentido, los factores de atracción aparecen subrayados en las peticiones de li-
cencia eclipsando, no pocas veces, a los de signo negativo. No descubrimos na-
da nuevo al afirmar que América ejerció una poderosa atracción sobre los es-
pañoles de los tiempos modernos convirtiéndose, dentro del imaginario colec-
tivo, en una tierra de promisión, un espacio de oportunidades donde era posi-
ble obtener una posición socioeconómica más ventajosa que en la Península.
Esta imagen de riqueza y abundancia se propaga fundamentalmente a través
de informaciones orales de viajeros y retornados y por medio de la correspon-
dencia privada que atravesó el océano con más facilidad y frecuencia de lo que
cabría esperar. Como hemos tenido ocasión de comprobar, el mantenimiento
recíproco de contactos epistolares frecuentes permite tener en los lugares de
emisión migratoria información puntual de cuanto acontece en América.

La caracterización que se hizo de aquella tierra –“fértil y abundante”,
“rica y generosa”, “de buen aparejo para ser un hombre rico”, “donde se coge

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna256

––––––––––––––––––––
Nuevo Mundo: Exclusiones voluntarias y forzosas de un pueblo periférico en el siglo XVI, Madrid, 1993; Jacobs, P.: Los
movimientos migratorios entre Castilla e Hispanoamérica durante el reinado de Felipe III. 1598-1621, Amsterdam,
1995; Macías Domínguez, I.: La llamada del Nuevo Mundo. La emigración española a América (1701-1750), Sevi-
lla, 1999; Márquez Macías, R.: La emigración española a América (1765-1824), Oviedo, 1995, y la síntesis de
Martínez Shaw, C.: La emigración española a América (1492-1824), Oviedo, 1993.

3 Sánchez Rubio, R. y Testón Núñez, I.: El hilo que une: las relaciones epistolares en el Viejo y en el Nuevo
Mundo (siglos XVI-XVIII), Badajoz, 1999, Carta 212, p. 406.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
4 El análisis de la correspondencia privada enviada por los pobladores de América con el objeto de re-

clamar a familiares y amigos transmite una imagen de esa tierra llamativamente positiva, pues estas cartas son
escritas por emigrantes a quienes, por regla general, les han ido bien las cosas y llaman a los suyos para que se 
reúnan con ellos y disfruten de sus logros. Esta correspondencia a la que nos estamos refiriendo ha sido publica-
da en diferentes trabajos: Otte, E.: Cartas privadas de emigrantes a Indias, 1540-1616, Sevilla, 1988; Morales Pa-
drón, F. y  Macías, I.: Cartas de América, 1700-1800, Sevilla, 1991; Usunáriz, J.M.: Una visión de la América del
XVIII. Correspondencia de emigrantes guipuzcoanos y navarros, Madrid, 1992 y Márquez Macías, R.: Historias de
América: La emigración española en tinta y papel, Huelva, 1994.

5 Expresión muy afortunada, en nuestra opinión, del significado de la cadena migratoria familiar, que
fue utilizada por Francisco de Alcaraz en una misiva escrita desde Argamasilla de Aro en 1596 a su cuñado
Francisco Ruíz de Alarcón en las minas de Sombrerete “y para hacer la raya -le decía- enviamos a un sobrino de
v.md.”, Sánchez Rubio, R. y Testón Núñez, I.: Op. cit. Carta 105, p. 234.

6 Resulta enormemente llamativo que entre 1550 y 1590 se contabilicen más de 600 extremeños, titulares
o peticionarios de licencias, que aducen de manera explícita la tenencia de familiares en suelo americano. El carácter
colectivo de muchas de ellas hace que tal cifra se incremente considerablemente. Sánchez Rubio, R.: Op. cit. p. 121.

pan dos veces en el año”..., se convirtió en un estímulo irresistible para nume-
rosas personas, acrecentando los deseos por marchar4. Pero además, la presen-
cia de familiares, amigos y convecinos en América ejerció una influencia aña-
dida tanto a nivel individual como colectivo. El “tirón familiar”, como ya se ha
demostrado en numerosos trabajos, se erige para un alto porcentaje de emi-
grantes en causa esencial de la decisión de marchar. El “ir a reunirse con deu-
dos” para “hacer la raya”5 alcanza una fuerza inusitada a medida que avanza la
colonización, que las ciudades y asentamientos se convierten en estables y que
los viajes se hacen más fáciles y menos peligrosos6 .

Todo lo afirmado hasta aquí tiene su respaldo documental en los pape-
les oficiales de la Casa de Contratación. Sin embargo, la oficialidad con que
se revistió el trámite a la hora de gestionar el permiso, plantea algunos inte-
rrogantes: ¿Las razones aludidas por los protagonistas explican en su totali-
dad las causas que originaron las exclusiones a América? ¿Pueden estar me-
diatizadas esas declaraciones por la oficialidad del acto? ¿Existen, acaso, razo-
nes inconfesables que empujan a algunos hombres y mujeres a marchar a
América convirtiéndose el viaje en una huida premeditada?

Indudablemente las fuentes al uso no dan respuestas que satisfagan por
completo, porque sólo permiten apreciar lo que fue la conducta oficial. Pero
estamos convencidas de que para algunos de los implicados en el fenómeno
migratorio existió una realidad más compleja de lo que la documentación de-
ja entrever sobre las razones que les llevaron a escoger la vía de la emigración,
tanto al margen de los cauces oficiales como en su seno. Para algunos indivi-
duos la exclusión se presentó como una huida, una huida real que buscaba la
ocultación, la desaparición y el olvido. 

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 257

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Afirmar que todo proceso migratorio encierra en sí mismo una violen-
cia multiforme es casi una obviedad. Al igual que lo es plantear que tal violencia
varía en relación a las coordenadas espacio-temporales en las que se produce7 .

Para el caso de la emigración americana consideramos que ésta estuvo
marcada por el impacto de una violencia multiforme, que se proyecta tanto
desde un nivel colectivo como individual sobre el excluido. Ahora bien, debe-
mos tener presente que tal concepción de las acciones violentas no es exclusiva
de la interpretación del fenómeno migratorio americano, sino que puede ha-
cerse extensible a otras manifestaciones de la misma, visibles en la sociedad es-
pañola del período moderno, como puso de manifiesto A. Rodríguez Sánchez8.

Resulta fácil entender y explicar el proceso migratorio desde el desajus-
te social y la violencia que éste lleva intrínseca. El emigrante, desde esta pers-
pectiva, es el producto de desecho de un modelo socioeconómico en el que no
encuentra cabida. Tampoco es difícil interpretar los procesos de exclusión
producidos en la sociedad del Antiguo Régimen como una realidad ligada di-
rectamente a las estrategias familiares9; estrategias que, con frecuencia, re-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna258

––––––––––––––––––––
7 Aunque es cierto que la historiografía española presenta en la actualidad un relativo desfase en el es-

tudio de la violencia y la criminalidad en relación con la de otros países europeos -sobre todo la de Inglaterra y
Francia-, no es menos real que desde hace unos años este tema se ha abordado en nuestro país con enfoques
nuevos y sugerentes, que han aportado excelentes resultados en muchos casos. Un estado de la cuestión sobre
esta temática nos lo facilita el volumen II de la Historia a Debate, del mismo modo que la problemática actual
que preocupa a los investigadores españoles sobre estas cuestiones se recoge en algunos monográficos que revis-
tas especializadas han dedicado al tema. Tampoco debemos pasar por alto ni las diversas monografías que du-
rante los últimos años se han dedicado a esta cuestión con nuevas perspectivas metodológicas y documentales,
ni las Reuniones Científicas que en los últimos tiempos se han desarrollado sobre estos asuntos. Bazán Díaz, I.:
“La historia social de las mentalidades y la criminalidad”; Moreno Martínez, D. y Beltrán, J.L.: “Justicia crimi-
nal y criminalidad en la Cataluña Moderna”. Historia a Debate. II, Santiago de Compostela, 1995, pp. 85-101 y
103-115, respectivamente; Historia social, nº 4. 1989, Monográfico Crimen y Castigo; Revista internacional de
Ciencias Sociales, 132, 1992. Monográfico Pensar la violencia. Perspectivas filosóficas, históricas, psicológicas y socio-
lógicas; Estudis. Revista de Historia Moderna, 22, 1996. Monográfico Conflictividad y represión en la Sociedad Mo-
derna; Revista Memoria y Civilización en Anuario de Historia, 2, 1999, dossier sobre La violencia en la Historia.

8 A. Rodríguez Sánchez habla de una violencia individual y de una violencia institucional que se pro-
yecta de tres maneras: contra los cuerpos, contra la propiedad y contra el pensamiento, o lo que es lo mismo, una
violencia física y otra moral. Rodríguez Sánchez, A.: “La historia de la violencia…Historia a Debate…op. cit. pp.
117-127. I. Bazán Díaz diferencia entre la violencia social y la interpersonal. La primera está ligada a la conflic-
tividad social, mientras que la segunda busca restaurar el lugar del individuo dentro de la comunidad y tiene co-
mo fin la defensa del espacio simbólico y físico de las personas, así como el incremento de las cotas de poder y
de prestigio de las mismas. Bazán Díaz, I.: Delincuencia y criminalidad en el País Vasco en la transición de la Edad
Media a la Edad Moderna, Vitoria, 1995, pp. 206 y ss. Por su parte, T.A. Mantecón Movellán sostiene que para
las comunidades campesinas la convivencia se apoya en unas relaciones personales y sociales cuya fractura pro-
duce desequilibrios que conllevan a la violencia que hay que regular mediante el disciplinamiento doméstico, fa-
miliar y comunitario. Mantecón Movellán, T.A.: Conflictividad y disciplinamiento social en la Cantabria rural del
Antiguo Régimen, Santander, 1997. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
9 Esta realidad, no siempre fácil de percibir, ha sido analizada por Rodríguez Sánchez, A.: “El impacto

de América en la familia extremeña”, Extremadura y América, Madrid, 1990, pp. 221-234.
10 Las víctimas de la violencia tuvieron también la opción de defenderse ante los Tribunales de Justicia.

R.L. Kagan ha demostrado el afán litigante de la sociedad castellana de los siglos XVI y XVII. El pleito llegó a
convertirse en una especie de costumbre tanto para los nobles como para los campesinos o los mercaderes. El
pleito era la señal segura de que otros métodos más amistosos de reconciliación y compromiso habían fracasado.
Kagan R. L.: Pleitos y pleiteantes en Castilla, 1500-1700, Salamanca, 1991.

11 Las cartas privadas fueron localizadas en el Ramo de Inquisición del Archivo General de la Nación
de México. Éstas acompañaban a algunos procesos como prueba documental del delito por el que se inculpaba 

quieren el sacrificio de algunos peones para salvar las torres y la reina. Incluso
no resulta dificultoso comprender el hecho migratorio desde una perspectiva
más individual y personal. Pero en todos los casos antes referidos, la emigra-
ción se relaciona –como ya insistíamos con anterioridad–, con una violencia
que hunde sus raíces en un modelo económico que la retroalimenta. 

Sin negar la validez de lo dicho, y aceptando la primacía de las pulsio-
nes de la economía como resolutorias de la violencia que genera el fenómeno
migratorio, para el caso que nos ocupa debemos tener presente que existe otro
tipo de violencia menos tangible, pero igual o más dañina para sus víctimas
porque afecta a los sentimientos, a las relaciones humanas, al honor de la fa-
milia... Una violencia que llega a regenerarse, produciendo más violencia. De
aquí que centremos nuestra reflexión sobre una violencia que puede enten-
derse como un factor de exclusión alimentado por la sociedad, por la familia,
e incluso por los propios individuos. Aunque no debemos olvidar que los ver-
dugos pueden convertirse en víctimas porque el acto de expulsión, a veces, se
vuelve contra ellos violentándolos a su vez10.

Calibrar los mecanismos internos que definen una y otra realidad no
resulta fácil, pues nos movemos en un terreno tremendamente resbaladizo,
plagado de sentimientos y privacidad, por el que al historiador le es muy difí-
cil transitar. No obstante, vamos disponiendo de mayor información en este
ámbito tan sutil, puesto que los historiadores nos hemos esforzado por en-
contrar documentos capaces de transmitir el mundo de lo sensible. Entre
ellos existen dos que, a nuestro entender, poseen unas cualidades inmejorables
como informadores de los sentimientos: la documentación procesal y, sobre to-
do, la correspondencia privada. Dos fuentes cuya riqueza informativa se incre-
menta hasta límites inimaginables cuando una y otra pueden interrelacionar-
se, cuando nos hablan de las mismas personas y familias.

Confesamos de antemano que hemos tenido la fortuna de poder contar
con esta documentación privilegiada11: los procesos inquisitoriales del tribunal

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 259

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


novohispano nos permitieron localizar un conjunto importante de cartas priva-
das que, junto con la documentación procesal propiamente dicha, conforman la
base documental de este trabajo. Las historias que hemos podido reconstruir
nos confirman que para algunos hombres y mujeres el viaje hacia América se
presentó como una alternativa a la hora de evitar determinadas manifestaciones
de violencia. El discurso de la vida de los procesados por la Inquisición y las de-
claraciones de los testigos presentes en sus causas, resultan ser una fuente de in-
formación directa sobre las circunstancias que rodearon las salidas hacia Améri-
ca. Esa información se enriquece con las cartas privada, que los inquisidores
guardaron entre la documentación de los procesos como prueba de los delitos
consignados. Las misivas fueron remitidas por personas que con frecuencia co-
nocían las razones que originaron los viajes de los suyos. Creemos que el valor
de esta última fuente reside, precisamente, en el ámbito en que se gesta: el fami-
liar. En ese ámbito no existen los filtros que otras instancias pueden llegar a in-
troducir. La cotidianeidad, que se percibe en las historias de emigración, encie-
rra a veces una violencia soterrada que saca a la luz la correspondencia privada
que se intercambiaron las familias separadas por el Océano Las cartas privadas
que circularon de la Península a América esconden pequeñas historias repletas
de dramas humanos que acaban por ensombrecer los matices brillantes con que
habitualmente se han dibujado los viajes a América.

II. Una violencia multiforme

La violencia que hemos percibido a través de las fuentes utilizadas es,
ya lo hemos indicado, más sutil y menos perceptible que aquélla otra manifes-
tación de la que hablábamos con anterioridad. No obstante, también en este
caso, las tensiones que actúan como fuerza motriz de la emigración tienen
mucho que ver tipológicamente con las señaladas antes, a pesar de que difie-
ren de aquéllas en el impacto que sobre el emigrado producen. 

1. En primer lugar, debemos tener presente la existencia de una violen-
cia colectiva12, que entendemos como aquélla que de uno u otro modo dirige

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna260

––––––––––––––––––––
al reo. Esta colección de cartas -382 en total- ha sido publicada por las autoras de este trabajo: Sánchez Rubio,
R. y Testón Núñez, I.: El hilo que une… op. cit.

12 Utilizamos el término de violencia colectiva para diferenciarla del concepto de violencia social que el
materialismo histórico emplea para definir los movimientos de masa encaminados a producir cambios históri-
cos significativos. Ver. Bazán Díaz, I.: Delincuencia y criminalidad... op.cit. p. 206

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
13 Entre todas las “categorías prohibidas” el grupo de los judeoconversos es el que, por su numerosa

presencia y su  actividad socio-económica, mayor impacto tuvo en la formación de la sociedad americana y, por
tanto, el que más atención ha merecido por parte de los historiadores. Sobre el tema ver: Avni, H.: Judíos en
América: cinco siglos de historia, Madrid, 1992; Toro, A.: Los judíos en la Nueva España, Méjico, 1982 y Seymour,
B.: Los judíos en Méjico y  América Central, Madrid, 1971.

14 La huida es una vía de escape a la persecución y control que ejercía la mayoría cristianovieja sobre las
minorías confesionales. Esta conducta ya tuvimos ocasión de analizarla para el caso morisco en nuestro trabajo
“Huir del miedo”. Sánchez Rubio, R, Hernández Bermejo, M.A. y Testón Núñez, I.: “Huir del miedo: los mo-
vimientos migratorios de una minoría religiosa (los moriscos extremeños, 1570-1610), Actas de la I Conferencia
Europea de la Comisión Internacional de Demografía Histórica, Santiago de Compostela, 1993, pp. 621-645. La
vía de la huida es utilizada por las minorías religiosas cuando se agota aquélla otra que durante los primeros
años de la colonización dichas minorías emplearon con bastante frecuencia: las habilitaciones de la Corona a
cambio de penas económicas. Sobre este tema, véase: Garraín Villa, L.: “Los judíos conversos en la provincia de
León del maestrazgo de Santiago y el obispado de Badajoz a finales del siglo XV”, Revista de Estudios Extreme-
ños, III, 1996, pp. 773-846. 

una mayoría contra algunos sectores concretos de la sociedad, a los que exclu-
ye por motivos ideólogicos, legales, étnicos o religiosos. Dentro de esta cate-
goría podemos considerar también, por su alcance, las acciones que ciertos in-
dividuos dirigen contra las normas creadas para estabilizar el conjunto social. 

Nadie ha pasado por alto la presencia, a veces excesivamente abultada,
de personas pertenecientes a las categorías prohibidas dentro de la emigración
americana. Gitanos, moriscos, y sobre todo, judaizantes, aparecen entre los
españoles emigrados a América pese a lo ilegal de su presencia en tales terri-
torios13. Y cuando los historiadores hemos valorado tal realidad, no hemos
podido por menos que considerar la ocultación junto a la idea de medro como
los factores desencadenantes de la misma. Sin embargo, a veces, hemos sobre-
valorado el segundo factor, es decir el económico, sobre la idea de la “huida”14

a la hora de comprender tal conducta, sobre todo cuando ésta se relaciona con
los judaizantes. Es fácil caer en la tentación de calibrar todas o casi todas sus
acciones en términos económicos, y no faltan razones para ello: su audacia en
el ámbito comercial y financiero, y su capacidad para crear y conservar redes
parentelares y/o profesionales los convierten en un grupo idóneo a la hora de
explicar desde tal realidad la compleja actividad migratoria que protagoniza-
ron en la clandestinidad.

Sin embargo, en algunos casos, también se ha sopesado la idea de que el
espacio americano lo pudieron utilizar las minorías religiosas como un ámbito
idóneo para ocultar unas prácticas prohibidas o una “sangre impura”. Y es esta
segunda dimensión explicativa la que viene al caso e interesa resaltar dada la
tremenda carga de violencia colectiva que conlleva. Salir huyendo hacia Amé-

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 261

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


rica en soledad o en grupo, con la Inquisición pisando los talones, debió ser
una experiencia compartida por muchos judaizantes y moriscos, que se convir-
tieron en pobladores del Nuevo Mundo por razones de pura supervivencia15 .

Ciertamente, resulta difícil medir la descarga de violencia que sobre sus
cuerpos y mentes sintieron estas víctimas de la intolerancia reinante en el pe-
ríodo moderno16. No obstante, también aquí, como en otros tantos espacios
difusos para la percepción histórica, la respuesta podemos hallarla desde el
análisis microhistórico de la realidad observable. Con este fin nos hemos
aproximado a la experiencia sufrida por la familia González Campos, que vivió
su drama personal primero en Extremadura y más tarde en la Nueva España
del siglo XVI17.

Es más que probable que a comienzos de 1570 el matrimonio formado
por Juan González y María González sintieran un profundo alivio pese a la
difícil situación que a ellos, como a otros tantos judaizantes de su entorno, les
había tocado vivir. Acababan de hacer un buen matrimonio al casar a su hija
mayor, Beatriz González, con Francisco Rodríguez, cirujano y barbero de la
villa de Medellín, localidad donde el cabeza de familia ejercía el cargo de al-
guacil mayor, tal como antes lo había hecho en la Mérida natal de su esposa y
en la villa de Alburquerque, lugar donde se asentaba una de las más poderosas
comunidades de judaizantes ubicadas en el suelo extremeño. Una comunidad
que por aquella fechas había acaparado la atención de los inquisidores de Lle-
rena, quienes en los años comprendidos entre 1562 y 1572 fueron descu-
briendo la existencia de pequeños grupos de judaizantes en Mérida, Llerena,
Montijo, Valencia de Alcántara y, sobre todo, pudieron verificar la existencia
de una importante y activa aljama en Alburquerque. Tirando del hilo crearon
una gran maraña en la que se vieron envueltos 676 judaizantes –es decir, casi
dos tercios de los procesados por el tribunal llerenense durante la segunda mi-
tad del XVI por este delito–, de los que 419 vívían en Alburquerque (62%).
La represión, aunque lejos ya de la que caracterizó la etapa inicial inquisito-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna262

––––––––––––––––––––
15 Es éste un tema apasionante, sobre el que ya reflexionamos brevemente en Testón Núñez, I. y Her-

nández Bermejo, M.A.: “La Inquisición en Extremadura y los tribunales americanos”, Extremadura y América,
III. Una cultura, una lengua y una fe, Badajoz, 1988, pp. 83-98.

16 Dificultad que se debe al heco de que nos movemos en un ámbito muy difícil de percibir, por cuan-
to conlleva un alto componente de privacidad. No obstante, tampoco podemos descartar la viabilidad de su pre-
cepción, tal como nos ha mostrado R. Benítez Sánchez-Blanco en un sugerente trabajo sobre los mudéjares va-
lencianos. Ver Benítez Sánchez-Blanco, R.: “El verano del miedo: conflictividad en la Valencia agermanada y el
bautismo de los mudéjares, 1521”, en Estudis. Revista de Historia Moderna, 22, Valencia, 1996, pp. 27-51.

17 Archivo General de la Nación de México (AGNM), Ramo Inquisición, Vol. 90, exp. 28, ff. 387-403 vº

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
18 Datos relativos a la persecución de judaizantes por el tribunal de Llerena durante el período señala-

do pueden obtenerse en: Testón Núñez, J. y Hernández Bermejo, M.A.: “La Inquisición de Llerena en la centu-
ria del Seiscientos”,  Actas del Congreso Pedro Cieza de León y su tiempo, Badajoz, 1993, pp. 99-124 y “La Inquisi-
ción en Extremadura...”, op. cit.

rial, fue dura y de secuelas traumáticas. En los diez Autos Públicos de la Fe
celebrados por el Tribunal de Llerena en el período 1562-79 comparecieron
345 judaizantes, que en su inmensa mayoría fueron penitenciados y reconci-
liados, mientras que 58 fueron condenados a relajación (17,5%)18 .

En tal coyuntura ni Juan ni María González podían sentirse tranquilos.
Uno y otro tenían ascendencia judeoconversa y, por si esto no bastara, ambos
habían estado casados en primeras nupcias con correligionarios suyos, pues
María se había desposado previamente con su paisano Pedro Alonso, un za-
patero de Mérida, mientras que Juan –que era natural de Montijo– había es-
tado casado con Catalina Sánchez. Ambos reconocieron y confesaron públi-
camente que tanto ellos como sus cónyuges eran “de generación de cristianos
nuevos de judíos en todas partes...”.

La situación no era propicia y así, nada más celebrar este matrimonio
acaeció lo que sus familiares etiquetaron eufemísticamente como “la desgra-
cia”, y que es descrita por su yerno Francisco Rodríguez en los siguientes tér-
minos: “que el Santo Oficio de Llerena les prendió a entrambos y pusieron a
cada uno de por sí en una casa, y la prisión fue en Medellín, y de allí los lleva-
ron a Llerena presos”. Diego de la Llave, un sastre de Guareña –aldea cercana
a Medellín–, que presenció el acontecimiento, aporta más datos sobre el mis-
mo: “supo que la Inquisición de Llerena había prendido a Juan González por-
que decían que guardaba la ley de Moisén y le prendieron entre Medellín y
Don Benito, y éste vio al alguacil de la Inquisición que le prendió y tenía preso
en Medellín, en un mesón de Francisco de Chiquillejo, y de allí le llevó el di-
cho alguacil a la villa de Llerena. Y estando el dicho Juan González en el dicho
mesón preso en un aposento entró éste y otras muchas personas a verle y algu-
nas le querían hablar y no las dexaban diciendo que era por la Inquisición, y en
el mismo día prendieron a Mari González, mujer del dicho Juan González
porque decían encubría a su marido los delitos y pecados que hacía”.

Esta experiencia traumática fue vivida por los miembros de la unidad
familiar de forma diferente. La hija menor, que por entonces tenía 14 años,
sufrió tan fuerte impacto que “cuando les prendieron ésta se quedó enlerdada
y no hacía sino llorar e no sabía lo que era”. Mientras tanto, el yerno Francis-
co Rodríguez asumió el papel de cabeza de familia, y de forma resuelta co-

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 263

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


menzó a dar los pasos pertinentes para solucionar su situación personal y a la
vez sacar a su esposa y a su cuñada del atolladero en el que previsiblemente se
iban a encontrar sumidas y que, dado su estado psicológico, eran incapaces de
afrontar. Al conocer la “prisión de los dichos sus suegros, fue a Llerena a pedir
su hacienda ante aquellos señores y alimentos para Ysabel de Campos, e le
respondieron que no había lugar, e visto ésto ordenó hacer su información
acerca de que no era éste ni su mujer de los proybidos para pasar a estas par-
tes, la cual hizo en Medellín, no se acuerda ante qué escribano ni los testigos
que juraron, más que en efecto hizo la información y la presentó en Sevilla”.
Acto seguido “sacó licencia, no sabe si era del Rey, mas de que entiende que
era del Rey porque... fue a la corte e truxo licencia para pasar a estas partes él
y la dicha su mujer e para pasar un mozo e una moza, y en lugar de la moza
pasó” su cuñada Isabel de Campo.

Teniendo en cuenta estos hechos, resulta fácil imaginar la tensa situa-
ción que afrontaron Francisco y las dos hermanas en los meses posteriores a la
detención de Juan y María: el deseo de conseguir unos documentos a todas
luces imprescindibles para escapar hacia las Indias, el miedo a que el desarro-
llo de la causa incoada contra sus padres diera al traste con todas sus esperan-
zas y las llevara también a ellas a las cárceles inquisitoriales, la lucha contra el
tiempo, viviendo un día a día tenso y lleno de sobresaltos... El silencio inqui-
sitorial impedía disponer de información alguna relativa al desarrollo de las
causas y la situación de los detenidos, pero hoy podemos verificar que mien-
tras los hijos vivían su tragedia en el exterior, dentro del recinto de la Inquisi-
ción de Llerena María y Juan estaban padeciendo un drama infinitamente
más duro e insoportable. En los primeros días de julio de 1570 los reos co-
mienzan a comparecer ante los inquisidores19 y un año después las causas se
habían sustanciado, hecho nada habitual dada la lentitud de los procedimien-
tos judiciales, y de la que no estaban exentos los tribunales inquisitoriales. En
aplicación de la sentencia María salió al Auto de Fe celebrado por la Inquisi-
ción de Llerena el domingo 29 de julio de 1571 junto a otros 56 penitentes
–en su mayoría correligionarios– y fue reconciliada con hábito, cárcel perpe-
tua y confiscación de bienes20. Juan no la acompañó en esta triste experiencia

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna264

––––––––––––––––––––
19 Dato que facilita el proceso abierto por la Inquisición de Méjico años más tarde a su hija Isabel.

También sabemos que en 23 de julio de 1570 Juan González y María Gonzalez quedaban presos en las cárceles
y su causa estaba a “prueba”. Archivo Histórico Nacional (en adelante AHN), Inquisición, leg. 1987, exp. 9

20 AHN, Inquisicion, leg. 1988, exp. 5.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
21 Catálogo de Pasajeros a Indias durante los siglos XVI, XVII y XVIII, Madrid, 1988, Vol. V, tomo I, p. 454.

porque, incapaz de soportar el calvario que le había tocado vivir, “se degolló
en la cárcel con un vidrio...”, lo cual no fue obstáculo para que los jueces in-
quisitoriales votasen su relajación en estatua como sentencia definitiva de la
causa.

Desconocedores de este trágico desenlace, un mes antes de que María
saliese en el auto de fe, el 26 de junio de 1571, Francisco Rodríguez, su mujer
Beatriz Gonzalez, su hija María, y su cuñada Isabel de Campos quedaban re-
gistrados en los Libros de Asientos de la Casa de Contratación sevillana21,
dando el paso definitivo para escapar de la angustia y el miedo. Más tarde, en
1588, el comisario de Veracruz incluye en el informe que realizó sobre Isabel
de Campos que “la susodicha, viendo que en aquella tierra estaba difamada y
que todos la conocían por hixa de quemado se vino a esta Nueva España e pa-
só a ella con siniestra relación con la cual ganó licencia para ello, y aun tengo
noticia, pasó sin ella, escondida en una nao, a esta ciudad de la Veracruz, don-
de ha vivido y vive...”. Pero la realidad fue parcialmente distinta: es cierto que
escaparon de la difamación y el deshonor, pero, sobre todo, huyeron de una
más que probable prisión y encausamiento, porque los hijos de los reos, con
más frecuencia de la deseada, acababan atrapados en la telaraña que los inqui-
sidores tejían a su alrededor. Además, conviene recordar que en el momento
de la marcha Beatriz e Isabel desconocen el resultado final de las sentencias
pronunciadas contra sus padres; así parece ratificarlo también el hecho de que
cinco años después pregunten por sus padres a Juan Pantoja, un conocido de
Trujillo que llega a Veracruz, quien les dijo “que no preguntasen nada por la
mala nueva que dellos traía”. El comisario de Veracruz tampoco informó ve-
razmente en lo relativo a la clandestinidad del viaje; no navegaron escondidos
en la nao, sino que lo hicieron en la Flota de 1571 en que fue por general ”don
Cristobal de Eraso, que fue en la que se perdió parte della en Guçaquello, e
vinieron en la nao de Polo Espínola, que venía por maestre Pedro Bernal
Hormeño e por piloto Miguel Rafael”. Estos datos relativos a la Flota y a la
nave fueron facilitados por Isabel de Campos y su cuñado Francisco Rodrí-
guez al declarar ante los inquisidores del tribunal novohispano. Sorprende,
sin embargo, que, llegado el momento de aclarar las características y el origen
de la información y la licencia presentadas en 1571 ante la Contratación sevi-
llana para proceder al asiento, ambos duden y vacilen. Con toda seguridad es-

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 265

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ta documentación había sido falsificada, de tal modo que su paso se efectuó
de forma fraudulenta, aunque bajo la apariencia de la más absoluta legalidad.
El comisario de Veracruz intuía algo, pero desconocía la realidad tal y como
acaeció.

El viaje al Nuevo Mundo los puso a salvo, y cuando llegaron a esas tie-
rras supieron donde dirigirse, pues contaban con la presencia de otros miem-
bros de la familia que se habían visto en la necesidad de vivir una experiencia
similar a la de ellos unos años atrás22. En 1565 habían embarcado con destino
a Nueva España Ana Rodríguez y su esposo Rodrigo López, en compañía de
sus hijos Leonor, Juan y María23. Ana era hija de Mari González y de su pri-
mer marido el zapatero Pedro Alonso. Se instalaron en Veracruz y cuando la
madre fue procesada en 1570, ésta declaró que allí también residían los otros
dos hijos que nacieron del citado matrimonio: Juana González y el más pe-
queño, Pedro de Campo. El matrimonio que emigró en 1565 viajó bajo una
total apariencia de legalidad, tal como lo hicieran años después Beatriz, Isabel
y Francisco, pese a que ellos también, al menos en el caso de la Ana y sus hi-
jos, pertenecían a la categoría de los prohibidos. Desde su residencia en Vera-
cruz crearon el primer eslabón de la cadena, hicieron posible el “tirón fami-
liar”. A su cobijo acuden sus hermanos Pedro y Juana, y un poco después sus
hermanastras Beatriz e Isabel, así como el marido e hija de la primera. En la
década de 1580 también residen en Veracruz otras dos primas de estos emi-
grados: María de Campos y Catalina de Campos, sin olvidar que desde los
años iniciales de 1560 los Asientos de Pasajeros registran numerosos indivi-
duos del apellido Campos que emigran a Indias procedentes de Mérida24 en
unas fechas que, como veíamos antes, son críticas para las comunidades ju-
deoconversas de Extremadura, por lo que intuimos en su viaje la huida a un
posible control inquisitorial. 

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna266

––––––––––––––––––––
22 La función de la familia como cobertura del individuo fue decisiva entre los judeoconversos, de tal

manera que los mecanismos de solidaridad condicionaron su modo de convivencia. Huerga Criado, P.: “La fa-
milia judeoconversa”, Casey J. y Hernández Franco J. (eds.): Familia, Parentesco y linaje.  Historia de la familia.
Una nueva perspectiva sobre la sociedad europea, Murcia, 1997, pp. 151-163. Para el caso novohispano ver: Albe-
rro, S.: “La familia conversa novohispana”, en Gonzalbo Aizpuru, P. (coord.): Familias novohispanas, siglos XVI a
XIX, México, 1991, pp. 227-242.

23 ”Rodrigo López, natural de Cáceres, hijo de Gonzalo López y de María Álvarez, con su mujer Ana
Rodríguez, natural de Mérida, hija de Pedro Alonso y de María González, y sus hijos Leonor, Juan y María, a
Nueva España”, Catálogo de Pasajeros... op. cit. Vol. IV, p. 446.

24 Sánchez Rubio, R.: op.cit. p. 621.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
25 La presencia de la Inquisición en el espacio americano ha dado lugar a  diferentes trabajos de inves-

tigación que nos permiten conocer la realidad de la citada institución en el nuevo continente. Recomendamos,
entre otros, la consulta de las siguientes obras: Historia de la Inquisición en España y América, Madrid, 1984;
Greenleaf, R.E.: La Inquisición en la Nueva España. Siglo XVI, México, 1981; Herrera Sotillo, M.A.: Ortodoxia
y control social  en México en el siglo XVII: el Tribunal del Santo Oficio, Madrid, 1982; Alberro, S.: Inquisición y so-
ciedad en México, 1571-1700, México, 1988; Castañeda Delgado, P. y Hernández Aparicio, P.: La Inquisición de
Lima (1570-1635), Madrid, 1989 y Levaggi, A. (coord.): La Inquisición en Hispanoamérica. Estudios, Buenos
Aires, 1994.

26 Los inquisidores reproducen la ley recopilada en 1539 a partir de cédulas de 1518, 1522 y 1530. Vei-
tia y Linage, J.: Norte de la Contratación de las Indias. Ed. Facsímil, Madrid, 1981, libro I, cap. XXIX, p. 219.

En las mentes de estos individuos América se presenta como un espa-
cio capaz de ocultar una realidad nada grata; la distancia y lo vasto de su geo-
grafía actuaban a favor de la consecución de tales objetivos, pero estos condi-
cionantes no garantizaban de forma resolutoria la impunidad ni en éste ni en
otros casos, porque, entre otras razones, también allí extendía sus tentáculos
la maquinaria inquisitorial25. Así, en 1581 Isabel de Campos se ve envuelta en
un proceso que esta vez no podrá burlar como hiciera diez años antes. Su her-
mana Beatriz había fallecido el año anterior, y sólo la muerte la alejó de las
garras de unos inquisidores que pretendían castigar la osadía de las hermanas
que no habían respetado las leyes que imponían que “las hixas y nietos y peni-
tenciados por el Santo Oficio no puedan pasar a esta Nueva España ni estar
en ella”26. Ha sido gracias a las indagaciones del Tribunal como hemos accedi-
do a esta historia donde la violencia aflora por doquier; una historia que no es
única, sino prototípica, modélica de una situación social y que como tal la he-
mos referido.

Aunque no podamos extendernos, es necesario que aludamos de forma
concisa a aquéllos otros casos en los que la violencia colectiva se manifiesta en
actuaciones individuales que, como decíamos antes, atentan contra las normas
estabilizadoras del conjunto de la sociedad. Actuaciones violentas, contrarias
a la legalidad vigente, delitos criminales contra la propiedad y las personas acaban
por convertirse también en situaciones que empujan a los individuos hacia las
tierras americanas, huyendo del brazo de la justicia, en este caso, seglar. Poner
el Océano de por medio y esperar a que el tiempo ayudase a olvidar la infrac-
ción cometida, parecen ser los mecanismos empleados y los objetivos perse-
guidos por la mayoría de los que emigraban con el fin de burlar la justicia.

No resulta fácil calibrar en su dimensión exacta el influjo que tal con-
ducta social ejerce en el proceso migratorio, pero de lo que no cabe duda es
que las Indias fueron entendidas por los españoles del período moderno como

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 267

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


un espacio idóneo para ocultar infracciones y delitos. Hacia él se dirigen no
sólo los practicantes de credos y religiones prohibidas, sino otros muchos que
tras infringir la ley buscan en su inmensidad ocultar sus delitos y salvar el ho-
nor. En uno y otro caso pasar al Nuevo Mundo estaba prohibido por la legis-
lación vigente, pero ya hemos visto cómo las minorías religiosas sabían burlar
los preceptos de la ley, y otro tanto sucedía con los que delinquían contra la
normativa civil27. En caso contrario, ¿cómo entender el contenido de las frases
que a continuación reproducimos, escritas en 1597 por Mari Gordilla a Die-
go Hernández en la carta que le envió a Puebla de los Angeles para comuni-
carle la llegada inminente de su hermano Juan de la Fuente?: “no va –le decía–
por hombre incorregible, ni fascineroso, ni por ocasión ninguna contra su ho-
nor, ni por donde sus deudos y parientes hayan padecido nada, sino por una
desgracia que por momentos suceden...”28 .

Hombres incorregibles, fascinerosos, sin honor... he aquí un breve catá-
logo de los arquetipos sociales en que se encarnan aquéllos que, tras violentar
las normas vigentes, huyen a las Indias para esconderse en la lejanía de lo des-
conocido. América se presenta, por tanto, en el imaginario de los hombres del
período moderno como un espacio nuevo y, además, mucho más efectivo para
esconder delitos e iniciar una nueva vida. Es ésta una idea bastante difundida,
que pervive en el tiempo y que se hace extensible a otras muchas “vías de
ocultación”. 

El delincuente procura escapar, siempre que le sea posible, para zafarse
de la justicia. Y escapar implica hacerse invisible, cambiar de nombre y per-
derse en espacios remotos, e incluso inaccesibles a los guardianes de la ley, ya
sea en reinos vecinos y limítrofes, o en otros más lejanos. Cuando, allá por
1556, un vecino de la ciudad de Trujillo llamado Alonso Ramiro de Hinojosa
se vio envuelto en una situación comprometida a causa de una muerte, “se au-
sentó…a la raya de Portugal, donde estuvo mucho tiempo, y habiendo alcan-
zado el perdón se volvió a Trujillo, a casa de su madrastra...”29.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna268

––––––––––––––––––––
27 Señala T. A. Mantecón que los tribunales de justicia intervenían con mayor frecuencia en los entor-

nos urbanos que en los rurales, particularmente en las grandes ciudades. Por otra parte, está suficientemente de-
mostrado el carácter urbano de la emigración ultramarina. Mantecón Movellán, T.A.: La muerte de Antonia Isa-
bel Sánchez. Tiranía y escándalo en una sociedad rural del norte español en el Antiguo Régimen, Alcalá de Henares,
1998, p. 15.

28 Sánchez Rubio, R. y Testón Núñez, I.: El hilo que une... op. cit. Carta 91, pp. 211-212.
29 AGNM, Ramo Inquisición, vol. 184, s.f.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
30 En relación a los delitos que analiza I. Bazán en los que el infractor se encuentra huido, la mayoría

llevaban aparejada la pena de efusión de sangre y por ello se huye ante el temor de la sanción. Por otra parte te-
niendo en cuenta la información que proporcionan  las causas remitidas al Consejo de Castilla por las distintas
Audiencias a finales del XVIII, J.M. Palop Ramos ha constatado que casi el 10 por ciento de la población pro-
cesada se encontraba en situación de búsqueda y captura. Bazán Díaz, I.: Delincuencia y criminalidad…op. cit.
pp. 485 y ss. Palop Ramos, J.M.: “Delitos y penas en la España del siglo XVIII”. Estudis. Revista de Historia Mo-
derna, 22, Valencia, 1986, pp. 65-103. 

31 Llamada Isabel de Castro, vecina de Sevilla, con la que se casó cuando Alonso tenía 20 años.
32 AGNM, Ramo Inquisición, vol. 428, s.f.

Las agresiones físicas, independientemente de sus motivaciones y resul-
tados, encabezan, por la fuerte carga de tensión que conllevan, el cuadro tipo-
lógico de motivaciones violentas propiciadoras de la exclusión. Muertes, heri-
das, amputaciones de miembros... suponen infracciones que exigen la huida
del delincuente si éste no estaba dispuesto, como era de esperar, a pagar por el
delito cometido30. Pero, a veces, se busca poner tierra de por medio debido a
razones diametralmente opuestas; es decir, para evitar una agresión con de-
senlace trágico. Cuando el honor era empañado y la afrenta era de tal magni-
tud que sólo se podía lavar con sangre, la huida podía convertirse en una alter-
nativa al deshonor y a la violencia.

Alonso Martín Montaño acudió en 1647 ante los inquisidores no-
vohispanos para culparse de haber cometido delito de bigamia y relatarles el
tremendo drama personal que le había llevado a incurrir en tal infracción:
“habiendo estado haciendo vida maridable con la dicha su mujer31 como año y
medio, cometió adulterio la dicha su mujer y, cogiéndola in fraganti y que-
riendo matar a ambos a dos, se le escaparon, con que, afrentado, se vino a es-
tos reinos en la Flota última de Lope de Hoces y Córdoba –le parece que fue
el año de treinta y tres–; y habiendo estado en esta ciudad pasó a la dicha pro-
vincia de Michoacán, y habiendo escrito a su madre Catalina Rodríguez, viu-
da, que vive en la dicha colación de San Gil –de Sevilla– dos veces le enviase
razón si era su mujer muerta, le respondió en una carta..., en que sin tratarle
de la dicha su mujer, le enviaba a llamar, con que entendió que debía de ser
muerta, porque a ser viva no lo llamara por el riesgo de que no la matase. Y en
virtud de dicha carta... se casó habrá seis meses...” 32.

Es cierto que las agresiones físicas son las que emocionalmente con-
densan una mayor carga de violencia, y también es verdad que la sociedad del
periodo moderno vivía esa realidad con unos niveles de cotidianeidad que hoy
nos resultan casi incomprensibles. Basta con echar un vistazo a nuestra litera-

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 269

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tura del Siglo de Oro, a los libros de difuntos del periodo moderno o a las
descripciones que los tribunales de justicia hacen de los reos y aquéllas que los
propios emigrantes realizan en sus informaciones de limpieza de sangre33, pa-
ra darse cuenta de que lo dicho no es una falacia. Una realidad que también es
perceptible teniendo en cuenta las altas cotas de representatividad que este ti-
po de conducta presenta dentro de los estudios sobre la violencia y la crimina-
lidad34. Por todo ello, debemos considerar como muy probable el que tales
agresiones actuasen como un importante factor de expulsión hacia el Nuevo
Mundo.

Sin embargo, a pesar de que en la documentación manejada este tipo de
situaciones aparecen claramente reflejadas, no lo hacen con la misma asidui-
dad a como refieren los delitos contra la propiedad, que son los predominantes,
informativamente hablando, a la hora de entender las actuaciones contrarias
al orden social establecido como impulsoras de la emigración americana. En
contadas ocasiones los delitos contra la propiedad implican el robo y/o la ex-
torsión, pero, sobre todo, este tipo de acciones vienen motivadas por la acu-
mulación de deudas imposibles de satisfacer. 

No hace mucho tiempo tuvimos ocasión de recrear la apasionante histo-
ria de la familia de Antonio de Acevedo e Isabel Pérez, que vivieron en el pue-
blo vallisoletano de Tordehumos en el último tercio del siglo XVI. Nos acerca-
mos a ella para centrar nuestra mirada en los miembros femeninos de la misma,
porque deseábamos observar el impacto que la emigración producía en las mu-
jeres, sobre todo en las esposas que permanecieron al frente del hogar en ausen-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna270

––––––––––––––––––––
33 Esas descripciones pueden entenderse como “fe de identidad en un mundo casi indocumentado”.

Testón, I. Sánchez, R. y Hernández, M.A.: El buscador de gloria. Guerra y magia en la vida de un hidalgo castella-
no del siglo XVI, Alcalá de Henares, 1998. Tales descripciones reflejan con gran asiduidad cicatrices, a veces pro-
ducto de accidentes naturales y laborales, pero en la mayoría de los casos, producto de armas blancas y de fuego.
Ver. Sánchez Rubio, R.: “El aspecto físico”, La emigración extremeña .... op. cit., pp. 149 y ss.

34 Los resultados que por ahora arrojan las distintas encuestas que la historiografía española del periodo
moderno ha realizado sobre la criminalidad y la violencia apuntan hacia el predominio de la violencia contra los
cuerpos, aunque con las matizaciones diferenciales que introducen las distintas fuentes utilizadas en las mismas,
las diversas instancias judiciales de las que éstas proceden, así como la cronología utilizada. Rodríguez Sánchez,
A.:”La historia de la violencia…op. cit, pp. 125.126; Palop Ramos, J.M.: op. cit. pp. 66-87; Quintana Toret, F.J.:
“De los delitos y las penas. La criminalidad en Málaga y su tierra durante el siglo de oro”. Estudis. Revista de His-
toria Moderna, 15, Valencia, 1989, pp. 245-266; Almazán Fernández, I.: “Formas de delincuencia rural en la se-
gunda mitad del siglo XVI: Procesos de la Curia del Batlle de Tarrassa (1570-1598)”, Primer Congrès d’ Història
Moderna de Catalunya. II, Barcelona, 1984, pp. 287-294; Grau i Corbatera, J.: “Criminalitat i delinqüència du-
rant el segle XVII a Osona: La Violència generalitzada”, Primer Congrès…op. cit. II, pp. 579-587; Ibars Chime-
no, T.: “La delincuencia en la Lérida del siglo XVII”. Primer Congrès…op. cit. I, pp. 457-462 y Testón, I./Rodrí-
guez Cancho, M. y Pereira, J.L.: “Conflictividad y marginación social en un territorio de frontera: Extremadura a
finales del siglo XVIII”, Actas  de Primeiras Jornadas de Historia Moderna, Lisboa, 1986, pp. 991-1009.  

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
35 Testón Núñez, I y Sánchez Rubio R.: “Mujeres abandonadas, mujeres olvidadas”, Cuadernos de His-

toria Moderna, 19, 1997, pp. 91-119.
36 Sánchez Rubio, R. y Testón Núñez, I.: El hilo que une... op. cit. Carta 90, pp. 210. 

cia de sus maridos35. Pero nuestra incursión microhistórica nos llevó a descubrir
esa multitud de matices que sólo desde esta perspectiva pueden apreciarse; y,
entre ellos, pudimos detectar motivos ocultos en la salida hacia Indias de Anto-
nio de Acevedo, quien acabó enredándose en un mal negocio que hizo peligrar
la estabilidad económica y social de la familia; un mal negocio que acabó siendo
delictivo, por lo que fue preciso ocultarlo en las lejanas tierras de América. A tal
conclusión llegó toda la familia y cada uno, a su modo, colaboró para conseguir
que tal objetivo fuera satisfecho, porque no debemos olvidar que Antonio había
delinquido y, consecuentemente, viajaba a Indias como un prófugo.

Da toda la impresión de que no estamos situados ante delincuentes co-
munes, sino ante individuos que han padecido una racha de mala suerte y
que, al encontrarse entrampados y sin posibilidades para hacer frente a sus
deudas, huyen de los acreedores, de la justicia y del deshonor. Pero en ningún
caso los hombres que emigran a América por tales motivos poseen un perfil
de timadores profesionales. Escapan violentados por un delito que les ha ve-
nido encima sin contar con él; el destino les ha hecho delincuentes y tratan de
huir de tal situación. En la carta que escribe en 1595 Elvira Sánchez desde el
pueblo extremeño de los Santos de Maimona a su sobrino Diego Hernández
Tapia en Puebla de los Ángeles, hay un testimonio que en sus líneas conden-
sa a la perfección lo que estamos señalando: “El dador de ésta es mi sobrino
Juan de la Fuente, y hermano de v.md., que por su desgracia quedó sin padres
hace tiempo en su niñez, y le casaron niño y le entregaron su hacienda de
quince años y la gobernó, y salió tan cabal que todo el pueblo le tenía en mu-
cho. Y siendo de edad de veintiún años se hizo una fianza entre los hombres
más principales de aquesta comarca, donde está Fuentes, Ribera, Villafranca,
Usagre y los Santos, que por todos estos pueblos salieron catorce hombres, los
más ricos, y fiaron a Juan Portillo en la contaduría de Llerena, en los cuales
fiadores entró mi sobrino Juan de la Fuente. Sucedió haber quiebra en la con-
taduría, de manera que a ninguno de los fiadores no le quedó un real, y con
esta desgracia ha un año que ha andado huyendo. Su mujer se ató a su dote, y
así tomó por remedio, viéndose perdido, pasar a esas partes”36.

A veces la poca fortuna o el mal obrar persiguen al delincuente hasta el
Nuevo Mundo. Y también en esta situación parece que no existe una inten-

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 271

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cionalidad de delinquir en el infractor, pese a que algunos llegan a reincidir en
su nuevo destino. En tal caso, las estrategias para burlar la justicia serán las
mismas a las empleadas en el viejo continente, sólo que ahora la huida se pro-
duce dentro del territorio americano, el cual, por su extensión y no siempre
fácil comunicación, facilita sobradamente el anonimato. Cuando Martín de
Alcudia abandonó su Torremilano natal, allá por 1594, lo hizo acuciado “por
una deuda de cien reales, y se vino a estas partes, en la flota que vino el conde
Martínez, virrey de esta Nueva España, habiendo estado tres meses en la ciu-
dad de Sevilla aguardando la dicha flota, sin saberlo la dicha Ana García, su
mujer... Y, habiendo llegado a este puerto de San Juan de Ulúa se vino a la
Puebla de los Angeles, donde puso tienda de zurrador, y estuvo en ella año y
medio, poco más o menos... y, habiendo quebrado por ciertas deudas, se fue al
puerto de Acapulco... desde donde se embarcó para la China...”37. 

2. Un segundo tipo de acciones que violentan la voluntad individual
hasta el extremo de empujar a los afectados a emprender la aventura de la ex-
clusión a tierras americanas son aquéllas que se generan en un ámbito próxi-
mo al entorno familiar. Porque, como decíamos al principio existe una violen-
cia producida en el seno de la familia, la cual, en ocasiones harto frecuentes,
presiona hasta tal punto sobre la existencia de algunos de sus miembros que
los empuja a buscar vías alternativas38.

Es cierto que todo tipo de acción violenta quebranta la libertad indivi-
dual, pero, sin duda, ésta adquiere una nueva dimensión cuando las agresiones
proceden de un ámbito próximo, inmediato, querido y vivido. Porque este ti-
po de violencia es una de las que, por su sutileza, llega de forma más directa e
incisiva al individuo. Y es que en el seno de cada unidad familiar se tejen los
hilos del destino individual, en un proceso resolutivo en el que suele pesar
mucho más el valor del conjunto que el de cada uno de sus miembros por se-
parado. Las estrategias39 creadas y concebidas para perpetuar, y si es posible

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna272

––––––––––––––––––––
37 AGNM, Ramo Inquisición, vol. 249.
38 La influencia que ejerce el grupo familiar en las migraciones individuales fue analizada hace algunos

años por J.P. Poussou, quien apuntaba la presión social y familiar como uno de los posibles factores explicativos
de exclusión, aunque insiste en las condiciones económicas de conjunto. Poussou, J.P.: “La familia y los movi-
mientos migratorios en Francia”, Chacón, F. (ed.): Familia y sociedad en el Mediterráneo Occidental. Siglos XV-
XIX, Murcia. 1987, pp. 117-137.

39 Sobre el concepto de estrategias familiares y su impacto en la constitución de nuevos hogares puede
verse Cuisenier, J.: ”La lógica y la simbología de los acercamientos”, Peristiany, J.G. (comp.): Dote y matrimonio
en los países mediterráneos, Madrid. 1987, pp. 63-77, y Rodríguez Sánchez, A.: La familia en la Edad Moderna,
Madrid, 1996. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
40 Testón, I.; Sánchez, R. y Hernández, M.A.: El buscador de gloria.... op. cit.
41 Sobre el papel y la efectividad de la autoridad del “pater familias” en el mantenimiento del orden

doméstico, ver: Rodríguez Sánchez, A.: “El poder familiar: la patria potestad en el Antiguo Régimen”, Chrónica
Nova, 18, 1990, pp. 365-380 y Mantecón Movellán, T.A.: Conflictividad….op. cit. pp. 29-186.

encumbrar la unidad familiar, suelen supeditar la voluntad individual al desti-
no del grupo, no escaseando las situaciones en las que, en aras del bien co-
mún, se exigen a algunos de sus miembros auténticos sacrificios.

Recientemente hemos tenido ocasión de recrear, desde la individuali-
dad del personaje de Juan de Medina –hidalgo badajocense– y su familia, el
impacto que las estrategias del grupo doméstico producen en cada uno de sus
miembros y los beneficios que ello reporta, a su vez, en el conjunto familiar40.
Juan aparece en nuestra narración como la gran víctima de unas estrategias
que, si bien eran coherentes en su globalidad, atentaban contra las expectati-
vas individuales del protagonista. Sus padres lo situaron en el camino equivo-
cado, y por ello debió llevar una existencia errante y fracasada, en la que no
faltó el salto hacia el nuevo continente. Pero, aunque fue él quien sufrió las se-
cuelas de este proyecto global de forma contundente, también sus hermanos
pagaron un precio más o menos elevado a su causa: la exclusión a Indias de
dos hermanos religiosos o la soltería y dedicación a la salvaguarda de los inte-
reses familiares por parte del más pequeño, Lorenzo. Cada cual realiza su
aportación para la consecución de un objetivo común: engrandecer o, al me-
nos, preservar intactos un nombre y un patrimonio para poder legarlos a las
generaciones venideras. El sacrificio, en tal caso, valía la pena, aun cuando és-
te a veces alcanzara dimensiones inimaginables.

La debida obediencia de los hijos a sus progenitores y/o mayores ayu-
daba a que las aguas discurrieran por este cauce, de tal modo que las renuncias
solían aceptarse, cuanto menos, de forma resignada, aunque tales actuaciones
encierran siempre un fondo de violencia que anula o limita la voluntad indivi-
dual41. Estamos hablando de una violencia casi cotidiana, producto de las es-
trategias familiares, de la que con dificultad ni siquiera escapan los miembros
más privilegiados de cada grupo doméstico. Decidir el destino de los más jó-
venes es una responsabilidad de los mayores por la cual éstos llegan a sentirse
investidos de una autoridad que les permite disponer incluso de los senti-
mientos de aquéllos. Hace tiempo reflexionamos sobre estas cuestiones al es-
tudiar el comportamiento de los extremeños ante el amor, el sexo y el matri-
monio, y tuvimos la oportunidad de valorar el impacto del dirigismo familiar

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 273

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


en la constitución de los nuevos hogares42. Concluíamos entonces que la reso-
lución de los mayores pesaba mucho más que la voluntad de la pareja, y que
intereses de todo tipo –honor, familia...– tenían más resolución que el amor
en la formación de los matrimonios de los tiempos modernos, porque el diri-
gismo genera un sistema de relaciones familiares rígidas que tiende a institu-
cionalizar el matrimonio por coacción43. Una forma de acceder al matrimonio
que en ocasiones favorece la exclusión, a veces de forma voluntaria como es-
cape al rígido control de la familia, mientras que en otras la marcha surge de
la propia decisión familiar que intenta con esta medida subsanar un error ini-
cial en el destino asignado al hijo44 .

Es cierto que los jóvenes poseían mecanismos de defensa ante tal diri-
gismo, pero no es menos real que sólo hicieron uso de ellos en contadas oca-
siones45, lo que nos permite concluir que la intromisión de los mayores vio-
lenta de manera casi cotidiana la vida y el futuro de los más jóvenes.

En la documentación manejada hay pequeñas historias individuales
que hablan por sí solas, que plasman gráficamente todo lo que estamos di-
ciendo. Vamos a reflexionar brevemente sobre la experiencia vivida por José
Lorenzo Ruiz, un santanderino de 29 años que acabó procesado por el Tribu-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna274

––––––––––––––––––––
42 Testón, I.: Amor, sexo y matrimonio en Extremadura, Badajoz, 1985, pp. 51-75. Sobre este tema en

concreto ver también Villafuertes García, M.L.: “Entre dos amores. Problemas de novios en el siglo XVII”,
Amor y desamor. Vivencias de parejas en la sociedad novohispana, México, 1992, pp.27-49; Friedman, E.G.: “El es-
tatus jurídico de la mujer castellana durante el Antiguo Régimen”, Actas de las Cuartas Jornadas de Investigaciones
interdisciplinarias. Ordenamiento jurídico y realidad social de las mujeres. Siglo XVII al XX, Madrid, 1986, pp. 41-
53 y Rodríguez Sánchez. A.: ”El poder y la familia. Formas de control y de consanguinidad en la Extremadura
de los Tiempos Modernos”, Chacón, F. y Hernández, J. (eds.): Poder,  familia y consanguinidad en la España del
Antiguo Régimen, Barcelona, 1992, pp. 15-34. 

43 A pesar de este dirigismo hay que recordar que durante la Edad Moderna, al menos en los territo-
rios castellanos, no existió ninguna disposición que contemplara el control paterno sobre el matrimonio hasta la
Real Pragmática de 23 de marzo de 1776, que fue aplicada en  la América española dos años después. Sobre es-
tas cuestiones puede verse: Poder, familia y consanguinidad… op. cit.; Seed, P.: To Love, Honor and Obey in Colo-
nial Mexico. Conflicts over Marriage Choice, 1574-1821, Stanford, 1988; Antón Pelayo, J.: “Comportamientos fa-
miliares y actitudes culturales durante la época moderna”, Studia Historica, 18, 1988, pp. 67-101. Tal situación
fue con frecuencia causa de conflictos familiares: CASEY, J.: “La conflictividad en el seno de la familia”. Estu-
dis. Revista de Historia Moderna, 22, 1996, pp. 9-25 y Lorenzo Pinar, F.J: “Conflictividad social en torno a la
formación del matrimonio (Zamora y Toro en el siglo XVI)”, Studia Historica, 13, 1995, pp. 131-154. 

44 Rodríguez Sánchez, A.: “El impacto de América ...”, op. cit.
45 Pitt-Rivers, J.: “Matrimonio por rapto”, en Dote y matrimonio...op. cit. pp. 345-367; Méndez Váz-

quez, J.: “La educación de la mujer para el matrimonio según los tratadistas del siglo XVIII”, López Cordón,
M.V. y Carbonell, M. (eds.): Historia de la mujer e Historia del matrimonio, Murcia, 1997, pp. 219-232 y Villa-
fuertes García, M.L.:”Casar y compadrar cada uno con su igual: casos de oposición al matrimonio en la ciudad
de México, 1628-1634”, Del dicho al hecho... Transgresiones y pautas culturales en la Nueva España, México, 1989,
pp. 59-76.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
46 AGNM, Ramo Inquisición, vol. 1267.

nal de la Inquisición mexicana acusado de bigamia46. Residente en Guanajua-
to, acudió el 13 de marzo de 1783 ante el notario de dicha localidad a realizar
de forma espontánea la denuncia de su pecado, “urgido de los fuertes estímu-
los de su conciencia”, refiriendo cómo “por el año de 1768, teniendo 16 años
salió de su patria –el concejo de Ureña–, dirigiéndose al Puerto de Santa Ma-
ría, donde estaba un hermano llamado don Pedro Ruiz, casado... que tiene
conveniencia en aquella aduana real”. Vivió en casa de su hermano durante
dos años, transcurridos los cuales “éste lo despachó a la dicha ciudad de Cá-
diz, a casa de otro hermano, don Fernando Ruiz, soltero, con comercio y tien-
da debajo de la muralla. Y después de algunos meses de tenerlo en su casa lo
puso a servir en la misma ciudad a un caballero comerciante grueso, llamado
Agustín Navarro”, en cuya “casa servía de recámara una mujer llamada doña
Josefa Rodríguez (con quien él jamás ha tenido comercio ilícito ni razón de
matrimonio)”. Cuando habían transcurridos algunos meses al servicio de don
Agustín Navarro éste le propuso matrimonio con la referida doña Josefa Ro-
dríguez, pero Lorenzo, que al parecer tenía muy clara la imagen del matrimo-
nio ideal, replicó a tal propuesta con argumentos contundentes, que constitu-
yen toda una lección para la posteridad sobre la idea que los jóvenes del perio-
do moderno tenían acerca de esta institución social básica. Lorenzo, que no
estaba dispuesto a consentir dicha unión, argumentó las siguientes razones:
no tener inclinación por dicha mujer ni al estado del matrimonio, no tener fa-
cultades para mantenerla, saber que la dicha estaba embarazada de otro y no
ser de su igual calidad.

Amor, voluntad, economía, honor y rango son, por orden de exposi-
ción, los valores constitutivos de la institución matrimonial en concepción del
joven Lorenzo Ruiz. ¡Todo un mensaje! Sus argumentos fueron más que con-
tundentes, pero sirvieron de poco porque su amo no cesó en el empeño, pri-
mero con “promesas” de favorecerle por “mar o tierra”, y luego mediante
”amenazas”. Lorenzo, “repugnando el matrimonio se huyó de la casa del amo
y de la ciudad de Cádiz, y se fue al Puerto de Santa María, haciendo saber a
sus hermanos la pretensión y fuerza de su amo y su contraria voluntad”. Lejos
de encontrar el apoyo de los suyos, éstos se mostraron favorables a las preten-
siones de don Agustín Navarro, pese a que Lorenzo siempre “estuvo firme a
no prestar su consentimiento”. Así las cosas, Lorenzo acabó recluido en la

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 275

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cárcel “atribuyéndole el embarazo de la mujer”; tras lo cual fue conminado por
su amo a que eligiera entre casarse y luego pasar a las Indias o permanecer en-
tre rejas y ser procesado por su delito. No quedándole otro remedio, “estando
él dentro (de la cárcel) y la mujer fuera, se casaron, pero no supo qué párroco,
ni testigos, ni padrinos fueron”. Acto seguido, “lo sacaron de la prisión con
destino de embarcarlo para esta América”. 

Lorenzo estaba tan violentado por el desposorio forzado que durante
los ocho días que permaneció en Cádiz antes de embarcarse no sólo no con-
sumó el matrimonio, sino que además “a su amo y a sus hermanos hizo paten-
te su contraria voluntad”. Una vez llegado al Nuevo Mundo encarga por carta
a sus hermanos que gestionen la anulación de dicha unión, dando “poder jurí-
dico” para que en “su nombre litigasen la nulidad de dicho matrimonio”, ya
que en su fuero interno, tal como le habían aconsejado algunos confesores,
“estaba libre en su conciencia... en virtud de la fuerza que padeció y la falta de
su consentimiento”. Además, Lorenzo, que por entonces era un joven de unos
20 años, se propuso rehacer su vida en América, ahora sí, contando con la co-
laboración de su hermano Pedro Ruiz, el que residía en el Puerto de Santa
María. Él fue el encargado de iniciar los trámites para obtener la nulidad del
matrimonio y quien se cuidó de aplacar los ánimos de Josefa Rodríguez, la es-
posa que Lorenzo había abandonado en Cádiz tras su marcha a las Indias.
Pedro Ruiz demostró una eficacia fuera de lo común en el desempeño de esta
misión, y aplicando elevadas dosis de habilidad supo calmar la ira de la despe-
chada esposa: “Cuando fui a Cádiz a ver al abogado –le decía a su hermano en
una carta–, pasé a ver a tu mujer y le pregunté si había tenido noticias tuyas, y
me dijo que sí, que le habías escrito y le decías que vendrías cuanto antes, a lo
que le dije que se cuidara de esto, y que se acordara de cuando la encontré
contigo recién casada y le dije que tú no eras hombre para mantenerla y otras
cosas que hay memoria, y así no tuviera esperanza de verte, porque cada vez te
ibas retirando a lo más remoto de estos reinos”47. Además ante las quejas de la
mujer por la situación de desamparo en que había quedado, Pedro defiende a
Lorenzo exculpándole su acción: “le hice cargo –informaba a su hermano– de
que te casaste violento y por fuerza, sin deberle nada y por salir de prisión, lo
que le hizo fuerza y confesó que era cierto, de tal forma que la dejé suave co-
mo un guante”48. Por todo ello, concluía informando a su hermano que su es-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna276

––––––––––––––––––––
47 Sánchez Rubio, R. y Testón Núñez, I.: El hilo que une.... op. cit. Carta 229, pp. 430-431.
48  Ibidem, Carta 230, pp. 432-433. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
49 Ibidem.
50 AGNM, Ramo Inquisición, vol. 97.

posa “está más suave y conforme, pero lo que me da a entender es que le man-
des un socorro, y a mí me parece que será bueno y muy del caso, lo uno porque
se esté quieta y no pida contra tí cosa alguna en el ínterim que se hacen las di-
ligencias de la nulidad del matrimonio, y lo otro para que ella se allane y judi-
cialmente declare que te casaste violentado de ella y por salir de la cárcel en
que te había puesto”49 .

En su nuevo espacio vital y confiando en el éxito de un valedor tan efi-
caz, como había demostrado ser su hermano, Lorenzo rehace su vida y enta-
bla “relación bajo palabra de casamiento con María Flores”, una española ave-
cindada en Guanajuato. Fruto de esta unión María concibe y alumbra un hijo,
circunstancia que mancha el honor de los suyos. Fue así como Lorenzo, trece
años después de su primera experiencia, vuelve a sentir la violencia de un ma-
trimonio forzado, pues los parientes de María Flores le exigen la reparación
del honor ultrajado en cumplimiento de la palabra dada. De nada sirvió que
les pusiera al corriente de su situación: el matrimonio contraído con Josefa
Rodríguez y el pleito de nulidad que tenía pendiente. Tampoco valió de mu-
cho el que les rogara que esperasen a que la justicia dictara sentencia, dado
que sólo así, y contando con que le fuera favorable, podría casarse con María,
mientras que si ésta resultaba contraria prometía que “la socorrería”. “Pero
ella, creyendo fuere éste pretexto para eximirse de la obligación en que se ha-
llaba...”acudió ante el juez eclesiástico el “señor licenciado Juan José Boni-
lla...”, quien, compartiendo la idea de que el alegato de Lorenzo era una excu-
sa para no casarse, le amenazó con la cárcel si no cumplía su palabra; “y él, pa-
ra redimirse de esa vejación y hechos, aceptó el matrimonio”, para cuya reali-
zación fue preciso que previamente se fingiera “soltero para no ser conocido,
con otra multitud de menudos embustes”.

También bajo amenazas y por cuestiones de honor se celebra el matri-
monio que contrajeron en Almagro, allá por 1542, Gonzalo Dávila y Benita
López50. Las circunstancias y el origen de dicha unión acontece como sigue:
“estando la dicha Benita López doncella en casa de la madre del dicho Gon-
zalo Dávila –en Almodóvar– la había habido y se había hecho preñada... y ella
se fue a Almagro, y estando allá fue a Almodóvar Pedro López, hermano de la
dicha Benita López, y había traido a Almagro al dicho Gonzalo Dávila y he-
cho que se desposase con la dicha Benita López por amenazas”. Así mismo,

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 277

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


como en el caso de Lorenzo Ruiz, Gonzalo ve en las Indias su tabla de salva-
ción y, sin pensarlo, abandona a su esposa y huye de un matrimonio no desea-
do, perdiéndose en el Nuevo Mundo.

Gonzalo supo ocultarse dejando atrás un pasado que el tiempo y su
amigo Martín Delgado se encargarán de recordar a través de una carta escrita
en 1564: “Al tiempo que v.md. partisteis de esta tierra quedó preñada –le de-
cía– o no sé si recién parida Benita López... la cual parió de v.md. un hijo, que
es el llevador de ésta que se dice Alonso de Ávila, que es un mancebo alto, que
le apuntan las barbas, muy honrado, muy virtuoso, y de muy buenas costum-
bres, que cualquier hombre honrado se puede honrar con él en decir que es su
hijo. Llévale el deseo de conocer a su padre. Recíbale v.md. y hágale el buen
tratamiento de padre, como quien v.md. es...”51.

La violencia que la familia ejerce sobre sus miembros más jóvenes, co-
mo es lógico, no sólo proviene de la imposición de un destino concreto, sino
también de la oposición a éste cuando era decidido libremente por aquéllos.
Es decir, casarse con quien se elige no siempre es un acto comprendido52, e in-
cluso suele dar lugar a reacciones de oposición y violencia contrarias al mis-
mo. Este tipo de matrimonios crea en la sociedad del periodo moderno una
situación de inestabilidad generadora de violencia, porque la familia se con-
traría, vuelve la espalda a los jovenes que han desobedecido su autoridad y
origina con tal actitud dificultades de todo tipo, sobre todo de carácter econó-
mico, ante las cuales América, irremediablemente, acaba por perfilarse como
la alternativa más viable.

Antonio de Leiden casa en 1584, cuando contaba con 21 años, con la
sevillana doña Josefa de Guzmán. Fue este un matrimonio contrario a la vo-
luntad de sus progenitores, y del que sólo disfrutaron “haciendo vida maridable
tres o cuatro meses, lo que tardó en salir la Flota...”. Al llegar escribe a su espo-
sa una carta desde México, en la que deja entrever parte de lo acontecido: “el
sentimiento que tengo –le decía– de haberte dejado y sin remedio, que esto es
lo que más me apura; pero espero en la bondad de Dios, y en las oraciones que
por medio de tí rezaré, me darán fortuna, porque es cierto que estoy haciendo.
Qué dirán tus parientes, que toda la culpa me la echarán. Pero no la tengo, co-
mo tú bien sabes, sino mis pecados. Yo lo que quiero es que Dios me dé fortu-
na para traerte como una reina a pesar de los míos, que también juzgo hablarán

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna278

––––––––––––––––––––
51 Sánchez Rubio, R. y Testón Núñez, I.: El hilo  que une... op. cit. Carta 10, pp. 55. 
52 Seed, P.: Parent, versus Children… op. cit.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
53 Sánchez Rubio, R y Testón Núñez, I.: El hilo  que une .... Op. cit. Carta 175, pp. 349-351. 
54 Una problemática sumamente interesante, sobre la que, por fortuna en la actualidad, se cuenta con

excelentes análisis. Ver: López Cordón, M.V.: “Familia sexo y género en la España Moderna”, Studia Historica,
18, 1998, pp. 105-134; Campo Guinea, J.: Comportamientos matrimoniales en Navarra (siglos XVI-XVIII), Pam-
plona, 1998, pp. 71-144 y “Mujer y violencia conyugal en Navarra (Siglos XVI-XVII)”, Historia de la mujer e his-
toria del matrimonio…op. cit. pp. 99-109; Gil Ambrona, A.: “Las mujeres bajo la jurisdicción eclesiástica: pleitos
matrimoniales en la Barcelona de los siglos XVI y XVII”, Birriel Salcedo, M. (comp.): Nuevas preguntas, nuevas
miradas. Fuentes y documentación para la historia de las mujeres (Siglos XIII-XVIII), Granada, 1992, pp. 113-138;
Dubert, I.: “La conflictividad familiar en el ámbito de los tribunales señoriales y reales de la Galicia del Antiguo
Régimen”, Obradoiro de Historia Moderna. Homenaje al profesor Antonio Eiras Roel en el XXV aniversario de su Cá-
tedra, Santiago de Compostela, 1990; Gil Ambrona, A y Hernández, A.: “Fracàs conjugal durant la segona mei-
tat del segle XVIII”, L’ Aventç, 67, 1989, pp. 18-23; García Cárcel, R.: “Fracaso matrimonial en la Cataluña del
Antiguo Régimen”, Redondo, A. (ed.): Amours legitimés, amours illegitimes en Espagne (XVIe-XVIIe siècles), París, 

lo que se les antoje...”. El desacuerdo y enojo existente en ambas familias por la
celebración de este matrimonio resulta evidente a la luz de las frases escritas
por Antonio a su mujer, pues más adelante le manifiesta su deseo de “que pu-
diera ser que...estuviera ya todo ajustado con mi padre, que todos sus enojos he
sabido yo no son ya por haberme casado, sino por malos informes que malas
lenguas –Dios se lo perdone– le han metido en la cabeza de tí, diciéndole que
eras mujer mundana, pública y otras muchas cosas.... espero en Dios se le ha de
llegar el tiempo que todas estas cosas, dándome su Divina Majestad a mí salud
y fortuna, se han de apaciguar ... Lo que te pido es que no dejes de escribir a mi
padre una y mil veces, hasta que responda, que instándole con todos los corre-
os no dejará alguna de escribir, y me avisarás de lo que te escribiere... también
me avisarás si quedaste preñada y si pariste, y qué fue. Me avisarás si has teni-
do noticias de tu padre y si saben si estás casada y con quien”53.

El ejemplo de Antonio de Leiden y Josefa de Guzmán es sólo un botón
de muestra de la violencia solapada que la familia derrama sobre los jóvenes
que se enfrentan contra las pautas marcadas y dirigidas a encauzar su futuro,
siempre en aras del bien del conjunto del grupo doméstico. Abandono, sole-
dad, necesidad de ir a buscar la vida a tierras lejanas son, entre otras, algunas
de las prendas que hay que pagar a cambio de ejercer la libertad de elegir por
uno mismo. Una libertad que acaba convirtiéndose en cárcel y que violenta la
existencia de los jóvenes que osan comportarse de tal manera.

El intervencionismo familiar o una inoportuna elección de pareja podía
dar al traste con las expectativas de muchos individuos, convirtiéndose tal si-
tuación, de este modo, en un factor precipitante de relaciones conflictivas y
violentas en el matrimonio54. En otros casos la respuesta individual se centra
en la huida como vía de escape a una situación con pocas salidas. Una huida en

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 279

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


la que el espacio americano se perfila de nuevo como una opción a considerar,
pues allí resulta más fácil ocultarse y emprender una nueva vida. Así, algunos,
sin dar opción a experimentar una posible vida en común, abandonan y se diri-
gen a estas lejanas tierras. Pero en otros casos, es la difícil convivencia causada
por un matrimonio desavenido la que origina la marcha y el ulterior paso a In-
dias. Es decir, a veces la convivencia entre la pareja llega a grados tan extremos
que actúa, de forma directa o indirecta, como detonante de la emigración55.

De este modo, se accede a una nueva dimensión de la violencia; el más
duro y cruel porque afecta a los sentimientos individuales. Una vez más esta
violencia origina la exclusión buscando la ocultación y el olvido. Francisco
Hernández confesó en 1623 a los inquisidores de México que el motivo de su
paso a Indias había sido su esposa “la Nazarena”, con la que se había casado
en Cádiz en 1610, porque “la dicha mujer lo tenía amenazado que le había de
quitar la vida en yendo allá”56 .

El caso de Francisco Hernández se nos antoja extravagante o, cuanto
menos, excepcional57. No obstante, la documentación muestra una conducta

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna280

––––––––––––––––––––
1985, pp. 121-131; Pérez Muñoz, I.: Pecar, delinquir y castigar. El tribunal eclesiástico de Coria en los siglos XVI y
XVII, Salamanca, 1992; Gonzalbo Aizpuru, P.: Familia y orden colonial, México, 1998, pp. 49-75; Lozano Ar-
mendares, T.: “Momentos de desamor en algunas parejas novohispanas”, Ortega Noriega, S. (ed.): Amor y desa-
mor. Vivencias de parejas en la sociedad novohispana, México, 1992, pp. 51-80; Lipsett-Ribera, S.: “La violencia
dentro de las familias formal e informal”, Pita Moreda, T.: “Conflictos familiares y tribunales de justicia a fina-
les de la Colonia: Algunos casos novohispanos”, Pescador, J.J.: “Del dicho al hecho: uxoricidios en el México
central, 1769-1820” en Gonzalbo Aizpuru, P. y Ravell Romero, C. (coord.): Familia y vida privada en la Histo-
ria de Iberoamérica México, 1996, pp. 325-339, 341-358, 373-385, respectivamente.

55 La infidelidad de uno de los cónyuges y más frecuentemente el dirigismo familiar que violenta la vo-
luntad y la decisión libre de los hijos son, a juicio de A. Rodríguez, las causas principales del amancebamiento y
de la bigamia. Rodríguez Sánchez, A.: “El impacto de América ...” op. cit.

56 AGNM. Ramo Inquisición. Vol. 671. La violencia que se origina en el hogar a consecuencia de las
desavenencias entre la pareja constituye una realidad suficientemente conocida, que informan las demandas de
divorcio interpuestas en los tribunales eclesiásticos: Campo Guinea, M.J.: Comportamientos matrimoniales en
Navarra (siglos XVI-XVIII), Pamplona, 1998; Pérez Muñoz, I.: Pecar, delinquir…op. cit.; Merinero Martín, Mª.
J.: Amor, rumor y violencia en Extremadura (1840-1969), Cáceres, 1984, pp. 35-40. También la justicia civil nos
aporta datos al respecto, aunque ésta lo hace cuando tal violencia tiene un final trágico, al morir uno de los
miembros de la pareja. Un extraordinario ejemplo de las posibilidades que esta información brinda a los histo-
riadores es el libro de Mantecón, T.A.: La muerte de Antonia Isabel Sánchez…op. cit.

57 Excepcionalidad que viene motivada por unos principios culturales de base patriarcal, que condicio-
nan aceptar el maltrato del esposo sobre su cónyuge como un hecho natural y recomendable tanto social como
moralmente, con el fin de conseguir la recta conducta de la esposa. La referencias cuantitativas recogidas por T.
Mantecón permiten comprobar que la mujer participa poco como agresora y homicida, a la misma conclusión
llega Iñaki Bazán y Juncal Campos para el País Vasco y la Navarra del período moderno. Mantecón Movellán,
T.A.: La muerte de…op. cit. pp. 34 y ss.; Bazán Díaz, I.: Delincuencia y criminalidad…op. cit. pp. 229 y ss. y Cam-
po Guinea, J.: Comportamientos matrimoniales…op. cit. pp. 136-144. Sobre el tema ver también Pascua Sán-
chez, M.J.: Historias de amor y de abandono en el mundo hispánico, Málaga, 1998. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
58 Según sostiene M.H. Sánchez Ortega cuando la mujer adopta resoluciones en este sentido, suele ha-

cerlo sobre todo por una acuciante necesidad de supervivencia. Sánchez Ortega, M.H.: “La situación de la mujer
en la España del Antiguo Régimen”, La mujer y la sexualidad en el Antiguo Régimen, Madrid, 1992, pp.81-107.
Sobre la situación de indefensión económica y legal de la mujer ver Bertrand Baschwitz, C. y A. Díez: “Mujeres
solas en la ciudad del siglo XVIII”, en Historia de la mujer e historia del matrimonio...op. cit. pp. 165-172.

59 AGNM, Ramo Inquisición, vol. 184.
60 Hecho, no nos engañemos, que tampoco debía ser resolutorio en este sentido, si tenemos en cuenta

la situación descrita por A. Rodríguez para la ciudad de Coria a finales del siglo XVI. Rodríguez Sánchez, A.:
Hacerse nadie. Sometimiento, sexo y silencio en la España de finales del siglo XVI, Lleida, 1998. Ver también Rodrí-
guez, P.: Seducción, amancebamiento y abandono en la colonia, Bogotá, 1991.

61AGNM, Ramo Inquisición, vol. 22.

prototípica de lo que podemos llamar el impacto de la violencia conyugal en la
emigración americana: el primer paso suele coincidir con un concierto matri-
monial a gusto de los progenitores y cuando las jóvenes tienen aún corta edad.
A causa de las desavenencias, el hastío..., se produce la ruptura materializada
en el abandono por parte del marido al poco tiempo de casados y la joven,
sintiéndose sin la protección del esposo en una sociedad en la que el hombre
es legal y económicamente imprescindible, busca salidas a tal situación58.
Unas salidas que pasan por el trabajo y, sobre todo, por el amancebamiento y
que concluyen, en ocasiones, en suelo americano. 

A veces se emigra a Indias simplemente para sobrevivir, como relató
Isabel Gómez, una mujer natural de Zafra, en la historia que refirió a los in-
quisidores de México en 1582: “que siendo de los catorce –años– la casaron
–sus padres– por mano de clérigo y no la velaron con Antón González, som-
brerero, portugués, no sabe de qué tierra, con el cual vivió junto hasta seis me-
ses, y al cabo de ellos, dejándola preñada de un hijo, que después nació y mu-
rió, se fue con un hermano suyo a Portugal, donde el dicho Antonio Gonzá-
lez decía que era casado, que nunca más volvió. Y de allí a dos años tuvo car-
tas de cómo había muerto a la mujer y lo habían ahorcado en su tierra. Y sien-
do ésta de la dicha edad de diez y ocho años salió de Zafra..., para esta tierra a
donde llegaron habrá treinta años poco más o menos, y subieron a la Puebla
de los Ángeles, donde vivió ocho años en hábito de viuda; y allí en la Puebla
casó habrá agora veinte años...”59.

Lo más común, no obstante, es marchar a Indias para rehacer la vida
sentimentalmente hablando o para poder vivir con mayor libertad que en el
espacio peninsular una relación clandestina60. Leonor Pérez fue abandonada
por su marido Juan Sánchez Barranco, quien “se fue de Sevilla y nunca más
supo de él”61. En 1532 esta mujer llegó a México en compañía de Hernán Pé-

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 281

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


rez, un escribano con quien estuvo amancebada desde 1521 a 1536, año en
que éste muere en tierras americanas. Lo había conocido en Málaga, desde
donde fueron a Toledo y más tarde a Sevilla, hasta recalar en México. Lo que
llama poderosamente la atención en el comportamiento de esta pareja clan-
destina es su constante cambio de residencia, pues en un periodo de tiempo
no superior a los diez años vivieron en tres localidades diferentes, para acabar
finalmente en las Indias. Es posible que tal movilidad obedezca simplemente
a razones profesionales, pero no debemos pasar por alto que ésta era también
un requisito básico de la ocultación cuando se pretendía lograr en espacios ac-
cesibles y controlados62. El hecho de que el periplo de esta pareja concluya en
tierras americanas apunta también hacia la hipótesis que estamos señalando.

En otros casos, los motivos que impulsan a emprender la aventura
americana son más explícitos, aunque no menos duros y crueles. Leonor Sán-
chez fue una joven que “siendo muchacha de trece años un caballero de la di-
cha ciudad de Plasencia, habiéndola dotado, la casó con un criado suyo, lla-
mado Francisco Galaón, con el cual se había casado en la dicha villa de las
Garrovillas, donde, habiendo estado tres meses, se habían ido a vivir a la ciu-
dad de Plasencia, de donde, habiendo estado juntos un año, se había ido el di-
cho Francisco Galaón, que nunca más le había visto”63. Tras el abandono de
su esposo, vive durante seis o siete años “andando perdida en la dicha ciudad”,
hasta que “habiendo llegado a ella de esta tierra (América) el dicho Salvador
Centeno” en busca de su esposa, que por entonces había muerto, y, hallándose
sin compañera “se aficionaron el uno al otro y se vinieron a esta Nueva Espa-
ña... y en Zacatecas, un año después que llegaron, se habían casado...”.

En definitiva, la huida se convierte en el denominador común de los
protagonistas de este trabajo; una huida propiciada por la violencia colectiva e
individual que buscaba el olvido en el alejamiento y la distancia. América se
presentó para estos hombres y mujeres como una tabla de salvación, un espa-
cio donde poder ocultarse e iniciar una nueva existencia. Marchar precipita-
damente para huir de una realidad que violenta exigió a las víctimas solventar
de la manera más eficaz posible los trámites burocráticos y administrativos
exigidos a los pasajeros que se embarcaron hacia el Nuevo Mundo. En un re-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna282

––––––––––––––––––––
62 Hernández Bermejo, M.A. y Testón Núñez, I.: “La sexualidad prohibida y el Tribunal de la Inquisi-

ción de Llerena”, Revista de Estudios Extremeños, XLIV, 1988, pp. 623-660.
63 AGNM, Ramo Inquisición, vol. 99.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
64 Sánchez Rubio, R. y Testón Núñez, I.: “Escapar al control. La emigración española a América al

margen de la legalidad durante el período moderno”. IX Congreso Internacional de Historia de América. Extrema-
dura y América: Pasado, presente y futuro, en prensa.

ciente trabajo hemos podido verificar los métodos que estos hombres y muje-
res idearon y pusieron en práctica para marchar al margen de la ley, sin pape-
les o con estos falsificados64, para lo cual, en muchos casos, contaron con la
complicidad de familiares y allegados, que eran, no olvidemos, aquéllos mis-
mos que en otras ocasiones propiciaban la violencia expulsora 

la violencia como factor de expulsión en la edad moderna 283

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


La Corona de Aragón fue en la Edad Moderna uno de los territorios
favorecidos por las corrientes migratorias. Aunque algunos comerciantes y
autoridades que se refieren a la miseria de los tiempos, por la falta de alimen-
tos y el aumento de la delincuencia, las ciudades prosperaban y su población
aumentaba. Los gremios eran cada vez más numerosos y tenían más poder.
No pasaba igual en el campo, allí el poder señorial era todavía muy fuerte e
imponía sus privilegios a un campesinado que veia muy lejana su posibilidad
de mejorar. En este mundo de contrastes existía una enorme masa de gente
que no producía en absoluto, eran parásitos de la población activa y no me re-
fiero a los hidalgos que malvivían, cada uno como podía, para no denigrarse
con el trabajo manual. Esta sociedad, en la que primaba el principio evangéli-
co de ganarse el pan con el sudor de la frente, existía un elevado porcentaje de
población que no tenía un modo regular de vida, hoy les etiquetamos como
marginados y aunque este término no fuese adecuado para aquellos tiempos,
lo acepto por su concreción. Marginados podía considerarse a los esclavos, gi-
tanos, moriscos, vagabundos, prostitutas, rufianes y un largo etcétera, gentes
sin trabajo o de profesión dudosas.

La sociedad marginal, en los distintos reinos de la Corona de Aragón,
se puede comprobar acudiendo a las Pragmáticas que dictaban los Virreyes.
Generalmente las Pragmáticas iban dirigidas en defensa del Bien Común, en
salvaguarda de los intereses de la población contra vagos, adúlteros, prostitu-

Los marginados en la Corona de Aragón

Universidad de Valencia

Vicente Graullera Sanz w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tas, jugadores y otros “malfaeners”. Modelo de estas Pragmáticas puede ser la
que dio en 1572 el Virrey de Valencia1. En ella abordaba una serie de cuestio-
nes que no solo no perdieron vigencia con el transcurso del tiempo sino que
tuvieron que ir ampliando su campo de acción. En ellas se trata de las mujeres
de mala vida, los rufianes, alcahuetas, la usura, los acaparadores de alimentos,
jugadores, blasfemos, vagabundos, gitanos, ladrones y falsificadores de mone-
da entre otros. Una de estas Pragmáticas nos puede servir de punto de parti-
da, para profundizar en el tema de la población marginada.

I. Los bandoleros

En las Pragmáticas se aludía frecuentemente a los bandoleros, en parti-
cular y en general. El termino de bandolero es muy complejo, dentro de él se
incluyen temas dispares, como son el despotismo nobiliario y sus “bandosida-
des”, el control de moriscos, la pirateria, defensa de la costa o a los salteadores
de caminos. Cataluña tuvo un bandolerismo del barroco muy singular que in-
cluso dio pie a un genero literario próximo al de la picaresca, mitificando per-
sonajes como Juan de Serrallonga, ajusticiado en 1633. Sólo quiero referirme
a algunos aspectos que puedan generalizarse, centrándome preferentemente
en Valencia que es el reino que más he estudiado y por ello mejor conozco.

El bandolerismo más cruento, se puede localizar en el reinado de Felipe
II, cuando los moriscos se muestran más inquietos, actuando como brazo ar-
mado de la aristocracia2. El rey no tuvo más remedio que intervenir, lo hizo
mediante pragmáticas, controlando armas, cambios de domicilio, o exigiendo
guías y licencias para el desplazamiento de hombres y mercancías. Los Virre-
yes actuaron con gran dureza, la condena a muerte, o a diez años de galeras, se
imponía al menor delito referido a estos aspectos.  Como ya he apuntado, en
el caso de Valencia, sobre todo a partir de siglo XV, se va a notar un incre-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna286

––––––––––––––––––––
1 Real Crida y Edicte sobre les coses concernents al be comu de la present Ciutat y Regne de Valencia y bona ad-

ministracio de la Justicia, fet y provehit per lo Excellentissim señor don Iñigo Lopes de Mendoza, Marques de Monde-
jar, Capita General de Regne de Granada, Señor de les viles de Almoguera y sa Provincia y de Fuentenovilla. Lloctienet
y Capita General en la present Ciutat y Regne de Valencia, Valencia, 1572.

2 García Martínez, S.: Bandolers, Corsaris i Moriscos. Valencia 1980. Nos da una panorámica general.
refiere las luchas nobiliarias en distintos siglos: En el XV, los Soler contra los Centelles implican a los Cervelló,
Montagut, Vilaragut, Pardo de la Casta, Maça de Liçana. En el XVI, Los Rocafull contra los Masquefa, impli-
can a los Lladró, Ferrer, Boil, Martí,... 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
3 Archivo del Reino de Valencia (ARV), Gobernación, Caja 4427, nº 558. En 1557, Miguel Mallol,

morisco del Alfondech, fue detenido por un Portero de Gobernación, por llevar un “arcabuset chich de pedern-
yal de un palm y mig”, cuando sólo estaba permitidos los mayores de tres palmos.

4 ARV, Procesos Criminales, 2ª Parte, Caja 15/159. La sentencia se dio el 12 de febrero de 1564. Los al-
guaciles vieron que una morisca entraba precipitadamente en una casa, pensaron iba a esconder las ropas, la si-
guieron y dieron con las armas.

mento de la población flotante, en gran parte integrada por vividores y gentes
que no buscan el establecerse sino aprovechar la contingencia del momento.
Acuden de todos los reinos, incluso de los estados al norte de los Pirineos, so-
bre todo de Gascuña, el Bearn o Foix. 

No existiendo en el reino de Valencia un ejército más o menos regular,
se hacía necesaria la autodefensa de los propios vecinos, disponiendo de ar-
mas para ello. La población, en caso de alarma general, respondía a la llamada
de las autoridades, dispuesta a hacer frente a los piratas u otros enemigos ex-
teriores. Era considerable la cantidad de armas, de todo tipo, en poder de par-
ticulares lo que facilitaba la comisión de delitos de sangre. Nadie salía a la ca-
lle desarmado, es muy frecuente la utilización de espadas, puñales, escopetas o
pedernales, ballestas..., aunque con limitaciones, por ejemplo las espadas o ar-
cabuces debían ajustarse a ciertas medidas3, los puñales debían evitar alguna
característica, así los llamados puñales de Chelva o “de punta de grá de ordí” o
cuadrada, cuya herida resultaba fatal. La situación llegó a estar tan candente,
que fue necesario que las autoridades decretasen en 1563 un desarme general,
aunque ya existían normas precedentes restringiendo el uso de las armas. Las
sanciones alcanzaban a los 200 ducados, una cifra considerable.

Era tanto el rigor de las autoridades que incluso procedían al registro
de las casas, procesando a quienes tenían armas herrumbrosas o despiezadas,
al menos así sucedió en 1964 con Luis Ribal, morisco de Alasquer; cuando los
alguaciles fueron a tomar ciertas fianzas por otro asunto encontraron  las
guarniciones de una espada, un pasador, una tralla, una verga de ballesta y
“unes moles de ferro de fer pilotes de escopeta”, por lo que fue condenado a
remar en Galeras de por vida4.

La misma nobleza no se distinguía por colaborar con las autoridades
reales, en la persecución de los bandoleros, más frecuente era todo lo contra-
rio ya que algunos señores utilizaban los bandos para sus fines particulares,
para hostigar a sus enemigos. En consecuencia, se les perseguían y castigaba
por darles cobijo, por eso las pragmáticas sobre persecución de bandoleros de
fines del XVI, imponían graves sanciones a los señores o municipios que, en

los marginados en la corona de aragón 287

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


un plazo mínimo, no consiguiesen la captura de quien hubiese cometido un
delito, o justificasen la imposibilidad de su captura. La Pragmática que orde-
naba el desarme de moriscos, se completó con un Real Edicte, publicado el 8
de febrero de 1563, que concedía tan solo cuatro horas para entregar las ar-
mas. Pese a tan estrictas disposiciones, el bandolerismo no cedió, quizá por-
que también se incrementó el celo de las autoridades. Son muchas las actua-
ciones de los Justicias, contra moriscos, por tenencia de armas, sobre todo a
partir de 1560. Vigilan la longitud de espadas o escopetas, y su porte, así Juan
Catalá en 1562 fue procesado porque, viajando de Alcira a Valencia, llevaba
un “pedrenyal”, de tres palmos y medio de largo, preparado para disparar
–“parat e armat, ab la pedra en lo gallet”–5. Los caminos eran cada vez más
inseguros, tenemos numerosas referencias de ello. En 1595, dos sastres que
viajaban hacia Valencia, fueron asaltados en Garraf; les salieron dos bandidos
por delante y dos por detrás, disfrazados con barbas postizas y pañuelos en la
cara, les despojaron de todos sus bienes6.

Este fenómeno no es particular de Valencia, sino que se extiende por
toda Europa como una secuela de las rivalidades señoriales de la Edad Media.
Ya en el siglo XIV se pueden detectar ciertas bandosidades nobiliarias en la
región valenciana, tan notorias como la de los Pertusa contra los Vilaragut
que implicaron a otras familias y necesitaron de la intervención mediadora de
San Vicente Ferrer para finalizar. Pero, cuando un conflicto terminaba empe-
zaba otro, con distintos protagonistas de forma que las tensiones no tenían
fin. De este bandolerismo nobiliario se va pasando a un bandolerismo rural y
ciudadano en el que sus actores no son nobles sino realmente bandidos, que
buscan la venganza y el lucro personal y en el que abundaban los moriscos.
Un ejemplo sobre este tipo de fechorías, lo tenemos en lo que le sucedió a un
pastorcillo de 13 años llamado Miguel Portugués, hijo de un labrador de To-
rrente que, en 15487 cuando estaba con el ganado en las montañas de Chiva,
se vio sorprendido por tres hombres preguntándole por aquel que le traía la
comida, cuando este llegó le mataron y le robaron cuanto llevaba, incluso la
ropa que vestía. Iban armados con ballestas y espadas y le obligaron a seguir-
les hasta la cueva Fermosa de Dos Aguas, donde permanecieron tres días, allí
se fueron juntando hasta 12 bandidos, “tots parlaven en algaravia”. En grupo

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna288

––––––––––––––––––––
5 ARV, Procesos Criminales, 2ª Parte, Caja 14/134.
6 ARV, Gobernación, Caja 4460, nº 1228.
7 ARV, Gobernación, Caja 4419, nº 391.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
8 Coses evengudes...Porcar. Nº 597, 610 y 613. Los bandidos fueron traídos  desde Alabalat de jardines a

fines de 1610. El 26 de febrero de 1611, colgaron a Timor y 6 de sus hombres, el 9 de mayo a otros 5 bandidos.

se fueron hacía el sur cometiendo fechorías, los vecinos de Callosa les tendie-
ron una celada abatiendo a algunos de ellos pero uno se escapó y les dio aviso,
se refugiaron en la montaña Vernisa, en esta huida el pastorcillo logró evadir-
se. No pretendo hacer un resumen de cada uno de los casos, además no son
estos los únicos, sino tan sólo una parte de los que se tramitaron ante la Real
Audiencia, ya que no se han conservado gran parte de ellos. Además, habría
que añadir los que se pudieron haber celebrado ante otros jueces, sobre todo
ante los justicias locales. En estos casos los malhechores, no siempre eran
identificados por actuar en grupo o banda, sino que detenidos uno a uno,
igualmente fueron procesados y penados. También se debe señalar que el tér-
mino bandolero se aplicaba con mucha amplitud, para referirse prácticamen-
te a todo grupo de gente armada que iba por los caminos –“roders”–, asaltan-
do a los viajantes, pero  muchas veces se trataba de clanes familiares enfrenta-
dos entre sí al igual que sucedía entre algunos nobles, a finales del XVI y prin-
cipios del XVII se agudizó el problema en algunas localidades, sobre todo por
la zona de La Ribera.

Se ha conservado algunos nombres de bandoleros y acuadrillados, la
mayoría de los casos porque los citan las pragmáticas o su proceso y condena
ha llegado hasta nosotros, pero muy pocos de estos bandidos alcanzaron no-
toriedad, pese a ser citados como “famos lladre”. Sabemos muy poco de las
circunstancias personales de la mayoría de ellos, apenas su nombre y los datos
de sus últimas fechorías, como es el caso de Joan Thomas Bohil, enviado a ga-
leras en 1598, o de Aussias Marqueset morisco que actuaba en la zona de Per-
puchent en 1609. De algunos otros se conservaría la memoria por su feroci-
dad, astucia u otra  sigularidad de su vida. Este podría ser el caso del grupo de
Miguel Timor, protagonista en los conflictos de la Ribera, que llegó a tener
una banda con unos 15 componentes, todos ellos originarios de  Alcira, Alge-
mesí, Carcagente, Guadasuar y otros pueblos de la Ribera. Pregonados sus
nombres se ofrecía, a quien los delatase, un premio de hasta 200 libras e in-
cluso el indulto. Al fin, en tiempos del virrey Marqués de Caracena (1606-
1615), fue detenido procesado y ahorcado, al tiempo que fueron ajusticiados
once de sus hombres8.

Hubo algunos personajes que lograron una fama local como bandole-
ros. Si aceptasemos la denominación popular, la nómina de los bandoleros va-

los marginados en la corona de aragón 289

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


lencianos sería elevadísima ya que, si unos cuantos se reunían para cometer
una fechoría, o se oponían en grupo a una orden de la autoridad, generalmen-
te se les aplicaba, sin entrar en más consideraciones, el calificativo de bando o
bandoleros. En 1636, Luis Navarro, originario de Onil, que era casado y vivía
como labrador en Albaida, pero debía haberse ganado fama de pendenciero
pues, don Cristobal de Milán, general de marquesado de Albaida, solicitó al
Capitán General que publicase un bando en en que se le persiguiese como
bandolero9. Se le imputan como crímenes los de ir armado y acuadrillado, que
en una ocasión mató a un hombre en Adzaneta, tiro un escopetazo a un tal
Masso en Onil, dejó manco de un arcabuzazo a Aussias Tormo, y saliéndole
al camino amenazó a Tomas Leon, que le debía dinero. Aunque se adjuntan
testimonios, nadie confiesa ser testigo directo de los hechos, todos repiten al
parecer las cosas que se dicen en la comarca, delitos que se le atribuyen, pero
este no fue condenado por  ninguno de ellos, lo que no impide que persista su
fama. Entre otros muchos bandoleros cuyos nombres y hechos han quedado
en el anonimato, nos llega la noticia de Pedro Chulvi, con ámbito de actua-
ción en las zonas montañosas del interior y cierta fijación en las instituciones
eclesiásticas. Su falta de repeto para los lugares sagrados se deja ver en varios
de sus hechos delictivos, en la iglesia de La Yesa cometió un asesinato, en otra
ocasión encendió su pipa en una vela del altar. En 1542, estando en Segorbe,
entró en la sacristía de una iglesia, robando cuanto encontró a su alcance. Por
estos delitos reiterados, la Iglesia lo juzgó y condenó como a un hereje.

Otro bandolero singular fue Mateu Vicent Benet, que nació a princi-
pios del XVII en Benimaclet, al cual se le llegaron a imputar 37 homicidios.
Fue “cap de cuadrilla”. En 1663, siendo época de carestía se intentó extender
el pago de la sisa de la carne, lo que  dio lugar a un levantamiento de los labra-
dores, que Benet aprovechó para intervenir frente al Virrey, pero fue sitiado
con todos sus hombres, en la localidad de Aldaya, muchos de ellos murieron,
otros huyeron por Quart. Benet claudicó, aceptando servir al rey en los tercios
de Italia, por tres años. A su regreso, en 1665, fue clamorosamente recibido
por sus paisanos. Pero quizá su  recuerdo le viene más de la mano de uno de
sus acuadrillados, que después del suceso de Aldaya se independizó, forman-
do su propia cuadrilla, se trata de Jose Artús, nacido en Valencia en 1618. Es-
te se inició cometiendo pequeñas fechorias y como asesino a sueldo de las

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna290

––––––––––––––––––––
9 ARV, Procesos Criminales, L-160. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


bandas rivales, se le atribuía el haber ayudado a Ramón Sanz de la Llosa a
deshacerse de su cuñado Jose Valls, dándole muerte en el convento de San
Francisco. En poco tiempo logró organizar una cuadrilla de hasta 30 hom-
bres, prácticamente dominaba toda la huerta de Valencia, cometiendo nume-
rosos asaltos y atropellos, algunos de estos crímenes por encargo de grupos ri-
vales entre si. Los Virreyes dictaron varios bandos para su captura, ofreciendo
una recompensa que de las 600 libras. Llegó a plantearse una situación de ri-
validad personal, entre Artús y el marqués de Astorga –Virrey de 1664 a
1666–. Artús llevó a cabo un intento para secuestrar del virrey Sant Roman.
Conociendo su costumbre de pasear por las tardes a la orilla del rio, acudió
con varios hombres, fue registrando todas las carrozas que pasaban, pero ese
día no acudió el marqués, salvándose de ser secuestrado. Este hecho se narra
en una Real Crida de 1666, en la que el virrey eleva la recompensa por la cap-
tura del bandido a 1200 libras. Las autoridades se sintieron insultadas e in-
tentaron un despliegue para la captura de Artus, pero este eludía cualquier
enfrentamiento directo, retirándose a zonas montañosas, o a Castilla (Sinar-
cas, Chelva, Utiel, Cañete...). En 1668, a su solicitud, la reina le concedió el
indulto, marchando a Nápoles a servir al rey, donde falleció.

No terminaron por ello las bandosidades, que persistieron sobre todo
en la zona de Elche y al norte de Castellón, y la zona montañosa de Cataluña
aunque los bandoleros irían perdiendo el apoyo popular, hasta que la constan-
te y cada vez más eficaz represión de los virreyes logró frenar sensiblemente
sus fuerzas.

II. Vagos, ladrones, blasfemos, violadores, jugadores...

Evidentemente, el enunciado de este apartado no es exhaustivo, se trata
tan sólo de agrupar una serie de delincuentes o delitos, la mayoría de los cuales
no son exclusivos de un grupo social (salvo el de vago que sí suele aplicarse ge-
néricamente). Desde un punto de vista penal, e incluso administrativo, los
malhechores se agrupaban en razón de ciertos delitos, los más reiterados, que
sirven de modelo o punto de referencia, por ejemplo, existía el apartado de los
Capejadors, que así se denominaba a los ladrones de capas, delito este cometi-
do con frecuencia, por tanto lucrativo. Debe tenerse en cuenta la importancia
de esta prenda y su coste, pienso que la capa y la espada eran los dos objetos
más buscados por los ladrones, pero más facil de ocultar transformar o vender

los marginados en la corona de aragón 291

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


lo era la capa, por ello había verdaderos especialistas en su receptación. A fina-
les de octubre de 1569, Pere Monia, argenter, se encontraba en las proximida-
des del convento de las Magdalenas de Valencia, eran las 8 de la tarde y hacía
fresco, por lo que este se arrebujaba con su capa. Le vio pasar un tal Miguel
Ferrando, dándose cuenta que no llevaba armas, se acercó empujándole y ha-
ciéndole caer al suelo, le dio un tirón a la capa y huyó. Pero fue reconocido,
siendo capturado a los pocos días e imponiéndole la pena de dos años de gale-
ras y destierro perpetuo10. Según criterio de las autoridades, la falta de una
ocupación más o menos fija, o el carecer de una profesión era indicativo no só-
lo de vagancia sino de comportamiento irregular y posíblemente de conducta
delictiva. En consecuencia, como ya he apuntado brevemente, se procuraba
llevar un control de quienes llegaban a la ciudad, sobre todo de la gente joven
y en especial a las mujeres, encomendando su asistencia y orientación al Pare
de Orfens, procurándoles trabajo como aprendices o servidores domésticos. 

Para ayudar al resto de desocupados, existía el cargo de Afermamoços,
que era un oficial municipal cuya misión consistía en asistir todos los días, a
primeras horas de la mañana, al lugar en donde se efectuaba la contratación
de braceros y trabajadores manuales que, habitualmente se llevaba a cabo en
la plaza de la Paja o en la del Mercado. Allí, al mismo tiempo, se controlaba a
quienes llevaban más de tres dias sin amo, lo que les señalaba como vagos y
candidatos a ser expulsados de la ciudad. Otras autoridades también ayuda-
ban al control de los vagos, asi los oficiales de Gobernación, si observaban al-
guna anomalía intervenían directamente, haciendo redadas periódicas entre
aquellos que no podían justificar su medio de vida. 

En 1564, a primeros de mayo, se produjeron varias detenciones. Los
supuestos vagos alegaron no serlo, así Juan de Torres, labrador, de origen na-
varro, dijo haber llegado a Valencia el martes santo, siendo detenido el jueves,
cuando estaba en el mercado. En el interrogatorio confiesa haber venido de
Barcelona, en compañía de un tal Solanes, sastre, que iba de camino a Sevi-
lla11, había dormido en una especie de pensión, junto al portal de Blanquerías,
su presencia en la plaza del mercado se debía a que intentaba, con poca suer-
te, encontrar trabajo.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna292

––––––––––––––––––––
10 ARV, Procesos Criminales, M-161.
11 ARV, Gobernación, Caja 4433, nº 724.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
12 ARV, Gobernación, Caja 4455, nº 1158. El proceso se sigue en Nules, siendo su señor don Cotaldo

de Centelles.

El mundo de los pordioseros es difícil de estudiar, ya que carecemos de
suficientes fuentes de información además, como toda sociedad, tiene sus
propias reglas no escritas, entre otras la de que sus miembros deben pasar de-
sapercibidos, procurar respetar la ley, huir de cualquier incidente y no provo-
carlos. En consecuencia, no es frecuente encontrar conflictos o procesos pro-
tagonizados por mendigos, ocasionalmente tropezamos con algún caso como
el de un joven pordiosero que, quizá por su poca experiencia perdió la calma,
revolviéndose contra sus provocadores y matando a uno de ellos. Se trata de
un tal Pedro Soria, mendicante de 24 años de edad, natural Balaguer en Cata-
luña, de donde había salido hacia tres años; confesó que, pidiendo limosna
había recorrido media España, llegado hasta Madrid y Sevilla. A principios
de 1590, iba de camino, en compañía de otro pobre; cuando se encontraban
entre Nules y Villareal, se cruzaron con dos jóvenes que iban a caballo, aque-
llos les dijeron que les ayudasen a descabalgar pero temiendo que se tratase de
una burla se negaron, de ahí vinieron los insultos, empujones y finalmente se
agredieron con piedras y bastones, uno de ellos –Domingo Sebastiá, labrador
de Nules– cayó al suelo y encima de él Pedro que le hirió con su cuchillo, fa-
lleciendo posteriormente a consecuencia de la herida. La sentencia fue de
destierro perpetuo de Nules, pagar una multa de 200 morabatines y cinco
años de Galeras, ya que el cirujano informó que, aunque iba con muletas, po-
día servir como remero12.

Entre los sintrabajo abundaba la picaresca, sobre todo los llamados falsos
mendigos. En este mismo año de 1590, se procesó a Joan Gascó, natural de
Francia, de unos 30 años de edad, que pedía limosna haciéndose pasar por co-
jo y que llevaba más de siete años pidiendo “por el amor de Dios”, por la no-
che dice “ques recull y dorm de nit en un espital que esta davant lo monestir
de Sanct Vicent, junt al forn y menja hon se troba y Deu li ajuda”. El caso es
que levantó sospechas de las autoridades, que mandaron reconocer su enfer-
medad, quizá para evitar posibles infecciones. El cirujano informó que, aun-
que llevaba las piernas fajadas, no tenía ningún mal en ellas. Al ir quitándole
las ropas que llevaba, se asombran de la gran cantidad de prendas que llevaba,
estaban duplicadas y superpuestas una a otras, en la balanza pesaron alrededor
de tres arrobas y seis libras. La condena que se le impuso fue de cien azotes y

los marginados en la corona de aragón 293

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


destierro del término de la ciudad por 10 años y en caso de contravención a
tres en Galeras años como remero13.

En 1580, eran tan frecuentes los desordenes que promovían los mendi-
gos que los Jurados de Valencia, ordenaron que se diese un pregón recordando
las normas que existían desde 1395 por las cuales los mendigos no podían pe-
dir sin licencia y estaban obligados a llevar “una senyal de plom penjat al coll”
que debía darles el Síndico. También se prohibía pedir, en la catedral e igle-
sias, a quienes estan arrodillados rezando ante el altar, pues les restaba devo-
ción. Tampoco podían pedir a la puerrta de las iglesias, si incumplían estas
normas serían azotados. Si eran peregrinos sólo podían permanecer tres días
en la ciudad14.

Los memoriales y justificación de cuentas de los Justicias Criminales,
suelen agrupar los delitos en distintos bloques, sin detallar las circunstacias de
cada caso, quizá por su menor entidad o reiteración. Este apartado es como
un cajón de sastre, en donde se engloban delitos menores a los que solo nos
podemos referir de pasada teniendo en cuenta que el nuestro es un trabajo de
síntesis. Se trata de delitos muy comunes, en su mayoría robos, infracción de
ordenanzas y riñas, que incluso podríamos haber incluido en otros conceptos,
ya que sus protagonistas encajan perfectamente en varios de los apartados que
hemos ido citando. Tenemos, por ejemplo, un proceso llevado ante el Gober-
nador, en el que se denunció  a Floriana Cruz, “dona de cadira”, de 27 años de
edad15. Se la acusaba de que el sábado anterior había ido a casa de Francisca,
mujer del hostalero Baldira, donde entró y salió tres veces, sin decir nada, has-
ta que la dueña la interpeló, preguntándole qué quería, sí es que pensaba ro-
barle algo. Las dos mujeres comenzaron a insultarse, hasta que apareció un tal
Vicente Sadorní, practicante de cirujano y sospechoso de ser el amante de
Floriana. Naturalmente, intervino en favor de su amiga diciendo a la otra que
“encara que era dona de cadira, era millor que no ella”. Se interpuso el marido
de Francisca y fue tan agria la discusión que, una noche, Sadorní se introdujo
en el burdel e intentó matar a su oponente sin conseguirlo. En el proceso,
Floriana negará la acusación, dice ser casada, tener dos hijos y que aquel día
solo paseaba por el “andador” del hostal de Baldira. Sin embargo, los testigos

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna294

––––––––––––––––––––
13 ARV, Gobernación, Caja 4455, nº 1149, Sentencia 7-5-90.
14 AMV, Manual de Consells, A-45, f. 165.
15 ARV, Gobernación, Caja 4473, nº 1480. La denuncia se presentó por Francisca Gonzales, mujer de

Vicente Baldira, hostalero del Partido, en el que trabajaba Floriana.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
16 ARV, Gobernación, Caja 4473, nº 1480. El Proceso se inicia el 8-11-1605 y dura tan solo ocho días.
17 Fori, III-22-12. Martín I el humano, en 1403.
18 ARV, Gobernación, Caja 4465, nº 1289. De él se dice que “Antoni Ros, escuder, es fullero y que juga

ab cartes florejades”.

no solo confirman la creencia de que tenía un rufian, sino que ella podría ser
la causante de la desaparición de alguna ropa del hostal. El proceso no llega a
terminar seguramente por desestimiento de hecho, de los denunciantes16. 

El juego era, para la moral de la época, un mal menor, no obstante los
fueros lo condenaban como fuente de otros males, por desatar las pasiones, la
violencia, sobre todo por las apuestas que se cruzaban, que habían llevado a
muchos a la ruina. Se jugaba y se apostaba a los naipes, los dados, e incluso las
birlas, allí donde pudiese intervenir la habilidad o el azar había también posi-
bilidad de hacer apuestas. Por eso, los juegos en general, sufrían un severo
control de las autoridades, con alguna excepción como podía ser el juego de
pelota en el que, según nos consta, también se cruzaban fuertes apuestas. En
Valencia había varios trinquetes pero quienes más los visitaban eran los
miembros de la nobleza, cuya afición por esta diversión era notoria, quizá por
esto tuviese con cierta tolerancia con su práctica. Para las clases populares
quedaban otras otros juegos como el del “canut” o la argolla. El juego y los
blasfemadores, son tratados conjuntamente  en los Fueros de Valencia, a los
que se dedica la rúbrica 21 de su Libro III. Los primeros fueros sobre el juego
se deben a Jaime I, en ellos no se prohibía el juego, tan solo formulaban solu-
ciones para los problemas derivados del juego, sobre todo en relación con las
apuestas. Más tarde, Jaime II, sí que prohibió las casas de juego, en 1301, lo
que fue reiterado, en 1403, por el rey Martín, el cual también hizo suyas las
normas referidas a quienes juraban, o blasfemaban, en los lances del juego,
mencionando a Dios, la virgen o “algunes parts leges o vergonyoses de ju-
rar”17. Posteriormente, las pragmáticas fueron repitiendo estas normas prohi-
bitivas sobre los juegos de azar, ordenando la actuación de la Justicia. No obs-
tante la pasión por el juego era muy difícil de desterrar, es frecuente encontrar
sanciones contra los jugadores. 

En 1599, fue denunciado ante el Gobernador, un criado del señor de
Bétera, no solo por jugar, sino por hacer trampas en el juego y emplear cartas
marcadas, por este procedimiento había ganado más de 80 reales a otros cria-
dos, que habían jugado con él18. Sobre las trampas y las cartas marcadas, en-
contramos un proceso de 1616, en él se trata de una redada contra los jugado-

los marginados en la corona de aragón 295

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


res, en que la que detienen con las cartas en el bolsillo a un tal Joan de Ala-
cant. Los jueces se dan cuenta que los naipes estan marcadas, lo prueban ha-
ciendo que uno cualquiera parta el mazo, alzando las cartas de cabeza salen
siempre reyes, mientras que si alzan de costado solo salen caballos y sotas, lo
que tachan de gran bellaquería19. En otra ocasión, siendo virrey el arzobispo
don Juan de Ribera, en 1603, este hizo que quemaran las puertas, la mesa y las
sillas de la casa de un apothecari, cerca del Portal Nou, por que era una casa de
juego. En 1611, se llevó a cabo una campaña contra los vagos, jugadores en
barracas fuera de la muralla y en casas cercanas al Burdel, que dio lugar a la
detención de unos doce jugadores –“jugadors de ventatge”–20. Aun así el jue-
go persistió en Valencia, todavía la pragmática sobre el Bien Común de 1647
insiste en la necesidad de perseguir el juego, al que hace responsable de mu-
chos males de “blasfemies, juraments, homicidis e perdició de bens”, las san-
ciones son de caracter económico prisión y destierro, tanto para jugadores co-
mo para expectadores, además de quemar en la plaza de la Seo, los objetos de
juego. 

Los violadores merecerían un estudio aparte. Tampoco es este un delito
exclusivo de los marginados sociales, sino que afecta al común de la sociedad.
Lo que sucede es que en la mayoría de las violaciones se intenta ocultar los
hechos, ante el deshonor que suponía para la mujer la pérdida de su virgini-
dad. Sin embargo, hecho un analisis de casi doscientos casos de violación, a lo
largo de los siglos XVI y XVII, observo como entre las mujeres agredidas pre-
ponderan las que trabajan por cuenta ajena, generalmente como criadas, to-
mando este término en su sentido más amplio. El violador suele ser el amo de
la muchacha, o un compañero de trabajo, que ronda a la doncella con halagos,
incluso regalos, para luego forzarla impulsivamente, utilizando la fuerza, al
mismo tiempo que el engaño, mediante falsas promesas de matrimonio. Con-
seguido su empeño, es normal que sigan manteniendo relaciones sexuales, es-
ta vez de mutuo acuerdo en sus citas clandestinas. El conflicto surge y se hace
público, cuando la mujer queda embarazada, sin obtener una respuesta sufi-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna296

––––––––––––––––––––
19 ARV, Procesos Criminales, I-1023. Los tahures actuan en pareja. En esta caso, se reunían a jugar en

una barraca fuera de la muralla, junto a las torres de Serranos. Estas redadas se llevaban a cabo periodicamente.
En 1574. entre otras “tafurerias”, se controló la casa de un tal Manuel Ferrando, en la calle de Xerea, en donde
se jugaba a “daus y gresca”, llevándose a cabo la detención de 15 jugadores que no tuvieron tiempo de escapar,
aunque algunos de ellos dijeros estar solo mirando. Los detenidos fueron 6 caballeros, 3 ciudadanos, 2 mercade-
res y el resto un notario, un doctor en derecho y dos menestrales.

20 ARV, Procesos Criminales, I-1023.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
21 Libre de Antiquitats (Transcripción de José Sanchis Sivera), Valencia, 1926, p. 254.
22 Tropé, H.: Locura y sociedad en Valencia (siglos XV-XVII), Valencia, 1994.

ciente del varón o, cansada de tanta dilación, denuncia a su violador-enamo-
rado, acusándole de incumplir su promesa de matrimonio.

Marginación no es sinónimo de delincuencia, aunque entre ambos tér-
minos existan muchos puntos de contacto, al menos en su uso coloquial. Vea-
mos algunos grupos que, por su etnia u otro rasgo común, tienden a agrupar-
se y requieren una mención separada del resto de la población. Su clasifica-
ción ha de ser un tanto casuística, en razón de ciertos condicionantes, pero
nos limitamos a aquellos grupos que tiene cierta entidad o que sufren, a nues-
tro entender, algún trato distinto del común de la población.

III. Locos, esclavos y libertos 

La condición de “orat”, “foll”, “furios” o “ignoscent”, se encuentra reco-
nocida en los Fueros de Valencia, al tratar de la capacidad para disponer, dán-
doles el mismo tratamiento que a los menores de ciertas edades, a los que in-
capacita para disponer de sus bienes y para testar. A los locos no se les llegaba
a marginar, mas bien se les aceptaba valorando su debilidad mental, en algún
caso exaltando el lado festivo de sus ocurrencias. Pero no se puede generalizar,
pues es bien sabido que si el padre Juan Gilabert Jofré fundó en Valencia en
1409 el primer manicomio, según se cuenta, porque un día fue testigo del
maltrato que unos niños daban a un orante, burlándose de él, al tiempo que le
arrojaban piedras. Este Hospital de los Inocentes, como entidad indepen-
diente, se integró en el Hospital General en 1512 y subsistía en la edad mo-
derna, ubicado en el area denominada la “Gavia dels orats” donde realmente
existía una jaula de hierro para recluir a los furiosos, que alcanzó cierta noto-
riedad a raíz de un incendio ocurrido el 15 de febrero de 1610, hacia las 10 de
la noche, del que se hizo responsable a “...un orat de les gabies, prenint per
força una canela a altre orat, que feya la ronda”, perecieron 14 locos, doce de
ellos quemados, ya que se encontraban encerrados en las jaulas, otros dos asfi-
xiados por el humo21.

Según los estudios de la profesora Tropé22 sobre el mundo de los locos
en Valencia y su mentalidad, en 1512 había en Valencia 108 hospitalizados,
con predominio de los hombres sobre las mujeres. En el hospital se les aten-

los marginados en la corona de aragón 297

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


día, facilitándoles vestidos, comida y alguna ocupación, de acuerdo con su ca-
pacidad, así la de hilar para las mujeres y pequeños trabajos en el propio hos-
pital, para los hombres. A los más cuerdos se les daba un cepillo –“bacín”– y se
les mandaba a pedir limosna para el Hospital, a la puerta de las iglesias, yendo
vestidos con sayos a cuadros de colores amarillo o azul. Salvo que hubiese or-
den judicial, no era obligatorio que el loco fuese recluido en el hospital, por el
contrario, podía permanecer en la casa familiar, siempre que su comporta-
miento no crease problemas a terceros ya que en este segundo caso, si se soli-
citaba la intervención del juez este, a su vez, pedía informe a los médicos y de-
cidía sobre la procedencia o no de su internamiento. Los locos, con su inocen-
cia y desenfado contribuían sin pretenderlo a exaltar ciertas festividades. El
propio hospital organizaba unas carrozas festivas, sobre las que se subía algu-
nos locos seleccionados, vestidos con aparatosos adornos y disparatados dis-
fraces. En 1622, con ocasión de las fiestas de la Inmaculada, se montaron dos
carrozas de locos, en una hombres y mujeres iban vestidos del sexo contrario,
en la otra la mayoría de ángeles. Su sola visión y ademanes provocaban la hi-
laridad de los espectadores, contribuyendo al éxito del desfile.

Esclavos en Valencia, los había ya en tiempos de los godos y de los ára-
bes. El rey Jaime I, trata de ellos y los fueros les dedican alguna atención, al
menos toda la Rúbrica I, del Libro VI. Todo individuo, enemigo de la fe cris-
tiana, era susceptible de caer en esclavitud, siempre que se considerase cauti-
vado de buena guerra. En consecuencia, podía haber esclavos de todas aque-
llos pueblos que habían entrado en contacto con mundo occidental, enfren-
tándose a sus creencias sobre todo religiosas. Un ejemplo válido para nuestro
país, es el de las islas Canarias que, conquistada por los castellanos, dieron lu-
gar a un bullicioso comercio de esclavos. Jerónimo Munzer, que visitó Valen-
cia a fines de 1494, le llamó la atención el comercio de esclavos procedentes
de Tenerife, refiriéndose a un mercader valenciano que había desembarcado a
87 de ellos, habiendo perdido 14 en la travesía los describe diciendo que: “Son
muy morenos, pero no negros. semejantes a los bárbaros; las mujeres, bien
proporcionadas, de miembros fuertes y largos y todos ellos bestiales en sus
costumbres, porque hasta ahora han vivido sin ley y sumidos en la idolatría”23.
La obtención de libertad del esclavo, situaba a este en plano de igualdad con
el resto de la población. Sólo quedaba cierta obligación moral con su antiguo

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna298

––––––––––––––––––––
23 García Mercadal, J.: Viajes de extranjeros por España y Portugal, Madrid, 1952, T. I, p. 339.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
24 ARV, Procesos Criminales, L-145.
25 Graullera, V.: “Delincuencia y vida cotidinana en el Burdel de Valencia del siglo XVI”, en La Prosti-

tution en Espagne, París, 1994.

amo, quizá como la de un hijo respecto a su padre. Si alguna vez se planteaba
alguna duda sobre su condición de liberto, bastaba que este pudiese demos-
trarlo con la carta de libertad o presentando testimonios suficientes, a juicio
de la corte, de haberla obtenido legalmente en su día. La esclavitud empezó a
decaer a principios de XVII, cuando se hizo menos rentable que contratar
jornaleros, a los que solo se pagaba cuando trabajaban, no teniendo ninguna
otra obligación con ellos, mientras que al esclavo había que comprarlo, vestir-
lo, alimentarlo, darle techo, cuidarlo en su enfermedad y evitar que huyese. La
mayoría eran criados, trabajadores manuales, ocupados en las tareas más pesa-
das, en empresas textiles, del curtido, en hornos... En 1615, Batiste Runio,
hornero en la plaza dels Ams, se levantó a la una de la noche para inciar sus ta-
reas “despertar lo moro pera que pastas y lo criat que posas la calfor”. Oyó rui-
do de riña en la calle pero no le dio tiempo a asomarse por tener la puerta ce-
rrada “...ab tres claus, per raho dels moros no se li fuixquen”24.

IV. Las prostitutas

En la Edad Moderna en las ciudades subsistían los ghettos medievales,
pueblas acotadas para el desahogo sexual de sus habitantes. La única regla
dentro de esas áreas urbanas era evitar el escándalo. Las gentes piadosas pare-
cían contentarse con que el comercio carnal no se ejerciese en dias sagrados,
sobre todo en Semana Santa y en los domigos y festivos, que se impidiese an-
tes de la misa. Cualquier población que se preciase tenía su burdel25, con
guardianes que mantenían la paz y con control médico semanal de las muje-
res. Pero se trata de una sociedad siempre dispuesta a redimir a las prostitutas,
ofreciendoles ejercicios espirituales y una dote para las que aceptasen dejar su
oficio y casarse. El siglo XVII, más puritano logró cerrar algunos burdeles, así
el de Valencia, pero realmente sólo consiguió perder el control de las prostitu-
tas que seguian ejerciendo allí donde podían. Con respecto a Valencia es cu-
rioso que en el “Llibre del Repartiment”, en que se recogen las promesas que
hizo el rey don Jaime a quienes colaboraron en la reconquista de Valencia,
aparezcan citadas como receptoras de algún bien o privilegio, algunas perso-

los marginados en la corona de aragón 299

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


nas cuya intervención en la conquista resulta bastante extraña, es el caso de
varias mujeres, las cuales aperecen mencionadas con la profesión de “mere-
trix”, término este que no ofrece ninguna duda sobre su actividad. Para mejor
explicarlo, tendríamos que comprender como se convivía en aquellos campa-
mentos militares de la Edad Media, que eran realmente una especie de aldeas
itinerantes, que contaban con un mínimo de servicios y, como había mucho
tiempo de inactividad, también debían disponer de algún sistema para esca-
par de la monotonía y distraer su ocio. Algunas mujeres que convivían con las
huestes, asistiéndoles como sabían o podían, preparando comidas, cuidando
enfermos o prestando otros servicios. Es posible que alcanzasen el favor del
rey, ya que su modesta aportación, de algún modo pudo contribuir a la estabi-
lidad del campamento militar. 

Ganada la capital al Islam y ocupada por los cristianos, las prostitutas
se instalaron en Valencia, como podía hacerlo un tabernero, un zapatero o
cualquier otro profesional. Aunque no todas esta mujeres estaban claramente
identificadas como profesionales del amor, su actividad las popularizaba. La
sociedad siempre ha solido diferenciarla rápidamente y tendiendo a margi-
narlas. Las más “populares”, se instalaron en una zona fuera de la muralla ára-
be, cerca de la puerta de Roteros, en la barriada de este nombre, un área que
quedaría integrada dentro de la ciudad, cuando se amplió la muralla por los
cristianos, en 1365.  Para evitar el pecado, el contagio, o el mal ejemplo, las
gentes más pudorosas procuraron una mayor marginación del barrio. Al ir
creciendo la demografía urbana, se hizo necesario el más absoluto aislamien-
to, ya que el Burdel llegó a colindar con las casas de vecinos, por ello tuvo que
cegarse las calles que conducían a él, incluso fue rodeado  con un elevado mu-
ro, dejando tan sólo una puerta de acceso. Un portero vigilaba la entrada, im-
pidiendo el paso de aquellos a quienes lo tenían prohibido por orden judicial,
recogiendo las armas, ya que estas no se podían introducir en el burdel. 

El Burdel de Valencia era bastante singular respecto a los restantes ba-
rrios. Ubicado intramuros pero alejado del centro urbano, próximo a la More-
ría y al espacio destinado a ciertas actividades gremiales consideradas insalu-
bres o molestas como la de los curtidores. El  Burdel, ajeno a cuanto le rodea-
ba, disponía de su propio ambiente, en su interior había dos o tres calles for-
madas por unos hostales, alrededor de 15 en su mejor época, aunque su nú-
mero oscilaba en razón de la demanda. En las relaciones que se hacen en el si-
glo XVI para el pago de la Tacha Real, el número de hostales varía entre un
mínimo de 7 en 1542 a un máximo de 11 en 1552, pero son datos poco fiables

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna300

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


dado su fuente, de caracter fiscal, prueba de ello es que en 1534 se relaciona
también 11 hostales,  pero haciendo constar que hay otros 9 hostales vacios.

Algunos hostales disponían de una zona de recreo, llamada paseo o “an-
dador”, que, en una ocasión describen diciendo que “...lo andador de dit hostal
esta separat del cos del hostal, tenen les dones de cadira sos aposientos y case-
tes, hon dormen y tenen son hasiento y en cascuna de dites casetes y ha dos
portes, una que hix al andador y altre carrer principal en el qual aquelles  se se-
guen...”26. Los domingos y festivos quedaban cerradas todas las puertas bajo
llave, no pudiendo hacerse el amor antes de la misa, prueba de ello es que algu-
na mujer, ocasionalmente, fue sancionada por atender a algún cliente “ans de
alsar a deu”. A lo largo de este andador se ubicaban unas casitas individuales,
que eran arrendadas a las prostitutas, en donde estas ejercían su profesión, con-
tando con cierta autonomía respecto a los hostales a los que estaban ligadas.
Cada mujer cuidaba de su casita con esmero, blanqueando sus fachadas, po-
niendo flores y arreglándolas según su gusto. Las había que tenían un pequeño
patio en la parte trasera, muy útil en los meses calurosos. Todos los viajeros,
que vistan el Burdel valenciano en la época, coinciden en destacar que su as-
pecto y ambiente, por lo general muy agradable. También resaltan la sensación
que les producen las propias prostitutas, cuya apariencia estaba alejada de toda
sordidez. A las mujeres se las podía ver sentadas, a la puerta de su casita, espe-
rando la llegada de clientes, o charlando desenfadadamente con los hombres,
llevando sus mejores vestidos y luciendo afeites cuidadosamente aplicados.

De la vida cotidiana en el Burdel, también es de destacar el cuidado con
que el municipio disponía los aspectos sanitarios. Cada semana acudía un
médico a revisar a las mujeres, retirando a aquellas que encontraba enfermas,
prohibiendo el ejercicio de la profesión a las que tenían el período o cualquier
tipo de enfermedad, sobre todo las de carácter infeccioso. Las mujeres que
pretendían ejercer la prostitución en el Burdel de Valencia, debían solicitar
previamente una licencia al Justicia Criminal de la ciudad, lo que no estaba
permitido a las menores de 20 años. En caso de infracción, se hacía responsa-
ble al hostalero del burdel que la había acogido, así le sucedió en 1532 a Bal-
tasar Alegre, por tener trabajando una prostituta sin licencia: “Item, lo primer
del mes de juny dit any, rebe lo dit magnifich Justicia, de Baltasar Alegre, hos-
taler del Bordell, perque consentí que Beatriu Dalsian, fembra publica del seu

los marginados en la corona de aragón 301

––––––––––––––––––––
26 ARV, Procesos Criminales, A-426. Se trata de un proceso, como más adelante veremos, en relación

con un robo cometido en el recinto del Burdel, en 1588.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


hostal, guanyas sens licencia del dit magnifich Justicia, contravenint als sta-
bliments de la dita ciutat de Valencia...”27.

La tolerancia de las autoridades con la práctica controlada del comercio
carnal, no  descuidaba los aspectos morales, de ahí los constantes intentos de
redimir a estas mujeres de la vida de pecado. Dos eran los sistemas más utili-
zados, uno consistía en que, cerrándose el Burdel en Semana Santa, durante
este período de inactividad forzada, las mujeres públicas eran recluidas en el
llamado Convento de las Arrepentidas, donde se las adoctrinaba, dándoles
charlas piadosas, incitándolas para que abandonasen la prostitución. Otra for-
ma de redimirlas consistía en llevarlas al convecimiento de que debían casar-
se, lo que no todas aceptaban. Para fomentar estos matrimonios, el municipio
disponía de unas ayudas económicas que, a modo de dote, se entregaban si la
prostituta se casaba y abandonaba esta profesión28.

El número de mujeres públicas que trabajaban en el burdel, era muy
irregular, dependía de muchos factores externos, en razón de la demanda que
podía crecer o disminuir, como era el caso de los días festivos, también podía
haber más concurrencia de forasteros en tiempo de mercado, de cosecha, o
sencillamente podía influir el hecho de que fuese invierno o verano, en rela-
ción con el clima, o que el día alargase más o menos. Parece ser que, siguien-
do el compás de la economía ciudadana, los mejores tiempos del Burdel de
Valencia se encontrarían a finales del siglo XV. El viajero Lalaing, que estuvo
en Valencia en octubre de 1501, visitó el Burdel, del que escribe con admira-
ción, refiriendo que había entre 200 y 300 mujeres ejerciendo tal profesión29.

La mayoría de las mujeres públicas procedían de otros reinos o localida-
des, quizás para eludir problemas personales o familiares, por ello es frecuente
que se las conozca con un apelativo que recuerda su población de origen, así
encontramos a Úrsula La Aragonesa, Gostança de Murcia, Isabel La Portugue-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna302

––––––––––––––––––––
27 ARV, Mestre Racional, 6211, f.10.
28 Sobre el Burdel de Valencia puede consultarse: Carboneres, M.: Picaronas y Alcahuetas o la mancebía

de Valencia. Apuntes para la historia de la prostitución desde principios del siglo XIV hasta poco antes de la abolición de
los Fueros, Valencia, 1876; Graullera Sanz, V.: “Un grupo social marginado: las mujeres públicas (El Burdel de
Valencia en los siglos VI y XVII)”, en Actes du Premier Colloque sur le Pays Valencien a l’epoque moderne, Pau-
Francia, 1980, p. 75-98. Pérez García, P.: La comparsa de los malhechores. Valencia, 1479-1518, Valencia, 1990.
Narbona Vizcaíno, R.: Pueblo, Poder y Sexo. Valencia Medieval (1306-1420), Valencia, 1992. 

29 Garcia Mercadal, J.: Viajes de Extranjeros por España y Portugal, Valencia, 1952, T. I, p. 479. Lo des-
cribe: “En ese sitio hay tres o cuatro calles llenas de pequeñas casas en cada una de las cuales hay muchachas
muy ricamente vestidas de terciopelo y de seda, y habrá de doscientas a trescientas mujeres”.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
30 ARV, Justicia Criminal, 33, Sentencia de 26 mayo 1553.
31 ARV, Justicia Criminal, 34. El 20 de julio de 1568 se ordenó a José Uso la visita al Burdel, bajo pena

de 30 días de prisión: “Se li mana que no vaja ni entre en lo dit Partit, si no será dia de diumenge o festa de dia”.
32 ARV, Procesos Criminales, M-69. Otro caso, con el que guarda cierta semejanza, es el de Berthome

Rumbau (ARV, Procesos Criminales, 2a.parte, 75/819), marinero de 25 años, que hacia el mediodía del domingo
12 de agosto de 1571, se fue al burdel de Valencia en donde hizo el amor con una tal Ventura a la que pagó 6 di-
neros. Discutieron porque la mujer le pedía más dinero, intervinieron varios jovenes que además de expulsarle
del Burdel le dieron una paliza.

sa, Francisca La Sevillana, Isabel La Toledana, Isabel La Castellana, Isabel La
Sevillana, todas ellas localizadas en los libros del Justicia del año 1504.

Tampoco la autoridad descuidaba sus obligaciones, manteniendo un
control efectivo sobre visitantes y clientes. La medida más eficaz es la de
prohibir la entrada en el recinto a quienes provocaban incidentes, incluso se
les fijaba unos límites, para que no se pudiesen aproximar a las calles circun-
dantes. En 1553, se expulsó del Burdel a Miguel Joan Scals, hijo de Bertomeu
hostalero del mismo Burdel. La Corte del Justicia Criminal determinó que
“...lo bandeja del Publich de la present ciutat y de cent pasos fora los cantó del
fuster, sots pena de correr la ciutat ab açots y de vint y cinch dies de presó”30.
Otras veces no es necesario ser un alborotador para que se le expulse del Bur-
del, hay quienes son tan asíduos que abandonan el trabajo, sus propios intere-
ses y familia, hasta el extremo que el Justicia Criminal tiene que intervenir,
prohibiéndoles visitar el Burdel en días que no fuesen domingo o festivo31. 

La comisión de delitos en el Burdel no se da con excesiva frecuencia,
aunque sí se puede constatar alguna riña o enfrentamiento, casi siempre por
cuestión de celos, excesos de los rufianes, o pendencias de los “valentons”. En
1562, un joven llamado Martí Aussias,  aragonés, de paso por Valencia, fue a
visitar el Burdel con unos amigos, allí solicitó los servicios de una mujer del
hostal de Miguel Angel, a la que luego no quiso pagar. Intervino el hostalero,
recriminándole su actitud, pero el joven no cedió, le dijo a la mujer que sí que-
ría cobrar que se lo pidiese a su rufian. La oportuna intervención de la autori-
dad impidió que se produjesen violencias en aquel momento. Imprudente-
mente, Martí regresó al Burdel el día siguiente, serían las 8 de la tarde cuan-
do, sin saber de donde le venía, recibió un fuerte golpe en la cabeza pero con-
siguió salir huyendo, cubierto de sangre. Posteriores testimonios hicieron sos-
pechar de determinado rufian, aunque no demostraron su culpa32.  Este tipo
de problemas es el más frecuente, muchos jóvenes iban al Burdel con la sola
intención de pasar el rato, bromear con los amigos, o conversar con las muje-

los marginados en la corona de aragón 303

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


res. Estos grupos de ociosos, eran los que más veces se veían complicados en
conflictos de burdel. En 1582, a principios de marzo, Hieroni Maior fue con
unos amigos al Publich de Valencia a pasar un rato –“folgarse, chacotejar y pa-
sar el temps”–, al cruzarse con Luisa Martinez, “dona de cadira”, en son de
broma le cogieron una cinta, a sus protestas acudió su rufián, Pere Bosch, de
19 años. De las palabras pasaron a las armas, Hieroni recibió heridas que le
causaron la muerte pocos días despues33. 

Los hostales formaban realmente la base en la organización del burdel.
Al frente de estos establecimientos figuraban los hostaleros, que eran arren-
datarios del local, que solían vivir en el mismo edificio con su familia. En un
contrato de arrendamiento de un hostal acordado en 1542, el propietario Mi-
guel Johan Sanç, ciudadano, alquiló por 38 libras y 17 sueldos anuales el hos-
tal de su propiedad, cantidad que se abonaría mensualmente34. Los hostaleros
se preocupaban de buscar y contratar a las mujeres encargadas de atender a la
clientela, pactando con ellas las condiciones económicas, intercediendo ante
el Justicia para que se les otorgase la licencia como mujeres públicas. El hosta-
lero atendía las necesidades materiales de las mujeres dependientes de su hos-
tal, facilitándoles alimentos, alojamiento, vestidos y asistencia en caso de en-
fermedad. Las mujeres públicas quedaban obligadas a abonar los servicios que
recibían, a respetar las normas del establecimiento, atender a los clientes, no
cometer fraudes y en general una serie de pequeñas normas que regían en las
costumbres de cada hostal. 

En los hostales se servía comidas y bebidas, se cantaba, bailaba y se or-
ganizaban diversiones en las que todos podían participar, disponiendo de ha-
bitaciones para uso particular. Pero el ambiente no era tan idílico, como pare-
ce que lo estamos describiendo, además de los habituales escenas de celos, en-
vidias, competencias..., la actuación de ladrones, descuideros, rufianes y otras
gentes de mal vivir solía provocar conflictos y disturbios. Para evitar estos
problemas existía la figura de Regente del Burdel, que era una especie de de-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna304

––––––––––––––––––––
33 ARV, Procesos Criminales, P-429.
34 ARV, Protocolos, 1223. Notario Esteve Inça, en 14 junio de 1542. Se trata de un arriendo por dos

años, se incluye un inventario de bienes existentes en el hostal, valorados en 70 libras 14 sueldos, que resumo: 6
llits ab sos petges, 1 papillo de llens de casa 6 matalafs usats de llana, 1 papillo de fil en pua, 6 vanoves usades, 1
cortinatge a llistes, 12 llansols grans y migans, 10 cortines de purzell, 2 caixes de tall Barcelona, 5 morfegues, 12
coxineres seda negra, 2 caixes tall Barcelona velles, 7 devantalls de llit, 2 taules, 2 banchs a menjar, 3 flaçades
blanques, 6 coxineres de llens velles, 12 coxins, de fluxet y ploma, 6 coxineres de ploma, 1 papallo de llens de fi-
let , 1 caixa de mig tall Barcelona.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
35. El apelativo de “dona de cadira” se aplicaba a las que tenían arrendada alguna de las casitas indepen-

dientes de los hostales, frenta a las cuales se sentaban a la espera de ser solicitadas. También se las llama “dona
avol” -mujer mala-, “fembra publica”, “dona cantonera” y de alguna manera más.

36 ARV, Procesos Criminales, A-426. Se trata de un recurso, presentando contra una Sentencia del Jus-
ticia Criminal que condenaba conjuntamente a Joan Catalá, a su mujer Angela Escrivana y a la hija Catalina, a
pagar 70 libras, a Ana María, prostituta de 26 años, que hacía tres meses había venido de Zaragoza y Barcelona,
para trabajar en el hostal de dicho Catalá. Por negligencia en la vigilancia del hostal.

legado del Justicia Criminal, entre cuyas responsabilidades estaba la de con-
trolar la prohibición de introducir armas, de detener a los alborotadores y de
informar al Justicia de las infracciones cometidas, a efectos de que se sancio-
nase a los culpables. Era inevitable que dentro del área del burdel, se cometie-
sen delitos, lo más frecuente eran los robos comunes, casi siempre por descui-
deros pero, tratándose de un recinto cerrado, resultaba bastante arriesgado,
por las dificultades de salir del propio recinto sin ser descubierto e indentifi-
cado. Ocasionalmente, se producía algún robo de cierta importancia. Hay que
tener en cuenta que en el Burdel circulaba bastante el dinero, las mujeres pú-
blicas poseían joyas, prendas de vestir de cierto valor y otros objetos persona-
les que podían despertar el interés de los ladrones. Uno de los problemas que
debe atender el Justicia, con cierta frecuencia, es el de las reclamaciones pre-
sentadas por las mujeres públicas contra prestamos abusivos de los hostaleros.
Las prostitutas, ante el capricho de una joya o un vestido, no dudaban en obli-
garse, sin meditar en la obligación, entre otras condiciones impuestas estaba
la de no abandonar el hostal hasta no haber liquidado todas sus deudas, esta
norma las ligaba indefinidamente al hostalero que les hacía el préstamo, al
menos hasta liquidar su obligación, de hecho se establecía una dependencia,
que el hostalero podía controlar, prolongándola indefinidamente.

Dentro del Burdel, la vigilancia se organizaba pensando más en los al-
borotadores que en los amigos de lo ajeno. Quizá por ello no le resultó muy di-
fícil a un ladrón que, el 23 de enero de 1588, día de San Sebastián, mientras las
mujeres asistían a misa en la cercana Cofradía de los Ciegos, accedió a la casita
de Ana María, “dona de cadira”35, dependiente del hostal de Catalá, apoderán-
dose de todas las joyas y dinero que pudo encontrar. Al regresar de misa, Ana
María vio su puerta forzada, descubriendo el robo y presentando denuncia an-
te la Audiencia contra el hostalero al que consideró culpable por negligencia
en la vigilancia36. Joan Catalá se defendió alegando que estaba en el hostal,
aunque enfermo, encamado, pero su hija vigilaba la puerta de acceso al anda-
dor, que permaneció cerrada toda la mañana. El ladrón debió entrar por los te-

los marginados en la corona de aragón 305

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


jados, saltando los muros o por la puerta trasera. Solo el delito pasional, que es
imprevisible, podía darse con cierta frecuencia. Además, por privilegio de rey
Juan el grande, padre de Fernando el católico, cualquier delito o infracción co-
metida dentro del Burdel sufría un especial agravamiento37. En consecuencia
los que mantenían una disputa, dirimían sus querellas saliendo fuera del recin-
to, recogiendo sus armas, que al entrar habían depositado, y batiéndose en ple-
na calle. Es muy frecuente que se cite “els cuatre cantons del bordell” como el
lugar donde se produce una riña o se encuentra un hombre herido.

El modelo de Burdel valenciano, no es exclusivo de esta ciudad, sino
que prolifera en casi todas las ciudades del mediterráneo, y fue el que se siguió
en otras localidades del reino en la que, quizá por su menor densidad demo-
gráfica, no huvo necesidad de aislar el recinto, bastaba con ubicarlos a las
afueras de la población. A veces, servía para tal fin la posada instalada al bor-
de del camino, donde paraban los viajeros y se podía comerciar el sexo con
cierto anonimato. A esta posadas acudían mujeres de vida licenciosa, con o
sin la colaboración del ventero. En abril de 1569 el Bayle de Cotes detuvo a
un tal Andreu Lopez, de 24 años, acusado de rufián. Reconstruidos los he-
chos, a través de testigos, se supo que había llegado días antes, con varias mu-
jeres, al hostal de Cotes que estaba emplazado en el camino Real de Algeme-
sí a Alcira.  Joan Belmonte, el hostalero, cuenta que dos mujeres, que iban en
el grupo, siguieron su camino y una tercera llamada Ana Sánchez, se alojó allí.
Cada día salía del hostal, durante 3 ó 4 horas, desplazándose a Algemesí, sos-
pechandose que –“sen anaba ab uns y altres per los camps e palmars, a jaures
carnalment ab aquells”, mientras tanto Andreu permanecía en el hostal, ju-
gando a las cartas con los transeuntes y diciéndoles que disponía de una mujer
en el hostal, e incluso se comentaba que había entrado en contacto con la
arrendataria de la mancebía de Algemesí. Era evidente su condición de ru-
fián, por lo que fue conducido, preso, ante el Justicia de Valencia38.

No siempre se disponia de un barrio o zona dedicada a tal fin de mer-
cado sexual. En poblaciones menores, he podido constatar la existencía de ca-
sas destinadas servir de burdel, el caso de Sagunto en donde se cita a una tal
Ana Yolant como “mare de les dones del publich” en 1565. En Sueca, cuando
se trata en 1563, del arriendo del Publich de la villa, que se menciona en 1584,

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna306

––––––––––––––––––––
37 Aureum opus..., Valencia, 1515. Juan II. Privilegio VI, f.207.
38 ARV, Procesos Criminales, A-243. A fines de 1569 fue dictada sentencia, cuyo texto no se unió al

proceso, pero que debió ser de destierro, pena que se solía aplicar en estos casos.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
39 ARV, Procesos Criminales, 2ª Parte, Caja 1/2. Sólo trabajó ocho días en el hostal.

con ocasión de que el Justicia, fuese buscando a un criminal, al que encontró
“en una cambra de una dona de cadira del dit publich”. He verificado la exis-
tencia de burdeles públicos en Valencia, Sueca, Alicante, Játiva, Sagunto, Al-
gemesí, Alzira, Segorbe, Castellón, Orihuela... en la mayoría de ellos había un
personaje que asumía el compromiso de mantener la paz del lugar, en el caso
de Valencia era el Regente, en otros era llamado el Pare o la Mare del Bordell.
Este se comprometía con la autoridad local a impedir el uso de las armas en el
recinto, que no hubiese rufianes, ni se jugase públicamente. Más o menos, que
se cumpliesen las normas de orden público.

En un siglo tan violento como es el XVI, al menos respecto al reino de
Valencia, el Burdel resultaba ser un remanso de tranquilidad, como si existiese
un pacto o convenio de no-agresividad, con el solo fin de mantener la paz den-
tro de él. A fines del XVI se inciaría una lenta decadencia del Burdel de Valen-
cia, que persisitiría hasta su extinción, en la segunda mitad del siglo XVII. Fray
Pedro de Urbina, arzobispo de Valencia, que desempeñó también el cargo de
Virrey, tuvo una especial preocupación por eliminar las mujeres públicas, fue el
promotor de la Galera o cárcel de mujeres pecadoras. En 1651 publicó una
Crida, ordenando que las mujeres mundanas, escandalosas y de mal vivir y las
alcahuetas, cambien de vida, debían “posarse a servir, o estant en ses cases,
tracten de fer faena de ses mans”, o salgan de la ciudad en el plazo de diez días,
de lo contrario que fuesen llevadas a la Galera del portal de Quart.

V. Los rufianes

La mayor lacra de los burdeles eran los rufianes, que movían a las muje-
res de una población a otra, o de feria en feria, para que su rendimiento fuese
mayor, luego les quitaban las ganancias. En otros casos, rondaban a las donce-
llas a las que, tras enamorarlas y conseguir sus favores sexuales, las iniciaban
en la prostitución. En 1511, un tal Nofre Coymbies, fue procesado como ru-
fián, por tener a una mujer llamada Angela, alojada en el hostal de Anton Ra-
ga, con la intención de vivir de sus ganancias –“del quest de aquella”–. Luego
se pudo comprobar que ella tenía licencia del Justicia Criminal para ejercer
como prostituta, pero no podía hacerlo fuera del Burdel, en consecuencia am-
bos fueron condenado a ser azotados39. En 1521, la sanción por ser rufián de

los marginados en la corona de aragón 307

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


una mujer del burdel, le costó a un tal Joan Rodrigues, pagar una multa de 19
sueldos. Un caso semejante tuvo lugar  en 1568, cuando Luis Salazar, velluter,
de unos 20 años de edad, fue acusado de vivir a costa de una prostituta
–“...prenia del quest que aquella feya, liurant son cos a les persones que ab
aquella se jahien carnalment”. Al parecer la había llevado a “Catalineta, la
blanqueta”, del hostal de Peris, a Sueca y Alzira. No lo negó Salazar pero dice
que solo fueron 12 días y no tomó nada de su dinero. El Justicia le condenó, a
servir como soldado en la Bandera de don Gregorio de Maqueda, o recibir
100 azotes y sufrir destierro40.

Resulta difícil determinar el número de rufianes que pudo existir en un
momento concreto. En principio, como el rufián lo que trataba era vivir con el
menor esfuerzo de su parte, una posibilidad es hacerlo a costa de la ganancia
de una mujer, o de varias mujeres, lo que podría calificarse de proxenitismo.
Eran muchos los aspirantes al calificativo de rufián, incluso alguno de ellos
bastante precoz. En 1576, fue procesado un tal Juan Ramón, que decía ser za-
patero, denunciado por agredir a una prostituta. Un día, estando con Mariana
Penya, “dona de cadira” del hostal de Peris, le propuso ser su rufián, ella le
contestó irónicamente que acceder a su deseo sería tanto como venir a menos
–“seria venguda de cavall a rossi”–, lo que irritó al joven quien, sacando un cu-
chillo, le cruzó la cara con un profundo corte. En los interrogatorios negó los
hechos, no había testigos, su defensor alegó que el muchacho tan sólo tenía
14 o 15 años, aunque su aspecto era de 19, los que le conocían le calificaban
como frecuentador del Partido. En todo caso el proceso se archivó inconclu-
so, bien por su minoría de edad o quizá porque Mariana se fue de la ciudad41.

A la condición de chulos solía unirse la de vagos y amigos de lo ajeno; los
rufianes eran individuos bien conocidos por la Justicia que los detenía e menu-
do, por una u otra causa. Los acusados son casi siempre los mismos, sus nom-
bres se repiten en las listas de delincuentes, como sopechosos de diferentes de-
litos. Resultaba difícil demostrar la condición de rufián de una persona, pero
los sospechosos tampoco ocultaban el hecho de vivir a costa de las mujeres,
aunque cuando se les preguntaba por su trabajo solían declarar que tenían un

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna308

––––––––––––––––––––
40 ARV, Mestre Racional, 6194, f. 41, en 1521. ARV, Procesos Criminales, P-248. Terminado su servicio

militar debía aportar certificado ante la Audiencia.
41 ARV, Gobernación, Caja 4440, nº 897. Los hechos ocurrieron entre las 9 y las 10 de la noche cuando

más concurrencia había en el Burdel , según la mujer de Polo, el hostalero a esas horas “hi sol haver gran concurs
de gent que ix y entra, paseja, y part está parada a les portes de les casses de les dones que guanyen en la cadira”.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
42 ARV, Procesos Criminales, G-374.
43 ARV, Procesos Criminales, G-471. Beatriz fue interrogada en 1599, a raíz de su visita a la cárcel para

identificar a Gil.

oficio, quizá fuese el que en alguna ocasión intentaron aprender, lo cierto es que
cuando se les interroga manifiestan que hace tiempo que no lo practican, lo que
se suele contradecir con el hecho de que no parece faltarles dinero para sus gas-
tos, iban bien vestidos y se pasaban el día de taberna en taberna, ocupados en
juegos de azar, armando alboroto y aprovechando algún descuido para apro-
piarse de lo ajeno. En 1564 el Justicia Criminal de Valencia impuso sanción,
acusándoles de rufianismo, a 82 individuos, con un importe total de las sancio-
nes de 2.789,8 sueldos. Aunque las sanciones tienen una gran oscilación, su
importe varía de 20 a 160 sueldos, la cifra que más se repite es la de 60 sueldos,
que se impone a 41 de estos rufianes. En algunos casos la sanción se imponía a
la mujer, así sucedía cuando el varón era un eclesiástico, pero no encontramos la
pauta que seguían los jueces para imponer la sanción a uno u a otro, quizá este
era uno de los casos en que el juzgador debía regirse por su “bon seny”.

Las autoridades, cuando crecían las protestas de los vecinos, ordenaban
una redada de gente de mal vivir, que casi siempre iba dirigida contra quienes
tenían fama de ser rufianes. En 1593, se pidió al Regente del Partido que con-
feccionase una relación de “homens mal opinats y viciosos”, este dio el nombre
de ocho individuos junto al de la mujer que explotaban y el hostal del que de-
pendían42. Seis años más tarde, en 1599, se repiten los hechos, fueron deteni-
dos varios rufianes, llevados a la cárcel e interrogados. Entre ellos estaba un tal
Gil Navarro, matalafer, que era rufian de una “dona de cadira” del hostal de Pe-
dro Hernandez. Una antigua novia de este fue a visitarle y contó al juez su pro-
pia experiencia. Beatriz Mora, que así se llamaba, era natural de Astorga y te-
nía 28 años. Contó que, diez años antes, conoció a Gil en Zaragoza teniendo
amores con él, se fueron juntos a Teruel en donde la puso a trabajar en la casa
pública, donde ya tenía a otra mujer llamada Gracia La Catalana. Tres o cuatro
meses despues se fueron a Gandía, de allí a Valencia, en donde permaneció un
año trabajando en el hostal de Pedro Hernandes. Luego regresaron a Zaragoza
y de burdel en burdel, fueron a parar a Segorbe en donde se casaron, aunque
ella no dejó su trabajo de prostituta. Confesó que aunque Gil le pegaba, y que
tenía varias cicatrices de cuchilladas, siguieron viviendo juntos en Barcelona,
luego en Zaragoza, donde finalmente la abandonó43.

los marginados en la corona de aragón 309

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


El caso de la prostitución itinerante debió ser bastante frecuente. Los
rufianes, enterados de la celebración de una feria, mercado, o otro festejo al
que concurriese mucha gente, acudían a ellos con el fin de explotar sus habili-
dades en el juego, el timo o el robo. Para completar su suerte, se hacían acom-
pañar de alguna amiga que  les ayudase a sostener el gasto, prostituyéndose.
Cuando no disponían de voluntarias que les acompañasen, acudían al burdel
para intentar convencer a alguna, a las buenas o a las malas. Si no había feria,
a veces iban de pueblo en pueblo, buscando la ocasión para entablar una par-
tida de dados, o cartas, al tiempo que ofrecian los servicios de su compañera.
En 1572, un tal Tomás Navarro, fue acusado de rufianismo, algunos testigos
así lo confirman. El hostalero de Pobla de Vallbona dice que estuvo en su hos-
tal, sito en el Camí Real, acompañado de otro hombre y una mujer, creen que
eran “dona publica e rofia”, mientras estuvieron allí, ella ganó con unos “mori-
tos de Benaguacil”. Después se fueron a Bétera, cuyo hostalero recuerda a la
mujer, de unos 25 años “recia morena, de morros grossos” originaria de Tude-
la. La sentencia estimó demostrada la condición de rufián de Tomás y le con-
denó a salir desterrado del reino en el plazo máximo de 6 días44. 

Si estos temas, referidos a la marginación y la delincuencia, se hubiesen
estudiado en el ámbito local podría haberse ofrecido una panorámica aún más
amplia. Esta información la he obtenido a través de los procesos del Justicia
de Valencia, sólo ocasionalmente encuentro casos ocurridos en otras pobla-
ciones, la mayoría de las veces en vía de recurso. Valga como ejemplo el inci-
dente ocurrido en Villareal cuando, a finales de julio de 1607 se trasladaron a
esta localidad para asistir a las fiestas de Santa Ana, una tal Mariagna Pardo
“mare del Publich de Castelló”, acompañada de Juana que era mujer pública.
Un carnicero de Valencia llamado Pedro Montoya que estaba por allí, invitó a
Juana al hostal de Sorita en donde pretendió comer de unos pollos que otros
habían ordenado guisar, por esta causa se entabló una disputa entre Montoya
y un bachiller en medicina llamado Francisco Segarra. Al parecer, existían
viejas rencillas entre ellos, por cuestiones amorosas, el caso es que sacaron las
armas, organizando un gran alboroto por lo que serían detenidos y procesa-
dos45. Como este, podríamos encontrar otros casos y, a través de ellos, estudiar

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna310

––––––––––––––––––––
44 ARV, Procesos Criminales, 2º Parte, Caja 30/272. Sentencia fechada en 15-3- 1972.
45 ARV, Gobernación, Caja 4476, nº 1531. Las actuaciones procesales se siguieron en Castellón, a Va-

lencia solo se remitió copia de ellas, sin que conste sentencia alguna.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
46 AMV, Manual de Consells, A.-105, f. 215. En 1581 otras tres mujeres convertidas, Mariana de los

Angeles casada con un pasamanero, María de la Paz con un manya y Joana Farcia con un un pescador fueron
tambien premiadas (f. 562). 

la posibilidad de que existiese una sociedad marginada, que se regía por sus
propias reglas no escritas, en la que los actores eran casi siempre los mismos.
Quizá por ello, en el siglo XVI, ya existía una campaña municipal para elimi-
nar la prostitucion de la ciudad, consistía en ofrecer un premio en metálico, a
modo de dote, a aquellas prostitutas del Burdel que abandonasen la vida li-
cenciosa y contrajesen matrimonio. En 1580, Frances Palau, Regent del Pu-
blich, daba cuenta de dos mujeres convertidas Ana Calbo casada con un pasa-
manero, Madalena Meneu con un pescador, cada una de ellas recibiria cinco
libar para ayuda de su nuevo hogar46. A la larga, en la segunda mitad del
XVII, gracias a este sistema de dotes, se fueron de Burdel las últimas mujeres
públicas. A pesar de todo, la profesión se continuó ejerciendo en las calles de
la ciudad, sin control municipal. 

Para terminar esta exposición sobre la marginación, quiero resaltar el
hecho de que he centrado mi trabajo, como resulta evidente, sobre los grupos
de marginación urbana. Tan sólo el bandolerismo tenía cierto carácter rural.
La limitación impuesta para este trabajo me ha obligado a dejar fuera algunos
grupos de marginados, como lo eran la mayoría de los campesinos, sobre todo
a los moriscos que, poco a poco, habían ido abandonando las ciudades. Por
otro lado, en la Morería de Valencia vivían prácticamente todos los moros de
la ciudad, también algun cristiano, aunque por el área de este “ghetto” tan so-
lo se estima con una capacidad para poco más de 1000 habitantes. Se ubicaba
en una zona alejada del centro, entre el Burdel y la de las industrias insalubres,
donde estaban los oficios más pesados y peligrosos como tintoreros, caldere-
ros o polvoristas. Su origen se remonta a tiempos del rey don Jaime, pero con
una población en continua decadencia, a principios del siglo XVI tenía tan
sólo residían en ella 47 cabezas de familia. 

En 1521 se produjo un asalto a la morería especialmente a su mezquita
que sería trasformada en Iglesia cristiana. Los moriscos abandonaron la ciu-
dad trasladándose a otras localidades, en donde se concentraban sus iguales.
En la capital, tan solo quedó una población morisca testimonial, que no al-
canzaba a una docena de vecinos. En la ciudad de Valencia encontramos tra-
bajando algunos, incluso hospedándose en el recinto urbano, aunque la mayo-

los marginados en la corona de aragón 311

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ría vivían en pueblos o barrios contiguos a la ciudad. En 1562, una morisca
llamada Angela fue contratada por el hostalero Joan Salazar, “del carrer dels
Conills”, con el fin de que elaborase buñuelos y a ello dedicaba su actividad
hasta que por un lío de amores y robo fue procesada por el tribunal de la Go-
bernación47. En 1609 cuando se lleva a cabo la expulsión de los moriscos, se
constata que en la morería sólo habían quedado siete casas vacías. La historia
de los marginados es, así, una historia aún abierta.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna312

––––––––––––––––––––
47 ARV, Gobernación, Caja 4432, nº 720. En 1562: “estava en casa a servey dell propossant, pera fer

bunyols”.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Traducción realizada por Tomás A. Mantecón y revisada por el autor.
2 Véase la lista de milagros en AMV (Archivo Municipal de Valencia), Lletres missives, g3-5, f. 20 vº -

22 vº, fechada en Julio de 1391 (Hinojosa Montalvo, J.: The Jews of the Kingdom of Valencia, Jerusalem, 1993, no.
11). La carta es exculpatoria, presentando las masacres al rey como un “misterio divino”, acompañado por mila-
gros y maravillas.

El año 1391 los cristianos que vivían en las tierras que ahora llamamos
España fueron testigos de un milagro de tal naturaleza que parecía un presa-
gio del Mesías. En ciudades y villas a lo largo de la Península tumultos de al-
borotadores atacaban a los judíos, pero ese no era el milagro. El milagro con-
sistía en el hecho de que aunque miles de judíos perdieron su vida, muchos
miles más fueron convertidos al cristianismo. Su conversión, un largo sueño
de los cristianos españoles que siempre les había desesperados, era un hecho
cuya naturaleza milagrosa estaba más que clara. En la ciudad de Valencia, por
ejemplo, fueron tantos los judíos que pedían bautismo que el clero temió que-
darse sin crisma. Pero cuando los sacerdotes retornaron a la faena despues de
cenar encontraron desbordantes las mismas vasijas que dejaran vacías, de este
modo pudieron volver a su tarea. “Véase por sí mismo”, escribía el consejo ur-
bano de Valencia al rey, “si estas cosas pueden tener una causa natural. No cre-
emos que la tengan, pues sólo pueden ser obra del Todopoderoso”2.

Si en la última década del siglo XIV estas conversiones (las más masi-
vas de la Edad Media) eran vistas como milagrosas, allá por los años sesenta

La generación de 1391: conversión 
masiva y crisis de identidad1

Universidad John Hopkins de Baltimore

David Nirenberg w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


del siglo XV eran consideradas como un desastre. Los conversos y sus descen-
dientes eran ahora considerados malos cristianos, incluso se temía fueran ju-
díos clandestinos. Su judaismo secreto fue considerado tan generalizado y pe-
ligroso como para justificar que emergiesen instituciones (como la Inquisi-
ción) para identificar este riesgo y proceder a su control y extirpación3. Algu-
nos fueron tan lejos que llegaron a interpretar que rasgos como la deshonesti-
dad o la falta de sinceridad eran fruto de la propia naturaleza del judío. El
Bautismo quizá no hubiera sido suficiente para cambiar el hecho de que la
sangre hebrea estuviera corrompida por una mezcla y envilecimiento milena-
rio, indeleblemente saturado del odio de todo lo cristiano. Así, un código de
pureza de sangre debía servir para apartar a los descendientes de los conversos
de cualquier posición de poder o privilegio y asentar el principio de que los
“cristianos naturales” no debían entremezclarse matrimonialmente con ellos4.

Estas consideraciones sobre la conversión y la identidad del converso
produjeron chorros de sangre y de tinta en la segunda mitad del siglo XV. El
de tinta aún fluye inagotable. Sin embargo, la magnitud de estas últimas reac-
ciones se han solapado sobre las de las generaciones más próximas a los pro-
pios acontecimientos. ¿Cómo experimentaron las masacres y conversiones
que presenciaron las generaciones de cristianos que venían de la época de
1391? ¿fueron sus experiencias las mismas que tuvieron sus descendientes? de
no ser así ¿que pueden enseñarnos esas percepciones diferentes sobre los orí-
genes del “problema converso”?

Pocos pueden hoy discrepar de que el periodo posterior a 1430 estuvo
caracterizado por un creciente debate y controversia sobre la religiosidad del
converso y sobre la cada vez mayor fosa que se abría entre cristianos nuevos y
viejos5. Es tentador, pero engañoso, retrotraer el origen de estas tendencias a
1391. Sinceramente, lo que es más chocante sobre esas fechas tempranas es el
relativo desinterés social hacia la práctica religiosa del converso. Ciertamente,
inquisidores y oficiales reales estuvieron interesados en delimitar las fronteras

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna314

––––––––––––––––––––
3 El tratado de Andrés de Miranda, que advertía a los monarcas católicos sobre los peligros de la here-

jía y la necesidad de una Inquisición, ofrece un buen ejemplo de este tipo de argumentos. Escorial, ms. Cast.
a.IV.15.

4 El “Alborayque” ofrece un excelente ejemplo sobre estas cuestiones. Tratado de Alborayque. BNM
(Biblioteca Nacional. Madrid), ms. 17567. Ver Lazar, M.: “Anti-Jewish and anti-converso propaganda. Confu-
tatio libri Talmud and Alboraique”, en Lazar, M./S. Haliczer (eds.) The Jews of Spain and the expulsión of 1492,
Lancaster, 1997, pp. 153-236. Lazar ofrece una edición del texto basada en BNP (Biblioteca Nacional. París),
ms. Esp. 356.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
5 Sobre el surgimiento de la retórica anti-converso en los años treinta del siglo XV ofrezco más ejem-

plos en mi artículo: “El concepto de raza en la España medieval”, Edad Media. Revista de Historia, 3 (Primave-
ra, 2000), pp. 39-60.

6 Hay un gran volumen de documentación referida a la emigración. Sobre la emigración al Norte de
África ver Hirschberg, H.Z.: A History of the Jews of North Africa, 2 vols. Leiden, 1974 y 1981, I, pp. 384-388.
Sobre emigración a Tierra Santa, Dinur, B.: “A wave of emigration from Spain to the land of Israel after the
persecutions of 1391” [en hebreo], Zion, 32, 1967, pp. 161-174; Hacker, J.: “Links between Spanish Jewry and
Palestine, 1391-1492”, en Cohen, R.I. (ed.) Vision and conflict in the Holy Land, N. York, 1985, pp. 114-125. 

7 ACA (Archivo de la Corona de Aragón), C. 1906, ff. 64-66 (10 de mayo de 1393) (vid. Baer, F.: Die
Juden im Christlichen Spanien, Berlín, 1929, vol. i, nº 451; Hinojosa, nº 164). También Meyerson, M.: “The Je-
wish community of Murviedro (1391-1492)”, en The Jews of Spain and the Expulsion of 1492, op. cit. pp. 132-
133. En un caso similar, sin embargo, el rey ordenó a sus súbditos cooperar con el inquisidor Barthomeu Gaçó,
que estaba indagando sobre nigromancia y “conversos maliciosos que mantienen la secta erronea en sus depra-
vados corazones...” ACA, C, 1927, ff. 101-101 vº (7 de Noviembre de 1393) (vid. Vincke, J.: Zur Vorgeschichte
der Spanischen Inquisition, Bonn, 1941, nº 144).

de la fe. Sus intentos están mejor documentados en la Corona de Aragón. En
Morvedre, por ejemplo, los oficiales reales entraron en la judería durante la
Pascua de 1393 y multaron a los pocos conversos que encontraron participan-
do en la pascha judahica con sus parientes. A pesar de todo, los oficiales esta-
ban mucho más interesados en la apostasía que en los judaizantes y no equi-
paraban ambas nociones.

Durante los reinados de Juan I (1387-1396) y su hermano Martí
(1396-1410) un gran consenso dominó la atención de los oficiales para preve-
nir que los conversos emigraran con sus riquezas patrimoniales al Norte de
África musulmán para poder retornar a la práctica abierta del judaismo. El
interes aquí parece haber sido motivado mas por el posible empobrecimiento
de la Corona que por la apostasía del converso6. A la medida que encontra-
mos preocupación por la judaización del converso en este periodo temprano
del problema, tendía a proyectarse la acción sobre los judíos y no sobre los
conversos. El judío Jacob Façan, por ejemplo, fue acusado de animar a su hijo
converso para que emigrase al Norte de África y enviar matzah a los conver-
sos de Sogorb. Los conversos que supuestamente recibían el matzah, sin em-
bargo, no eran demandados7.

Ciertamente las autoridades cristianas se concernaban por la posibili-
dad que los conversos mantuvieran sus viejas sensibilidades espirituales y li-
túrgicas. En 1400 el rey Martí decretó que la observancia conversa del Sab-
bath judío o de cualquier fiesta judía sería sancionada con 100 sous. También
propició que los inquisidores se emplearan en la persecución de esas prácti-

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 315

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cas8. No obstante, tales preocupaciones del rey Martí no estaban tan extendi-
das. Esto contrastaba notablemente con el incremento de la letanía de quejas
contra los conversos judaizantes en la década de los años cincuenta del siglo
XV, especialmente cuando consideramos el hecho de que en el último dece-
nio del XIV los miles de conversos que se hicieron cristianos por la fuerza y
sin catecismo ni doctrina, ciertamente sabían muy poco sobre cómo debían
practicar su nueva religión.

En vez de enfocarse en las practicas religiosas del converso, o en las di-
ferencias entre cristaino viejo y nuevo, la generación posterior a 1391 se esfor-
zó en trazar una frontera aun más fundamental: la frontera entre judío y cris-
tiano. En 1393, por ejemplo, el rey Juan comunicó a las ciudades más impor-
tantes del reino, informándoles que había llegado el punto de ser ya imposible
para los “cristianos naturales” decir quién había sido convertido al cristianis-
mo y quién era todavía judío. Por consiguiente, el rey les prohibió a los con-
versos vivir, cenar o conversar con judíos. A estos últimos se les hizo llevar
distintivos aun más visibles en su ropa y portar gorros hebreos, de modo “que
parezcan ser judíos”. El rey finalizaba su misiva en el tono más enfático: “y
Nos ordenamos y mandamos que si uno de estos dichos judíos son hallados
con una mujer cristiana en lugar sospechoso, con el propósito de tener copu-
lación carnal con ella, deban ser ambos quemados, sin merced”9. Similares
disposiciones fueron continuamente repetidas en la década siguiente.

El hecho de que no nos sorprenda la curiosa topografía social y religio-
sa que surge de estos documentos es un síntoma del dominio sobre nuestra
imaginación historica que ejercen los acontecimientos posteriores. Estas ini-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna316

––––––––––––––––––––
8 ACA, C. 2173, f. 115 (12 de agosto de 1400). En 1398 el rey escribió a los oficiales reales advirtien-

do que los conversos se reunían con judíos para observar el Sabbath y que “quamplurimum frequentius judayt-
zant”. Ordenó que todos los oficiales ayudaran a los inquisidores “ad extirpandum errores predictos”. ACA, C.
2229, f. 60 (4 de febrero de 1398).

9 ACA, C. 1964, ff. 108 vº-109 vº (18 de agosto de 1393, dirigida a Tortosa) [Baer, I, nº 456, pp. 716-
718]. Lo que puede compararse con ACA, C. 2030, ff. 136 vº-137 (3 de septiembre de 1393) en que la reina or-
denó que no se impusieran distinciones adicionales sobre los judíos de Valencia, puesto que ellos ya podían ser
fácilmente reconocibles (“prou son senyalats”), y que mas regulaciones sobre la ropa les dispondría a abandonar
la ciudad (Montalvo, nº 191, p. 440; también nº 218, 231 y 235). La carta de Tortosa debía ser conocida tam-
bién junto con las de Barcelona (ver Madurell Marimón, J.-M.: “La cofradía de la Santa Trinidad, de los con-
versos de Barcelona,” Sefarad, 18, 1958, pp. 72-77) y Gerona (ACA, C. 1960, ff. 120 vº-121 vº). Una carta simi-
lar a la de Murviedro fue fechada el 4 de abril de 1396 (ACA, C. 1911, ff. 46-46 vº segunda numeración). Vea-
se Riera, J.: “Judíos y conversos en los reinos de la corona de aragón durante el siglo XV,” en La Expulsión de los
Judíos de España: Conferencias pronunciadas en el II Curso de Cultura Hispano-Judía y Sefardí de la Universidad de
Castilla-la Mancha, Toledo, 1993, p. 83.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ciativas iban dirigidas no tanto contra las creencias e identidad de los conver-
sos, como contra la proximidad física y social entre judío y cristiano, una cer-
canía que amenazaba al proceso de identificación y clasificación religiosa.
Además, los riesgos de tal proximidad no se expresaban en términos de fideli-
dad confesional o sinceridad de credo, sino en términos de una peligrosa inti-
midad social y sexual. De nuevo, a diferencia del periodo posterior, la solución
propuesta aquí tiene poco que ver con el control de la ortodoxia del converso.
Lo que se pretendía era una ampliación profiláctica, a través del señalamiento
y la segregación, de la distancia física y social entre el cristiano y el judío.

Hay una sutil pero profunda diferencia de tono entre esto y la opinión
más esencialista del posterior siglo XV. Esta diferencia de énfasis se puede
amplificar aun mas mudando nuestra atención de sus manifestaciones más
burocráticas en la cancillería regia a su más sistemática y estridente manifes-
tación en la predicación de San Vicente Ferrer. El santo fue el más importan-
te evangelizador de su tiempo y aún disponemos de buen número de sus ser-
mones. Cientos de miles de personas le escucharon predicar a lo largo de su
vida, especialmente durante el más dramáticamente exitoso periodo de su mi-
sión, en 1411-1415. La influencia y abundancia de estos sermones hace de
ellos la mejor informada fuente para entender las particularidades del proceso
que estamos estudiando. Por esa razón serán frecuentemente citados en ade-
lante. En líneas generales, los términos utilizados por Vicente Ferrer no difie-
ren sustancialmente de los que esgrimió veinte años antes el rey Juan, como
mencioné anteriormente.

Al igual que los reyes Juan y Martí, San Vicente lamentaba, a veces, que
los conversos no habían sido educados adecuadamente en el cristianismo. En
1413, por ejemplo, él exhortó a la ciudad de Valencia a forzar la dispersión de
muchos conversos cuyas casas fueron apiñadas en la judería. En una carta que
anunciaba su conformidad, el gobierno municipal explicaba su razonamiento:

“Ya que la experiencia, maestro de todas las cosas, ha demostrado que los nuevos
cristianos que se convirtieron en la ciudad de Valencia alrededor de XXIII años
hace y fueron bautizados sin mucha información o instrucción en la fe Católica...
han recibido muy poca mejora en la religión cristiana y no están bien informados
sobre lo que deben creer para lograr su salvación e, incluso, menos en las devocio-
nes y acciones de la dicha ley sagrada, y esto es porque por la mayor parte se tratan
y conversan entre ellos como ciegos y ninguno sabe cómo dar instrucción al próji-
mo...”.

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 317

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Una vez reinsertados en vecindarios de “naturales, viejos cristianos”,
esos conversos debieran tener ante sí más ejemplos palpables del modo arre-
glado de vida cristiana10.

Sin embargo, un tal énfasis sobre la religiosidad de los conversos era tan
rara en los sermones de San Vicente Ferrer, como era en la documentación
real de la época. Mucho más a menudo él mismo proponía la marginación del
judío que la integración del converso. Quizá la excepción valenciana guardase
alguna relación con el hecho de que no hubiera judíos viviendo en esa ciudad
y, por lo tanto, tampoco modo alguno de subrayar la diferencia y segregación
entre cristianos y judíos. Y, al igual que el rey Juan hiciera dos décadas antes
que Ferrer, San Vicente justificaba la segregación, no con argumentos sobre la
heterodoxia conversa, sino señalando los peligros morales ligados a los exce-
sos sexuales entre cristiano y judío. Desde luego, como reformador moral, San
Vicente estaba alarmado ante las ofensas sexuales de todo tipo y siempre es-
tuvo pendiente de frenar los apetitos sexuales que, de forma cada vez más ní-
tida, se definían como desviados. Ferrer se lamentaba de que los hombres
cristianos de su tiempo “quieren probarlo todo: gente musulmana y judía, ani-
males, hombres con hombres; no hay límite...”11. Sin embargo, le preocupaba
especialmente un fenómeno que él percibía era un auténtica explosión de in-
tercambio sexual entre cristianos y judíos. La situación era tan grave, como
sugirió a un auditorio cristiano en 1412, “que muchos de cuantos son tenidos
por hijos de judíos son realmente cristianos y viceversa”12.

San Vicente volvió frecuentemente a esta tesis, pero el tema no perdió
su potencia por la repetición. En 1415 Ferrer expuso ante un auditorio zara-
gozano que “muchos hombres cristianos creen que sus esposas e hijos son su-
yos propios, cuando en realidad son de [hombres y padres] musulmanes y ju-
díos”. Si los ciudadanos no ponen freno a semejante desleales adulterios, pro-
clamaba el santo, Dios lo hara mediante una plaga. Su sermón provocó un pá-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna318

––––––––––––––––––––
10 AMV, Manual de Consells, A-25, f. 79 (Montalvo, nº 288, pp. 487-488) (12 de abril de 1413). Los

consejeros adoptaron un plan para deluir a los conversos en vecindarios de cristianos viejos, pero no está claro si
se implementó.

11 Ferrer, V.: Sermones, 6 vols. (ed.) por J. Sanchis Sivera y G. Schib, Barcelona, 1932-88, I, p. 224.
12 “Et primo non est conversandum cum ipsis in hospitiis, nam in eadem domo in habitacione non de-

bent morari christiani et infideles, quia est malum quod se pega, scilicet luxuria, nam multi putant esse filii ju-
deorum et sunt christianorum, et e contrario. Et ideo postquam judei et sarraceni sunt diversi in lege cum chris-
tianis sint diversi et distinti et distinti in habitacionibus...” Colegio del Corpus Christi de Valencia, ms. 139, f.
113, citado en Cátedra, P.: , “Fray Vicente Ferrer y la predicación antijudaica en la campaña castellana (1411-
1412),” in ‘Qu’un sang impur...’, (ed.) J. Battesti Pelegrin (Aix-en-Provence, 1997), 19-46, aquí pp. 30-31. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
13 Es gracias a la carta exculpatoria del oficial al rey que conocemos estos acontecimientos. ACA, C.

CR. Fernando I, caja 22, nº 2764. De acuerdo con la cédula San Vicente predicó: “que él sabía bien de cierto
que jodíos e moros avían que ffer con cristianas, en tal manera que muytos cristianos cuydavan tener ffilios en
sus mulleres e suyos e que eran de moros e de jodíos... e que la ciudat hi devía proveyto de manera que aquesto
se estirpás e castigás e quey devían provedir sino que en breu Deus provehiría en ellos...” fechada el último día
de abril de 1415 [¿] por Nicholau Burgés, procurador y síndico de Zaragoza.

14 “Por su aspecto son havidos e reputados por muytos seyer cristianos, senyaladament entre qui no son
conoscidos”. Esto procede de una carta redactada por los jurados de Zaragoza después de escuchar un sermón
de San Vicente fechado el 28 de enero de 1415. ACA, C. CR. Fernando I, caja 8, nº 919.

15 Crónica de Juan II, Biblioteca Colombina, ms. 85-5-14, f. 176. También Cátedra, P.: Sermón, socie-
dad, y literatura en la edad media: San Vicente Ferrer en Castilla (1411-1412), Salamanca, 1994, pp. 134-135.

nico sexual. Cuadrillas de hombres cristianos patrullaban las calles buscando
judíos o musulmanes que rondaran prentendiendo a mujeres cristianas. Un
hombre musulmán fue prendido cuando le sorprendieron con “herramientas
de hierro para... forzar cerrojos de puertas” y capturar mujeres cristianas para
llevarlas a hombres musulmanes. Otro fue arrestado una noche después de
que se le sorprendiera huyendo por los tejados, una vez que salió de la habita-
ción de una mujer cristiana. Se conocieron tantas denuncias de esta naturaleza
que se llegó a acusar al oficial responsable de pretender fomentar un motín
contra los musulmanes y hebreos13.

De acuerdo con los planteamientos de San Vicente, el problema era la
existencia de identidades ambiguas. Judíos y musulmanes vivían entre cristia-
nos, vistiendo como cristianos, incluso adoptando nombres cristianos, de tal
modo que “por su aspecto eran tenidos y reputados por muchos como cristia-
nos”14. La solución que él proponía pasaba por intensificar la identificación y
segregación. Su razonamiento fue tan atractivo que convenció al Papa, los re-
yes de Castilla y Aragón y un innumerable grupo de oficiales y regidores de
villas y ciudades para poner en marcha uno de los intentos más amplios de se-
gregación anterior a la Edad Moderna. Así lo reconocía un cronista castellano
cuando redacto que fue uno de los sermones de San Vicente a fines de 1411 lo
que convenció a la reina de Castilla a desarrollar su conocida legislación segre-
gacionista contra musulmanes y judíos:

“Desque la Reina, madre del Rei, llegó a Valladolid con el Rei su hijo, falló ay a frei
Viçente, el freile de que diximos que predicava, que dezía cada día sus sermones muy
maravillosos, e acusava mucho el vevir de los moros e de los judíos entre los cristianos,
diziendo que devían estar apartados, así de la conversaçión de los cristianos como de
su vibir, porque dezían que hera causa de fazer muy grandes pecados e muy feos. E la
noble Reina, cargándole dello la conçiençia, ovo a fazer un ordenamiento en toda su
provinçia que dondequier qu’estoviesen, que les diesen lugares apartados.”15

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 319

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Similares planteamientos fueron seguidos en la Corona de Aragón,
donde el rey Fernando I promovió iniciativas análogas a las que impulsaba la
reina Catalina en Castilla. Algunas de las provisiones eran ya familiares. El
rey Fernando, por ejemplo, estipuló que las respetables mujeres cristianas que
fueran encontradas en la judería serían multadas y que las prostitutas cristia-
nas que allí fueran prendidas recibirían cien latigazos16. Aunque mas áspera
que la legislación previa, esta manera de expresar ansiedad por la integridad
de las categorías religiosas utilizando fronteras sexuales es un fenomeno que
hundía sus raíces en el temprano siglo XIV17. Con esta diferencia: no impor-
taba con cuanta dureza recibiera los latigazos, la prostituta ya no bastaba para
trazar la frontera entre cristianos y judíos: la segregación total era necesaria.
Lo ideal era prohibir todo tipo de intercambio: 

Judíos y musulmanes debieran estar separados, no entre los cristianos. No tolereis
doctores infieles, no les compreis provisiones, dejadles encerrados y amurallados,
ya que no tenemos mayores enemigos. Las mujeres cristianas no deben ser sus no-
drizas, ni debeis comer con ellos. Si te envían pan, tíralo a los perros. Si te mandan
carne viva, acéptalo, pero no si es carne muerta, por lo que dice la Santa Escriptu-
ra de estos pecados: “¿no sabes que un poco de levadura corrompe toda la masa?”
(I Cor. V)18.

La alusión a la “prostituta de Corinto” de San Pablo no era incidental.
Sus potencialidades sexuales de corrupción e infección eran esgrimidas meta-
fóricamente para ilustrar sobre los peligros que ofrecían todas las demás formas
de intercambio con los infieles. Si las autoridades fallaban a la hora de prevenir
todo esto, lamentaba San Vicente Ferrer, la cólera de Dios podría caer como
una plaga sobre hombres y ciudades.

En el interés por separar a los cristianos de los no cristianos, judíos (y
en menor medida musulmanes) debían ser mudados a vecindarios segregados
y, a la vez, debían ser severamente restringidas sus actividades económicas y
sus mercados. Fueron proclamados edictos ferozes para lograr semejantes fi-
nes. El comercio entre judíos y cristianos fue prohibido y en algunas ciudades

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna320

––––––––––––––––––––
16 ACA, C. 2416, ff. 60 vº- 63 vº (20 de marzo de 1413). La multa para mujeres casadas era de 50 flo-

rines, para mujeres solteras suponía la pérdida de sus ropas.
17 Nirenberg, D.: Communidades de violencia: Persecución de minorías en la edad media, Barcelona, 2001,

capítulo 5.
18 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. III, pp. 13-14.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
19 Algunos historiadores han tendido a minimizar el impacto de estas políticas exclamando que rara-

mente se ponían en práctica, pero en la Corona de Aragón hay amplia documentación de archivo que sugiere lo
contrario. La documentación de Castilla, como en todas las materias que, en el periodo, tenían qué ver con el
gobierno, es mucho más escasa que en Aragón, pero por lo que se sabe también se pusieron en marcha los de-
cretos. Ver, por ejemplo, Carrete Parrondo, C.: Fontes Iudaeorum Regni Castellae, I, pp. 30-31.

20 Zacuto, A: Sefer Yuhasim ha-Shalem, (ed.) por H. Filipowski, Londres, 1857, p. 225b; Graetz, H.:
Geschichte der Juden, 8, 1890, p. 111, n. 2. La Crónica de Juan II ya citada informa sobre el sufrimiento y conver-
sión de ambos, judíos y musulmanes. Evidencias documentales pueden encontrarse ojeando los registros del
Archivo de la Corona de Aragón.

cristianas incluso se evitó vender alimentos a los judíos. Comunidades enteras
de judíos fueron expulsados de sus propias casas para lograr una completa se-
gregación19. Muchos se encontraron guarecidos en cuevas y barracas, “con ni-
ños y niñas muriendo por la exposición al frío y la nieve”. Escribiendo unos
años después de estos eventos, Abraham Zacuto llamó a las acciones segrega-
cionistas de 1412-1415 “la mayor persecución jamás ocurrida”20. Y, como en
1391, una de las consecuencias de esta persecución fue la conversión masiva
de miles de personas que trataban de evitar por este medio ser despojados de
sus casas, sus bienes y sus negocios.

I

Mi énfasis en la breve narración realizada es obviamente selectivo. Me
he fijado más, por ejemplo, en la acentuación de las sensibilidades sexuales
que en los impulsos milenarios, las políticas papales o las inclinaciones espiri-
tuales de los reyes, aunque, obviamente, todos estos aspectos fueron de in-
cuestionable importancia para la estructuración de las relaciones entre judíos
y cristianos en el período 1391-1415. El propósito de mi narración no es
ofrecer una explicación causal adecuada para los acontecimientos del período.
No defiendo, por ejemplo, que la sexualidad fuera “la primera razón” de las
campañas de segregación y evangelización. Trato sólo de explicar una cues-
tión más elemental: San Vicente Ferrer y sus contemporáneos expresaban de
algún modo que vivían en una etapa de “crisis de identidad religiosa”, un pe-
ríodo en que rápidamente llegó a ser difícil distinguir la identidad religiosa de
los individuos. Los contemporáneos expresaban esos sentimientos con térmi-
nos específicos, enfatizando los riesgos sexuales, por ejemplo, más que los pe-
ligros de heterodoxia. Si asumimos que estas particularidades tienen signifi-
cación –y no hay razones para pensar que no– entonces debemos cuestionar-
nos: ¿por qué la sexualidad? y ¿por qué una crisis de identidad de este tipo?

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 321

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Estudiosos de la materia han tendido a ignorar estas cuestiones, asu-
miendo o que el lenguaje de crisis y respecto al sexo fueron meros pretextos
para la presión discriminatoria y evangelizadora o que, si es que hubo una au-
téntica crisis, la judaización del converso fue la verdadera causa. Las gentes de
la Edad Media las ignoraban también, porque para ellos la respuesta parecía
obvia: la existencia de verdaderas ambigüedades de identidad que permitía a
los judíos –y musulmanes– mantener relaciones sexuales con cristianos. Pero
las evidencias disponibles sugieren lo contrario. A pesar de todos estos presu-
puestos, las nuevas ansiedades no fueron resultado de ningún incremento de
los contactos sexuales entre cristianos y judíos (para no mencionar el bestia-
lismo). De los miles de documentos concernientes a judíos que he consultado
para el período comprendido entre 1391 y 1415, sólo un puñado se refieren a
este tipo de coito (muchos menos que los que se produjeron sobre esta mate-
ria en las dos décadas precedentes a las masacres). El caso más significativo se
refirió a un converso que puso a su mujer a trabajar como prostituta en el bur-
del judío de Zaragoza. Esto no sólo violaba la ley y deshonraba a Dios, decla-
ró el rey, sino que también iba contra la naturaleza, porque incluso los anima-
les más salvajes protegían a sus compañeras de las pretensiones sexuales de
sus congéneres21. Aunque esta pequeña historia no carece de interés; clara-
mente, no pudo ser la causa del pánico que se extendió en la época hacia el in-
tercambio sexual entre gentes de distinta confesión.

La generación de 1391 hablaba crecientemente con el lenguaje del pe-
ligro sexual y la segregación. Esta ampliación del discurso sexual no era debi-
do a un incremento de los contactos sexuales entre grupos y gentes de confe-
siones diferentes, sino debido a que la sexualidad proveía a las comunidades
religiosas un lenguaje vital para imaginarse fronteras entre credos y confesio-
nes. La oleada discusión sobre la sexualidad es, en sí misma, una evidencia de
la “crisis de identidad” de que he hablado, evidencia que las fronteras entre
credos se percibian como amenazadas. Para entender este fenómeno, es preci-
so tomar en serio la lógica sexual de las fronteras confesionales en la Edad

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna322

––––––––––––––––––––
21 ACA, C. 2237, f. 39-39 vº (6 de julio de 1408). ACA, C. 2312, ff. 113 vº-114 (14 de julio de 1408).

Este último se refiere a un número de judíos de Calatayud que habían sido apresados por mantener relaciones
sexuales con esta mujer. Véase también el caso de Saltell Gracia, judío de Barcelona, ajusticiado “quod ambulans
in habitu christianorum et sub ipsis habitus velamine habuit rem carnalem cum pluribus mulieribus christia-
nis”, ACA, c. 2030, f. 80 r-v (20 de agosto de 1393). Para alugnos casos más tardíos, véase García Herrero, M.
del C.: “Prostitución y amancebamiento en Zaragoza a fines de la Edad Media”, en La España Medieval, 12,
1989, pp. 305-322, particularmente pp. 311-312.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
22 Me remito al material compendiado por Brundage, J.: Law, sex and Christian society in Medieval Eu-

rope, Chicago, 1987; y, del mismo autor, “Intermarriage between Christians and Jews in Medieval Canon Law”,
Jewish History, 3, 1988, pp. 25-40. También, Pakter, W.: Medieval Canon Law and the Jews, Ebelsbach am
Main, 1988, pp. 263-291. Ejemplos desde las tradiciones legales hebreas en BT’A.Z, 36b. Maimonides, Mish-
neh Torah, Sefer Kedushah, XII, 2. Sobre este tipo de lógica, más generalmente, ver Lévi-Strauss, C.: The Ele-
mentary Structures of Kinship, Boston, 1969, pp. 67-68.

23 Siete Partidas 7, 24, 11.

Media. Durante toda la época, los teólogos cristianos, tanto como los juristas
musulmanes y los rabinos hebreos, enfatizaban la importancia de mantener
fronteras sexuales entre las religiones. En el imaginario sexual de cada grupo,
estas fronteras servían como la “piel” separando una comunidad corporea de
otra, y asimismo definían el cuerpo social y religioso. Sin embargo, es impor-
tante recordar que, al contrario de la piel, estas fronteras no tenían una ubica-
ción fija, ni un significado o función social invariable. Eran divisorias dinámi-
cas, movibles y sensible a los cambios de las necesidades y ansiedades de las
sociedades que las producían.

A algún nivel equivalente los legisladores cristianos, judíos y musulma-
nes antiguos y medievales estaban conscientes de esta lógica. Las tres comu-
nidades compartían los sentimientos de que las formas de intercambio que
aparentaban inocencia, como el comensalismo, podrían conducir a diluir la
diferencia y llevar a más peligrosos intercambios como el sexo y el matrimo-
nio22. Esta lógica estaba siempre en la base de las múltiples iniciativas segre-
gacionistas. Cuando, por ejemplo, Inocencio III impuso el “distintivo judío”
en el Concilio IV Laterano, lo justifica diciendo que estas distinciones eran
muy necesarias para que la fácil identificación de las personas evitara que se
produjeran relaciones sexuales entre cristianos y judíos. En palabras del rey
Alfonso El Sabio de Castilla:

“Muchos yerros e cosas desaguisadas acaescen entre los cristianos e las judias e las
cristianas e los judios porque biuen e moran de so uno en las uillas e andan uestidos
los unos assi como los otros. E por desuiar los yerros e los males que podrien acaes-
cer por esta razon, tenemos por bien e mandamos que todos quantos judios e judias
biueren en nuestro sennorio que trayan alguna sennal cierta sobre sus cabeças, e
que sea atal por que connoscan las gentes manifiestamiente qual es judio o judia”23.

El sexo, pues, había sido utilizado durante largo tiempo como metodo
conveniente para referirse a los peligros de una deficiente separación y dife-
renciación entre grupos religiosos y, a la vez, como una justificación para tra-

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 323

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


zar nuevas claras líneas fronterizas entre ellos. Esto, en parte, explica la utili-
dad que se desprendía de los argumentos sobre la sexualidad durante la crisis
de los años noventa del siglo XIV. Pero el lenguaje sexual de identidad nos
puede enseñar aun mucho más sobre la generación de 1391, y sobre las metá-
foras y analogías fundamentales que los cristianos de esa generación utiliza-
ban para imaginarse las respectivas comunidades que componían la sociedad.

Una de estas metáforas mas fundamentales fue la de la familia conyu-
gal. El rey Alfonso, de nuevo:

“ca si los cristianos que fazen adulterio con las mugeres casadas merescen por en-
de muerte, mucho mas la merescen los judios que yazen con las cristianas, que son
espiritualmientre esposas de Nuestro Sennor Jhesu Christo por razon de la fee e
del baptismo que rescibieron en nombre del”24.

Cada mujer cristiana, casada o soltera, era la novia de Cristo a través del
Bautismo. Pocas metáforas podrían ser más fecundas en la Edad Media, pero
nos limitaremos a sus más obvias implicaciones. Según la analogía, Dios ten-
dría interés sexual en todas las mujeres cristianas. Como sus esposas, los cuer-
pos de ellas representaban la extensión de la autoridad de Dios y su comuni-
dad. Otra vez, como sus esposas, ellas representaban el punto en el que su ho-
nor como Padre y marido se ponía en entredicho. Por estas razones, los cuer-
pos de las mujeres podrían llegar a ser tenidos como un espacio de temores
concernientes al honor de Dios y el de Su Iglesia. Para ser exactos, las mujeres
cristianas no eran sólo las esposas de Dios. Eran también sus hijas. Imagina,
exhortaba San Vicente Ferrer, que el rey tuviera una hija. Incluso si ella con-
sintiera complacer en mantener relaciones sexuales contigo, ¿no traicionarías
al rey al yacer con ella? ¿no serías entonces merecedor de ser ajusticiado y des-
cuartizado? El rey es Jesucristo, ¿no son las prostitutas sus hijas? “Sí, cierta-
mente, porque él las ha aceptado por el bautismo, como lo ha hecho contigo y
con todos los otros [cristianos]”25.

Otro aspecto central de la metáfora era la gestación de Dios de la fami-
lia o comunidad cristiana, gestación explicada también en términos sexuales.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna324

––––––––––––––––––––
24 Siete Partidas, 7, 24, 9. Sobre el castigo a musulmanes ver Sietes Partidas, 7, 25, 10 comentado por D.

Carpenter en su artículo “Minorities in Medieval Spain: the legal status of Jews and Muslims in the Siete Parti-
das”, Romance Quarterly, 33, 1986, pp. 275-287, sobre todo, p. 283.

25 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. I, pp. 190-191 y II, p. 18.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
26 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. I, p. 121. En el vol. III, p. 263.  Ferrer utiliza la misma imagen para expli-

car porque los judíos y los musulmanes, por no estar bautizados, no son hijos de Dios.
27 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. II, pp. 231-232. Una analogía similar es utilizada en el vol. II, p. 153. Del

mismo modo Vicente Ferrer urgía a todos los cristianos a buscar yacer con Dios, como si se tratara de una bella
mujer (vol. III, p. 179).

28 Ver, por ejemplo, Ferrer, V.: Sermones, op. cit. I, pp. 111-122.
29 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. III, p. 263. Cf. VI, p. 108: “los fills legítims són los cristians car los juheus

e moros e altres infels són borts, e per ço no han la heretat de paraís”. Musulmanes y judíos eran bastardos, por-
que no habían sido legitimamente concebidos en el bautismo.

“... Jesús, cada día, fecunda la Iglesia y la matriz es la fuente bautismal, y el en-
vía allí su semen desde el cielo”. Por lo tanto, cada mujer cristiana tiene la
obligación de honrar a su padre y a su madre, a Jesucristo y a su Santa Madre
Iglesia26. También queda un deber de honor de esposa hacia el Señor como
marido. “Si un rey toma como esposa a la hija de un pobre trabajador y ella le
deja y abandona con los vástagos, ella sería considerada una gran puta”27.

En todas estas analogías el énfasis se colocaba en Dios como un pater-
familias, marido o padre, con derechos sobre su familia. La violación de estos
derechos disminuiría su honor, y constituiría un insulto a él y a su casa, que es
toda la completa comunidad cristiana. Por supuesto, los drechos de Dios y su
honor se extendían más allá de las cuestiones sexuales. San Vicente, como
otros predicadores medievales, por ello, habló frecuentemente de la obliga-
ción de honrar a Dios en cada acción28. Enjuiciando desde el espacio que se
trazaba en sus sermones, sin embargo, el sexo jugó un papel fundamental en
la economía divina del honor, como lo hacía también en la humana.

Estas metáforas sobre el matrimonio y la reproducción definían la co-
munidad cristiana en varios modos relacionados entre sí. Se representaba a la
comunidad cristiana como una familia de hermanos y hermanas unidos a
Dios por medio de lazos de matrimonio y paternidad. Los límites de la co-
munidad quedaban enmarcados por una estricta endogamia. Los musulma-
nes y los judíos no eran tenidos por hijos de Dios, puesto que no habían sido
engendrados por el bautismo29. Así, como ellos habían quedado fuera de ese
grupo de parentesco cristiano, no se debía mantener contacto sexual con ellos,
pues ese contacto implicaría el establecimiento de un parentesco carnal des-
honroso al parentesco más vital, el espiritual. El problema había sido descrito
más determinadamente por San Pablo:

“Seguramente sabes que aquel que se une con una ramera se hace uno con ella
(pues la Escritura dice ‘la pareja se funde en una sola carne’); así, aquel que se une
con Cristo se hace uno con él espiritualmente” (1 Cor. 6: 16-17).

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 325

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


En este asunto la medicina prestaba autoridad a la teología. El esperma
era sangre, batida y espumada en las venas del varón, que se mezclaba con la
más fría sangre de la mujer en la matríz. Esta mezcla establecía entre los com-
pañeros secuales un lazo de consanguinidad similar a aquel que existiera entre
parientes de sangre y el mantenido con los padrinos30. Estos lazos fisiológi-
cos, si se establecían entre cristianos y no cristianos rompían las fronteras del
círculo de parentesco cristiano y deshonraban al colectivo.

Estas analogías de honor sexual y familiar tenían un poder enorme, en
parte porque permitían describir las metas y privilegios de la comunidad cris-
tiana con el mismo vocabulario que utilizaba cada individuo cristiano para
describir sus proprias metas individuales y familiares. En este sentido, la ana-
logía servía para superar la fosa entre el individuo y la colectividad31. En tér-
minos de sociología el discurso del honor funcionaba para establecer “la cohe-
sión, marcha, regularidad y promoción de los procesos vitales” de un grupo
social y, a la vez, para aislarlo de otros grupos o clases. Lo hizo apelando a la
“convicción de los individuos de que mantener su honor constituía su más in-
trínseco, más profundo y más personal interés”. Esta habilidad es lo que hacía
del honor, para continuar con las palabras de Georg Simmel, “una de las más
maravillosas conveniencias desarrolladas instintivamente para el manteni-
miento de la existencia del grupo”32. Y es también la razón por la cual este
lenguaje sobre el honor sexual y las fronteras sexuales resulto tan útil, tan
“bien a penser”, en el contexto de las crisis de identidad que siguieron a las
conversiones masivas de 1391.

Había otros muchos modos por medio de los que la teología cristiana
sobre el honor sexual reforzaba el sentido comunitario de identidad. Uno de
estos se relacionaba con la idea de castigo colectivo. Dentro de la economía

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna326

––––––––––––––––––––
30 Brundage, Law, sex... op. cit. p. 356, notas 155-156. Ibid. “Marriage and sexuality in the Decretals of

Pope Alexander III”, en Miscellanea Rolando Bandinelli Papa Alessandro III, (ed.) F. Liotta, Siena, 1986, pp. 59-
83, sobre todo, p. 71. Brundage (“Prostitution in the medieval Canon Law”, op. cit. p. 844) alude al emplaza-
miento de las prostitutas dentro de este marco de referencia. Tomás de Aquino defendía un ejercicio similar
cuando aseguraba que un cristiano que apadrinaba a un no cristiano para el bautismo estaba unido a el apadri-
nado sobre bases de consanguinidad que impedían las relaciones sexuales con el converso. Sobre la cuestión so-
bre el origen del esperma y la sangre ver especialmente Jacquart, D. y D. Thomasset: Sexuality and medicine in
the Middle Ages, op. cit. p. 60 y passim.

31 Existían otras analogías menos sexualizadas que la de la familia, peros estas también estuvieron ge-
neralmente relacionadas dentro de la lógica del honor. Considérese, por ejemplo, la analogía del bautismo como
un juramento de lealtad, que implicaba la fidelidad del cristiano y su buena voluntad para mantener el honor de
su señor. Ferrer, V.: Sermones, op. cit. p. 111.

32 Simmel, G.: Soziologie, 5ª ed. Berlín, 1968, pp. 403-406.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
33 Museo de Arte de Catalunya, inv. nº 15916, atribuído a Jaume Serra. Ver, Gudiol, J.: Pintura gótica

catalana, Barcelona, p. 51 (ilustración p. 224).
34 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. III, pp. 111-113. En el vol. II, p. 219 San Vicente utiliza diferentes ana-

logías atendiendo a la idea de fermentación: “Popular corrupció: que si és una fembra, concubina, o amiga de al-
gú, en lo poble, tot lo poble n’és corrumput… e més pot corrompre una persona que.ls altres curar… Si vós ha-
veu mill pomes en hun vexell, e ha-n’i una podrida, totes les altres podrirà si gayre y estan; axí una mala persona
corromp les bones”. Este tipo de corrupción desagrada a Dios tanto que envía plagas. Similarmente lo explica
en vol. III, p. 140.

del honor en que Dios y los cristianos medievales funcionaban el insulto im-
plicaba una venganza. Un retablo del tardío siglo XIV de Santa María de Si-
xena recordaba a los murmuradores que la venganza podría ser dirigida legíti-
mamente contra el agresor como individuo. En él se representaba una mujer
arrodillada para recibir la comunión y su garganta chorreando sangre allí por
donde la Eucaristía había pasado. En el panel siguiente se ve la razón: era la
respuesta al hecho de que ella tuviera un amante musulmán33.

Mucho más a menudo, sin embargo, el castigo era aplicado, no contra el
pecador que lo merecía, sino contra todo el colectivo que había sido deshonra-
do y corrompido por el pecado. Los instrumentos para la disciplina de Dios
eran plagas, hambres y otros horrores. Otra vez, San Vicente fue un exponente
sistemático de esta lógica. En un buen número de sus sermones listó seis peca-
dos particularmente deshonrosos que provocaban la cólera y castigo divino.
Los dos últimos eran los más prominentes. El quinto de los pecados era la ne-
gligencia en la represión de la prostitución. Si el populacho deseaba evitar el
castigo divino debía colocar los burdeles fuera de la ciudad. No debía permitir-
se a las concubinas y mujeres públicas quedarse en medio de la comunidad, in-
cluso si un solo hombre tuviera una concubina “sería algo peligroso para la co-
munidad”. ¿No explicó San Pablo lo que podía ocasionar una sola concubina?
“Una ciudad entera sería corrompida y sufriría grandes plagas” ¿”no sabes que
un poco de levadura corrompe la masa entera”? (1 Cor. 5) “Así, expulsa a las
prostituta de la calle, pues por su culpa muchas plagas pueden caer sobre tí”34.
Finalmente, el sexto de esos pecados citados por Ferrer: segregar a los judíos y
musulmanes y no tratar con ellos. Ni siquiera encender sus fuegos, pues es en
esas aparentemente inocentes transacciones cuando “una joven cristiana fue
violada por un judío”. Una adecuada precaución hacia estas sensibilidades, de
acuerdo con San Vicente, garantizarían la salud de la ciudad.

Algo de este catálogo de vicio puede servir para lo que aquí me ocupa,
como las imágenes que brindan este y otros sermones para explicar los peligros

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 327

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


que para la comunidad podrían traer los pecados sexuales. Un poco de levadu-
ra en la masa; una oveja enferma que infecta el rebaño; una manzana podrida
corrompiendo un cesto completo: todas estas analogías proyectaban la imagen
de los peligros (corrupción e infección) que podían ocasionarse para la comu-
nidad por la acción de un pecado individual. En este sentido, las ansiedades
sobre el honor sexual ayudan a definir a la comunidad cristiana como un colec-
tivo con fronteras naturales y cuya integridad necesitaba ser preservada para
evitar el riesgo de contagio y enfermedad. Aquí, también, el lenguaje del honor
sexual funcionaba “para expresar tanto la exclusiva naturaleza de la lealtad y
una experiencia social más confusa”, aunque ahora en modos con más reminis-
cencias de Durkheim y Mary Douglas que de Weber y Simmel35.

II

El lenguaje del peligro sexual, en otras palabras, fue a la vez un síntoma
de la crisisde identidad y un poderoso remedio para ella, simultaneamente y
de algún modo paradójicamente fortificando las fronteras (a través, por ejem-
plo, de la segregación) y remarcándolas como violadas. Sin embargo, aunque
el sexo podría haber sido a la vez síntoma y curativo de la crisis, no era su cau-
sa. Ni tampoco lo era que el converso judaizara, al menos si damos crédito al
relativo silencio de las fuentes de principio del siglo XV sobre este particular.
La percepción de la crisis estuvo provocada, sugeriría, no por las prácticas ju-
daizantes de los conversos, sino por un fenómeno mucho más complejo: la
desestabilización por la conversión de masa de un proceso de “identificación
por oposición”, por el que generaciones de cristianos se habían definido a sí
mismos teológicamente y sociológicamente contra los judíos y el judaismo.

Es bien conocido que la Cristiandad, desde sus más tempranos tiem-
pos, había utilizado lo judío para representar lo anticristiano, trazando duali-
dades polarizadas del tipo de espiritual-material, alegórico-literal, iluminado-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna328

––––––––––––––––––––
35 En este punto me remito a Douglas, aunque creo que es bastante significativo que las metáforas que

he descrito no se acomodan perfectamente a los preferidos de su teoría, de la sociedad como un cuerpo. El énfa-
sis de mis fuentes apunta más hacia una idea de sociedad como un agregado de unidades individuales unidas
entre sí por fuerzas tan intimamente relacionadas entre si como los lazos de parentesco, el honor compartido, y
una sensibilidad comun hacia las enfermedades y debilidades del otro. Ver Douglas, M.: Natural symbols: explo-
rations in cosmology, N. York, 1982, p. VIII y, del mismo autor: Purity and danger: an analysis of the concepts of po-
llution and taboo, Boston, 1966, pp. 122-128. Ver también su más reciente trabajo, “Rightness of categories”, en
How classification works: Nelson Goodman among the social sciences, (ed.) por M. Douglas y D. Hull, Edimburgo,
1992, pp. 239-271.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
36 San Vicente ofrece algunos ejemplos de esto. Ferrer, V.: Sermones, op. cit. III, p. 311.
37 Ruether, R.: Faith and fratricide: The Theological Roots of Anti-Semitism, New York, 1974, p. 121.
38 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. VI, pp. 47-48.

ciego, redentivo-ofensivo, bueno-malo, sobre la oposición simbólica de cris-
tiano-judío36. Como Rosemary Ruether, una de las más mordazas historiado-
ras de este proceso, lo ha descrito: “era virtualmente imposible para el predi-
cador cristiano o exegeta instruir en las Sagradas Escrituras sin aludir a las te-
sis antijudías. La enseñanza bíblica cristiana y la predicación estaba basada en
un método en que la polémica antijudía existía como antítesis [literalmente
“mano izquierda”] a su hermenéutica cristológica”37. Ruether se interesó prin-
cipalmente por los primeros siglos de la cristiandad Pauline, pero su observa-
ción es aplicable a períodos posteriores también. De hecho, en la época me-
dieval el fenómeno fue tan omnipresente que pasó casi desapercibido. En el
sermón Sabbato de San Vicente, por ejemplo, la creación del hombre (prime-
ro carne que espíritu) ilustra el orden de las Escrituras: el Viejo materialismo,
simbolizado por la circuncisión, barba, distinciones en el vestido y dieta; la
Nueva espiritualidad, simbolizada por atributos espirituales38. La oposición (y
miles de otras similares) es tan familiar, y tan manida, que hace difícil recono-
cerla como significativa, y menos como un argumento imprescindible para la
creación y mantenimiento de la identidad cristiana.

Y sin embargo lo fue. El polarizado dualismo cristiano-judío dispensó
a los teólogos medievales y a sus publicos una poderosa hermenéutica a través
de la que comprender y clasificar su constantemente cambiante mundo. Sara
Lipton ha demostrado elegantemente el poder de esta hermenéutica en Fran-
cia, estudiando dos bibles moralisées del temprano siglo XIII. Los promotores
de esta obra utilizaban comentarios textuales e ilustraciones para relacionar a
los textos bíblicos con los más candentes problemas del día. Fenómenos per-
cibidos como peligrosos eran ofrecidos dentro del polo negativo de la oposi-
ción entre lo judío y lo cristiano. Aspectos tan diversos como el desarrollo de
las universidades, el paso del pergamino al papel, el creciente énfasis sobre la
pobreza apostólica del clero, la percepción de una progresión de la simonía, la
confianza en los letrados: estas innovaciones y muchas otras estuvieron carac-
terizadas en los textos moralizantes como “judaizantes”. Quizá la más funesta
(y mejor conocida) de estas caracterizaciones fuera la económica. Los teólo-
gos reaccionaban frente a lo que ellos percibían que eran aspectos peligrosos
de la nueva economía del beneficio y lo hacían etiquetándola de materialista y

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 329

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


judaizante. En palabras de Sara Lipton, “la usura... no era condenada por ser
una actividad principal o exclusivamente judía; sino porque la usura fue con-
denada, llegaba a ser en el sistema simbólico... una actividad judía”39. 

No conozco estudios como el de Lipton para el mundo ibérico de la
Baja Edad Media, pero hay amplia evidencia de la persistencia de esa herme-
néutica. Como sus predecesores del siglo XIII, San vicente podía denostar a
aquellos sedientos de instrucción secular que “a cuenta de un poco de ciencia
(per una poqua de sciència) deseaban ser llamados rabinos”40. Él también expli-
caba los peligros espirituales del cristiano en términos judíos, con el propósito
de subrayarlos para su auditorio, como en el texto siguiente sobre los peligros
de no practicar frecuentemente la confesión:

“...justo como los judíos toman gran cuidado de lavar sus vasijas, vosotros también
tomais gran cuidado en lavar vuestras vajillas antes de beber, pero a menudo no os
preocupais de lavar vuestra alma y conciencia a través de la confesión. Y, en esto,
de ese modo sois similares a los judíos”41.

También enfatizaba la judaicidad de la usura y avaricia para, a la vez, re-
forzar el prejuicio sobre el materialismo de los judíos y criticar a los cristianos
que prestaban cantidades de dinero con intereses, como judaizantes42.

“...hoy, casi todo es avaricia, desde que casi todos practican la usura, lo que nor-
malmente no hacían más que los judíos. Pero hoy los cristianos también lo hacen,
como si fueran judíos...”43.

Ruether opina que la proyección de todo lo carnal sobre los judíos fue
un factor que cegaba al cristianismo a su proprio materialismo y corporalidad.
“La espiritualización cristiana llegó a propiciar falsas conciencias sobre la

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna330

––––––––––––––––––––
39 Lipton, S.: Images of intolerance: the representation of Jews and Judaism in the Bible moralisée, Berkeley,

1999, p. 45.
40 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. VI, p. 104.
41 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. V, p. 21.
42 Esta proyección particular florece incluso en la modernidad, tomando formas secularizadas aún en

pensadores como Marx (“On the Jewish question”) y Horkheimer (“The Jews and Europe”). Sólo “desde
Auschwitz”, ha subrayado Dan Diner, “los usos lingüísticos comunes utilizados para describir como judío a to-
do fenómeno proveniente de la esfera de circulación han perdido su dudosa pretención a la realidad”. Ver sobre
esto su “Reason and the ‘Other’: Horkheimer’s reflections on anti-semitism and mass anihilation”, en On Max
Horkheimer: new perspectives, (ed.) por S. Benhabib y otros, Cambridge, 1993, pp. 335-363, sobre todo, p. 337.

43 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. p. 147.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
44 Ruether: Faith… op. cit. p. 160.
45 “Llamar a alguien judío implica una instigación que se actúa sobre él hasta asemejarlo al imagen”,

Horkheimer, M. y T. Adorno: Dialectic of Enlightenment, N. York, 1972, p. 186.
46 Compárese Horkheimer y Adorno (Ibid. P. 187): “lo que es patológico en el antisemitismo no es que

sea un comportamiento proyectado, sino precisamente la ausencia de reflexión sobre el mismo”.
47 Como hizo en uno de sus sermones de 1414. BC, ms. 476, ff. 136 vº-153 vº, (ed.) por J. Perarnau I

Espelt: “Els quatre sermons catalans de sant Vicent Ferrer en el manuscrit 4476 de la Biblioteca de Catalunya”,
Arxiu de Textos Catalans Antics, 15, 1996, pp. 109-340.

propia realidad del cristianismo, fantaseando su propia perfección a la vez que
inhabilitando al cristianismo para enfrentarse a su propia hipocresía”44. Como
acabamos de ver, lo contario también es real. El polo negativo que los cristia-
nos construyeron utilizando el judaismo les ofrecía un poderoso instrumento
diagnóstico para identificar y condenar “tendencias carnales” dentro de su
propia sociedad. Precisamente por esta razon, la hermenéutica de oposición
era inestable, amenazando con atribuir “judaismo” a cualquier cristiano que,
por ejemplo, practicara la usura, confesara de forma irregular o disfrutara con
el aprendizaje secular45. No obstante, es cierto el caso de que la proyección de
lo carnal sobre los judíos facilitaba la represión de la ansiedad cristiana (utili-
zando el lenguaje psicológico de Ruether) acerca del materialismo y la carnali-
dad en sus propias creencias y prácticas46. Es gracias al poder de esta proyec-
ción, por ejemplo, que ni San Vicente ni su audiencia percibian la discordan-
cia cuando el santo en un soplo ridiculizaba lo que describía como creencia
carnal de los judíos de que la recompensa a una piedad adecuada sería salud y
buenas cosechas y, simultáneamente, amenazaba a la audiencia cristiana con
hambres y pestes si no aplicaba la segregación47. Por supuesto, estas proyec-
ciones tenían poco qué ver con los judíos verdaderos y con judaismo real. La
hermenéutica de que estas imágenes formaban parte no requería necesaria-
mente para funcionar la presencia de auténticos judíos (de esto son prueba la
Inglaterra y Francia de época medieval tardía). Sin embargo, la existencia de
judíos verdaderos, viviendo dentro de la sociedad pero marcados por sus bar-
bas, vestidos y circuncisiones como ajeno, daba cebo y carnaza a los prejuicios
e imágenes negativas de los cristianos y, de este modo, fortalecía el sentido en
la sociedad cristiana de su identidad coherente y diferenciada.

En este sentido (entre otros), los cristianos medievales se definían a sí
mismos teológicamente contra los judíos. En la Península Ibérica, más que en
ningunas otras regiones de la Europa bajomedieval, lo hicieron también so-
ciológicamente. Individual y colectivamente ellos afirmaban su honor como

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 331

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


miembros del cuerpo privilegiado de Dios, en contraste con los judíos sin ho-
nor48. Este proceso sociológico estuvo lógicamente expresado bajo venerables
principios teológicos. Como San Agustín había asentado, la vileza de los ju-
díos en comparación con los cristianos fue testificar la veracidad de la más
tardía fe (cristianismo). Esta doctrina de testimonio era la principal justifica-
ción para aún tolerar a los judíos dentro de la sociedad cristiana49. Sin embar-
go, la práctica de este contraste también se hizo fundamental para la figura-
ción de los privilegios sociales y políticos de los cristianos.

La lógica de los privilegios y fronteras sexuales que han sido debatidas
anteriormente ofrece un ejemplo de tal diferenciación sociológica50. Había, no
obstante, muchos otros que no han sido mencionados. A un nivel político, por
ejemplo, el privilegio de la comunidad podría ser afianzado a través de la juxta-
posición con los judíos. Cuando el rey Pedro el Ceremonioso intentó recaudar
fondos para su expedición a Cerdeña y Sicilia en 1378 el concejo de la ciudad
de Valencia replicó que la novedad de una imposición arbitraria “no és als sinó
fer juhería de cascuna de sus universitats... a aytal demanda no darem loch, car
més amam morir que ésser semblants a juheus”51. Del mismo modo que la ero-
sión de privilegios corporativos podría amenazar con convertir la universitas en
juhería, la erosión del honor podría judaizar al individuo cristiano. El mismo
San Vicente se lamentaba frecuentemente de los cristianos que creían que elu-
dir vengar una injuría “sería un deshonor para mí, pues podrían decir de mí
‘¡Oh, el loco! ¡oh, el Judío!”52. De acuerdo con este punto de vista, retraerse de
la economía de la violencia significaba retirarse de la fraternidad de varones
honorables cristianos. Era, en otras palabras, convertirse en un “judío”.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna332

––––––––––––––––––––
48 El musulmán jugaba un importante papel en este proceso también, pero merecería un estudio espe-

cífico que rebasa los propósitos de este trabajo.
49 Las publicaciones sobre este particular son abundantes. Un punto de vista recientemente publicado

puede encontrarse en el capítulo sobre San Agustín en Cohen, J.: Living letters of the law: ideas of the Jew in me-
dieval Christianity, Berkeley, 1999.

50 Pero un ejemplo particularmente importante, dado que tantas otras diferenciaciones se trazan sobre
la sexual. Para una formulación de este aspecto desde la óptica derivada de los planteamientos de Lévy-Strauss
vér, Tambiah, S: “Animals are good to think and good to prohibit”, en su obra Culture, Thought and social action.
An anthropological perspective, Cambridge, 1985, pp. 169-211, particularmente, pp. 169-170.

51 AMV, Ll. M. g3 4, f. 108 vº (26 de octubre de 1378), citado por D. Bramon (Contra moros y judíos,
Barcelona, 1986, p. 67).

52 Ferrer, V.: Sermones, op. cit. I, p. 42: “Deshonor me sería, que dir m’ien: ‘O del foll! O del juheu! No
és bastant a venjar la mort del pare”; vol. I, p. 93: “no sou bastant a vengar-vos, que teniu cor de juheu”; vol. I, p.
155; “Oo, dirvos han que sóu juheu!”; vol. III, p. 16: “Perquè no.l mato?” dirán: “Què cor de juheu ha!”; vol. V, p.
190: “Oo, del juheu!” “Oo, les altres me escarnirien”.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
53 Me he extendido más en el análisis de la Semana Santa en Communidades de violencia, capítulo 7 y

en “Les juifs, la violence, et le sacré”, Annales: HSS, 50, 1995, pp. 109-131.
54 Ver, por ejemplo, los cargos efectuados alrededor de 1393 conttra Antoni Rieri de Lérida, que fue

acusado, entre otras cosas, de predicar que había vuelto el tiempo de las profecías “in quo omnes iudei deban in-
terfici, ut nullus iudeus in mundo deinceps remaneret”. Puig i Oliver, J. de: “La Incantatio studii ilerdensis de Ni-
colau Eimeric, O.P.”, Arxiu de Textos Catalans Antics, 15, 1996, pp. 7-108, particularmente p. 47. Unos pocos
años después Lérida era escenario de violencia antijudía articulada tanto por cristianos nuevos como por cristia-
nos viejos: “segons a nostra oyda és pervengut, alcuns fills de iniquitat anelants la destrucció de la juheria d’a-
quexa ciutat, la qual juheria en aquella havem novellament feta e manat ésser, han cominat segons se diu alscu-
nes vegades de la destrucció sobredita”. ACA, C. 2232, ff. 95 vº-96 (25 de octubre de 1400).

55 La inspiración mesiánica de San Vicente es bien conocida. Ver Guadalajara Medina, J.: Las profecías
del anticristo en la Edad Media, Madrid, 1996, pp. 232-247.

56 Sobre esta asociación en la Baja Edad Media ver el reciente trabajo de Robert E. Lerner, The Fast of
Saint Abraham: medieval millenarians and the Jews, Filadelfia, 2001, especialmente el capítulo 7 dedicado a estu-
diar los efectos de las conversiones masivas sobre la base de las ideas milenaristas de Francesc Eiximenis.

Estos ejemplos confirman algo que conocíamos: que la identidad cris-
tiana y el privilegio cristiano se definía largamente por medio de insistir en la
gran distancia entre cristianos y judíos (y musulmanes). La representación de
esa distancia podía manifestarse en innumerables ocasiones y circunstancias:
en forma de tomarse venganza o pagando tasas, en la selección de alimentos o
de compañeros con quienes compartir la sexualidad, ante la ley (dando, por
ejemplo, más crédito a los testigos cristianos) o en la práctica de ritos (como
los de encierro doméstico de los judíos en Semana Santa) por listar sólo unos
pocos ejemplos53. A través de la manifestación repetida y sistemática de esta
distancia esencial entre judíos y cristianos se acuñaba el capital simbólico que
implicaba el honor y privilegio del cristiano.

Las conversiones masivas de 1391 amenazaban la manifestación de la
identidad cristiana porque emergían, quizá por primera vez en la imaginación
de los cristianos de la Península Ibérica, la posibilidad de un mundo sin judí-
os. Muchos de la generación posterior a 1391 trabajaron para hacer ese mun-
do una realidad: unos pocos a través de urgir el sacrificio de quienes no se
convirtieran al cristianismo54; otros, como los ciudadanos de Barcelona y Va-
lencia, prohibiendo a perpetuidad la presencia de judíos en sus ciudades; y
aún otros, como San Vicente y cuantos le apoyaban, impulsando un programa
de evangelización tendente a lograr la plena conversión de los infieles55. Estos
fueron tiempos exhilerantes para una sociedad cristiana acostumbrada a ver
las huellas del Mesías en la conversión de los judíos56; pero también esos
tiempos estaban desestabilizando la identidad cristiana de dos formas impor-
tantes. Primero, la mesiánica “desaparición de los judíos” prometía eliminar

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 333

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


los vestigios representativos de un polo vital negativo, como he sugerido ante-
riormente, para dar coherencia al entendimiento teológico cristiano57. Segun-
do, la emergencia de los conversos como un grupo intermedio produjo un rá-
pido estrechamiento del espacio social que había previamente separádo a cris-
tianos y judíos, y produjo consecuentemente la percepción de una erosión del
privilegio cristiano. 

Este segundo punto requiere algo más de elaboración. Cuando los con-
versos de 1391 emergían de las aguas bautismales ellos, inmediatamente, ocu-
paron un buen lugar de la “tierra de nadie” que había anteriormente separado
a los cristianos y los judíos dentro de la imaginación polarizada cristiana. Por
un lado, gozaban de todos los privilegios del cristiano. Ahora podrían ir a la
universidad, mantener oficinas políticas o tirar piedras a los judíos en la Se-
mana Santa. Incluso podrían tener relaciones sexuales con prostitutas cristia-
nas o casarse con mujeres cristianas, y sabemos que muchos lo hicieron. En el
temprano siglo XVI, después de la conversión forzada de muchos musulma-
nes al cristianismo, el regimiento de la ciudad de Valencia se quejaba de que el
burdel cristiano estaba tan lleno de moriscos buscando ejercer su nuevo privi-
legio sexual con las prostitutas cristianas, que los cristianos viejos no lograban
pasar de las puertas. Carezco de mucha información oficial sobre el efecto de
las conversiones Judías, sin embargo, tenemos muchas quejas como las del va-
lenciano Jaume Roig, quien había escrito un poema denunciando a su primer
concubina por permitir que se la penetrada por la “vara descubierta” de su ri-
val converso58.

Pero, al mismo tiempo que los conversos disfrutaban de los privilegios
de los cristianos, muchos de esos conversos vivían en entornos culturales, so-
ciales, y físicos bastante cercanos a los de sus antiguos correligionarios. Los
conversos a menudo ocupaban , como antes de su conversión, casas cerca o
dentro de los distritos judíos59. Durante muchos años (y ciertamente en el pe-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna334

––––––––––––––––––––
57 No intento aquí hacerme eco del diferente punto de vista de Ruether (op. cit. p. 228) cuando afirma

que “posiblemente el antijudaismo está demasiado profundamente arraigado en los fundamentos de la Cristian-
dad como para ser desarraigado por completo sin destruir la estructura global en que se aloja”.

58 Sobre el lamento de Jaume Roig -“[V]os calà lo seu pern descapolat”- ver Roís de Corrella, J.: Obres
completes. I. Obra profana, (ed.) por J. Carbonell, Valencia, 1973, p. 57. El poema es también citado por D. Bramon
(Contra moros y judíos, op. cit. p. 167). El poeta se ubicaba en una generación más tardía que la que aquí nos ocupa.

59 Aunque las autoridades reconocieron temprano las dificultades que podría ocasionar, frequente-
mente se daba a los recien convertidos la opción de escoger vecindad. En Mallorca, por ejemplo, después de los
motines, los conversos eran llamados ante notario y se les preguntaba si preferían seguir viviendo en sus viejas
casas de la judería o alquilar otras en los barrios cristianos. Ver Quadrado, J.M.: “La judería de la ciudad de Ma-

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



––––––––––––––––––––
llorca en 1391”, Boletín de la Real Academia de la Historia, 9, 1886, pp. 294-312. La misma ciudad podía haber
recibido tempranamente una cédula del rey Juan ordenando a los conversos no convivir con judíos, “car lur con-
versació a present no poria esser sens perill e gran dampnatge”. ACA, C. 1994, ff. 186 vº-187, citado por RIE-
RA,: “Judíos y conversos”, p. 83.

60 Más ejemplos sobre estas y otras ambigüedades de estatus en mi “Mass conversion and genealogical
mentalities: Jews and Christians in fifteenth-Century Spain”, Past and present, 173 (febrero 2002), pp. 1-39.

61 Este asunto es tratado en Vendrell de Millás, F.: “En torno a la confirmación real, en Aragón, de la
pragmatica de Benedicto XIII,” Sefarad 20 (1960), pp. 1-33. Menos dramáticamente pero igualmente significa-
tiva eran las conductas “distanciadoras” de conversos como Gil Roiz Najarí, que pidió –con éxito- que se mueva
una entrada de la judería de Teruel para que no tuviera que tener contacto con judíos. Ver ACA, C. 2391, ff.
102-102 vº (16 de marzo de 1416).

62 ACA, C. 2389, ff. 111-111 vº (20 de noviembre de 1415): “Deplazientement havemos nuevamente
entendido como pocos días ha passados, entrantes en una de las juderías de la ciudat de Çaragoça, clamada Ba-
rrio Nuevo, maestre Gerónimo de Sancta Fe e algunos otros conversos e christianos, dius algunas exquisidas co-
lores e occasiones, fue movida de la dita juderia gran rumor e scándalo, por la qual contra los jodíos de la dita al-
jama se cuydó levar avolot e scándalo, e un fillo del dito maestro Gerónimo dio una cultellada a un jodío…” Cf.
ACA, C. 2389, ff. 110-110 vº , 112-112 vº (20 de noviembre de 1415). Similares acontecimientos tuvieron lu-
gar en otras ciudades como Lérida.

riodo que aquí nos concierne) sus asuntos económicos estaban enmarañados
con los de personas que aún se vinculaban a sus anteriores comunidades de fe
(judíos). Y, por supuesto, ellos tenían parientes judíos con quienes se comuni-
caban en montones de ocasiones. Algunos incluso tenían esposas judías con
quienes ellos estaban legalmente casados60.

Esta proximidad y trato minaba la radical distinción entre los dos grupos
y, por lo tanto, desestabilizaba los fundamentos de privilegio e identidad cristia-
na. Fue esta desestabilización, este estrechamiento de la brecha entre cristianos
y judíos, contra lo que los cristianos viejos reaccionaban cuando se quejaban de
que se hacía imposible distinguir entre un cristiano y un judío. Muchos conver-
sos percibían este problema también. Cuando un puñado de conversos zarago-
zanos que vivían en la judería evocaban las normas de segregación con la espe-
ranza de lograr el desalojo de sus numerosos vecinos judíos ellos pretendían au-
mentar la distancia de la que dependían muchos de sus nuevos privilegios como
cristianos61. La misma lógica motivaba su invasión, junto con otros cristianos,
de la judería. Cuando, en el curso de tal invasión, el hijo de Jerónimo de Santa
Fe acuchillaba a un judío, no estaba meramente mostrando el excesivo celo de
un converso. Estaba manifestando su propia reivindicación de un honor y privi-
legio cristiano bajo el lenguaje de su nueva religión62.

De nuevo, otra vez, el asunto fue sucintamente planteado por el propio
San Vicente: “el cristiano que es vecino de un judío nunca será un buen cristia-
no”. Esa “vecindad”, continuaba, deshonra a Dios y expone a la sociedad cris-

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 335

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tiana a los riesgos de hambruna, peste y otras manifestaciones de enojo divi-
no63. San Vicente y sus patrocinadores pretendían subrayar la necesaria distan-
cia entre cristiano y judío de tres modos. Uno focalizado en la religiosidad de
los conversos, pretendiendo que se integraran completamente en la sociedad
de los cristianos viejos y, por lo tanto, distanciándose de la cultura judía. Los
esfuerzos del concejo de Valencia para forzar a los conversos a dejar sus casas y
trasladarse a los vecindarios de cristianos viejos tenía este fin. Una segunda es-
trategia era agudizar las fronteras entre todos los cristianos y judíos a través de
un definido programa de segregación. La tercera posibilidad era la de eliminar
la antítesis tradicional entre cristiano y judío, a través de afrontar el reto de
cristianizar (o exterminar) todo vestigio judío. La menos importante de estas
tres opciones, si los testimonios que han llegado hasta nosotros son tan fiables
como parecen, fue la primera alternativa. No fue con los conversos, sino con la
segregación de los judíos y su eliminación a través de la evangelización, lo que
concernía a la generación posterior a 1391.

Los historiadores han estado tentados a considerar la segregación (y el
lenguaje sexual que la justificaba) como un mero instrumento para la evange-
lización. Es ciertamente verdad que las onerosas desventajas impuestas por
una completa segregación, unido a un activo programa de debate y evangeli-
zación, propició fuertes ímpetus para la conversión64. Sin embargo, no debe-
mos perder la referencia de la fuente de donde brotan ambas respuestas. Am-
bas procedían de la fértil imaginación de una sociedad enfrentada por prime-
ra vez por la posibilidad de que las diferencias por las que se definía podrían
desaparecer en la práctica. El milenarismo evangelizador de la época es un
síntoma vital de este imaginario y su estudio puede alumbrarnos sobre la cri-
sis de identidad que estoy describiendo. Pero la sexualidad cargada de segre-
gacionismo que caracterizó al período es igualmente vital e instructiva.

III

Las páginas previas han tratado las ansiedades de una generación, la del
cuarto de siglo que siguió a las conversiones masivas de 1391, y sobre las me-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna336

––––––––––––––––––––
63 “Car nunqua será bon christià, lo qui és vehí de juheu”, BC, ms. 476, ff. 136 vº-153 vº, (ed.) por Jo-

sep Perarnau i Espelt (“Els quatre sermons…”, op. cit. pp. 231-232).
64 Los contemporáneos raramente articulaban explicitamente esta relación. Para una excepción, ver las

palabras del joven rey Juan II en 1411, “pues el fin por que fueron puestas las tales penas es alcançado, quando
los dichos infieles se convierten a la santa fe”. Baer, II, p. 277. También Riera, op. cit., p. 72.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
65 “Que los devedes tratar [a los conversos] así como a hermanos e deven gozar de vuestros previllejos

e libertades e buenos usos e costumbres”, Mitre Fernández, E.: Los judíos de Castilla en tiempo de Enrique III. El
pogrom de 1391, Valladolid, 1994, p. 83.

66 Perarnau, J.: “Els quatre sermons…”, op. cit. pp. 257-259, II. 2380-2455. Comparable a lo explicado
por San Vicente (Quaresma, I, 137, último párrafo).

táforas sexuales a través de las que esas ansiedades se expresaron. Pero esto te-
nía también implicaciones para la historia de las generaciones posteriores.
Enfatizar los contrastes entre periodos nos ayudará a ver estas implicaciones.
San Vicente y sus contemporáneos se concentraron sobre los peligros del cru-
ce sexual para mantener la separación entre los judíos y los cristianos. No lo
invocaron con el mero fin de subrayar la línea entre cristianos viejos y nuevos,
incluso aunque una distinción clara entre lo que pudiera denominarse cristia-
nos “naturales” y conversos podría haber ayudado a presentar como menos
amenazadora la proximidad entre judíos y cristianos. Hacia mediados de los
años treinta del siglo XV un considerable número de gente pensaba que los
conversos y sus descendientes estaban de algún modo infectados de herejía,
eran esencialmente diferentes de (es decir, peor que) los cristianos “naturales”,
y por lo tanto (entre otras cosas) no adecuados para el matrimonio con cris-
tianos. Sin embargo, en los años siguientes a las conversiones masivas de 1391
estos argumentos eran virtualmente desconocidos. Podemos encontrar unos
pocos ejemplos documentados de intentos de discriminación entonces. En
1392, Enrique III de Castilla escribió al concejo y ciudadanos de Burgos ex-
hortándoles que trataran a los conversos como a hermanos, con el derecho a
todos los “privilegios, libertades y derechos comunes” que ellos mismos dis-
frutaban65. Más de veinte años después, en 1414, San Vicente condenaba el
gran pecado de aquellas mujeres cristianas que “desdeñan a las judías que se
han convertido al cristianismo y rehusan de su compañía para ir a la Iglesia...
y a aquellos otros que no quieren dar [a los conversos] sus hijas e hijos en ma-
trimonio, por haber sido una vez judíos”. San Vicente urgía a estas mujeres no
sólo a relacionarse con los conversos, sino también a casarse con ellos, pues
eran “hermanos en Cristo”66. Estos testimonios son interesantes pero también
raras excepciones entre masas de documentos. Este tipo de quejas se exten-
dieron rapidamente en la década de los treinta del siglo XV, pero eran ajenas a
la larga generación que mantenía las secuales de las masacres de 1391.

El contraste es significativo. Sugiere que las sociedades ibéricas de la
Edad Media fueron más complejas de lo que los historiadores generalmente
muestran, y que tenían variadas maneras de idear las consecuencias de las con-

la generación de 1391: conversión masiva y crisis de identidad 337

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


versiones de masas. La judaización de los conversos fue sólo una de estas y du-
rante más de un cuarto de siglo no una significativa. Claramente, entonces, la
segregación de los conversos in el mediado y tardío siglo XV no puede ser ex-
plicada sólo atendiendo a las permanencias. Contrariamente a cómo suele en-
tenderse, los movimientos anticonverso de mediados de siglo no fueron el
franco e ineludible efecto de las más tempranas discriminaciones e identida-
des. No fueron el resultado de el judaismo irreductible de los conversos, del
irreductible antisemitismo de los cristianos viejos, ni de algún ineludible pro-
ceso por el que las sociedades siempre recrean su fundamentalista “otro”. En
lugar de eso, estas discriminaciones e identidades más tardias representan un
cambio radical de la autoconsciencia anterior de la generación cristiana del
1391. Este cambio requiere explicación. No pretendo dar tal explicación aquí,
pero espero haber demostrado que una es necesaria. Que no es una meta tan
modesta como podría parecer. Errando como hacemos por un paisaje histórico
inexorablemente pleno de crueldad humana, tendemos a olvidar que el odio
también tiene una historia, que la persecución y discriminación no son simple-
mente el resultado de inercias, sino que requieren reconstrucción a manos de
cada generación. Es esta una conclusión algo deprimente, sí, pero también
exaltante, pues ofrece el único consuelo que puede dispensar la historia: el con-
suelo que, por mal que salieron las cosas, podrían haber salido de otra manera.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna338

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Traducción del francés por el Gabinete de Traducción Babel (Santander), revisada por el autor.
2 León, Pedro de: Grandeza y miseria en Andalucía, testimonio de una encrucijada histórica (1578-1616),

(ed.) Pedro Herrera Puga, Granada, 1981.
3 Ibid. p. 208 y 383.

El Compendio de algunas experiencias en los ministerios de que usa la Com-
pañía de Jesús… redactado por el jesuita Pedro de León es, como sabemos, un
documento fundamental para cuantos se interesen por conocer el mundo de
los marginados de la época Moderna. A este respecto, el capellán de la prisión
real de Sevilla no escatima detalles sobre la vida de la población carcelaria. De
este documento recordaremos algunos pasajes en los que se describe la forma
como se celebraban las principales fechas del calendario litúrgico2.

En la cárcel existía una cofradía que organizaba una procesión el día de
Viernes Santo en la que participaban muchos prisioneros que acataban pun-
tualmente la disciplina procesional. El espectáculo era tan impresionante que
muchos sevillanos acudían a verlo3. Un 24 de junio, festividad de San Juan,
cuarenta prisioneros lograron escapar a través de un túnel que habían cons-
truido pacientemente y que conducía hasta la calle. Los detenidos habían or-
ganizado un juego de lanzas con seis equipos de ocho jugadores cada uno que
también atrajo un numeroso público. El alcaide de la cárcel ordenó que se ce-
rraran todas las salidas para impedir cualquier movimiento y poder disfrutar
del espectáculo con mayor tranquilidad. Los prisioneros iban cubiertos con li-

La cultura de los marginados en la
Europa de la época Moderna1

E.H.E.S.S. París

Bernard Vincent w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


breas de papel de colores y llevaban escudos también de papel. Los caballos
eran viejos y poco briosos. Para la circunstancia se habían quitado las cadenas
a los hombres más peligrosos. Desfilando de dos en dos, casi todos los juga-
dores consiguieron desaparecer tranquilamente4.

De estos acontecimientos cabe destacar en primer lugar el aspecto or-
dinario, por no decir convencional, de las manifestaciones. Los prisioneros
son los protagonistas de una procesión complementaria de Semana Santa que
presenta las mismas características que las demás. A pesar de que el marco re-
ligioso del entorno carcelario, atendido por pastores y laicos, no es ajeno a ese
tipo de actos, no es posible dudar de la sincera devoción de los participantes.
La representación de la festividad de San Juan tampoco es ninguna novedad.
Los presos reproducen el escenario observado en las plazas públicas como si
les costara trabajo imaginar uno distinto. Sin embargo, en el último episodio
narrado aparecen dos diferencias considerables. La iniciativa de una celebra-
ción excepcional surge de los prisioneros sin que dicha medida parezca nada
incongruente. Por otra parte, el sainete de San Juan no era en modo alguno
una copia exacta de los juegos ecuestres de los nobles. Sus autores mostraron
una voluntad de cambio y al mismo tiempo un deseo de burlar que dejó un
sabor amargo en las autoridades.

Por otra parte, no podemos sino asombrarnos de la ingenuidad del alcai-
de si tenemos en cuenta que la burla era un recurso habitual de los presos. Pe-
dro de León insiste repetidas veces en la práctica frecuente de los simulacros
de ejecución por ahorcamiento que, llegado el caso, pueden acabar mal. Esta
ironía virulenta y desesperada que es una de las manifestaciones privilegiadas
del medio de la criminalidad nos obliga a calcular la enorme dificultad con la
que nos topamos al intentar delimitar la cultura de los marginados. ¿Existe una
cultura propia del mundo de los marginados del Antiguo Régimen que se ha-
bría desarrollado independientemente de la cultura de la sociedad mayoritaria,
o bien se limita a tomar de ésta algunos elementos para elaborar sobre un mo-
do específico lo que Bronislaw Geremek daba en llamar una subcultura, o in-
cluso se ha intentado deliberadamente en un momento o en otro construir una
cultura de oposición que habría entonces que llamar contra-cultura?5 En último

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna340

––––––––––––––––––––
4 Ibid. p. 385.
5 Geremek, B.: Les marginaux parisiens aux XIVe et XVe siècles, París, 1976; Ibid. “Criminalité, vagabon-

dage, paupérisme: la marginalité à l’aube des Temps Modernes”, en Revue d’ Histoire moderne et contemporaine,
tomo XXI, 1974, pp. 337-375.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
6 Schmitt, J.-C.: “L’histoire des marginaux”, en La nouvelle Histoire, dir. Jacques Le Goff, Roger Char-

tier y Jacques Revel, París, 1978, pp. 344-369.
7 Munster, S.: La cosmographie universelle de tout le monde, París, 1965; presentada por François de Vaux

de Foletier (Les tsiganes dans l’Ancienne France, París, 1961, p. 41).

lugar, aunque no por ello sea ésta la cuestión menos importante, ¿podemos ad-
mitir la existencia de una única cultura común a todos los marginados?

Veamos algunos ejemplos. En la Edad Media los Goliards eran clérigos
o estudiantes de costumbres depravadas que escribían poesías latinas a menu-
do paródicas, satíricas y eróticas. Cantaban al vino, al juego o al amor libre,
por lo que acabaron suscitando los recelos de la Iglesia. Su cultura era pues
original y no tenía nada en común con la de los bajos fondos de su época. Sin
embargo, aunque en muchos aspectos esta cultura subversiva hace las veces de
contra-cultura, los goliards nunca formaron un medio coherente desde el pun-
to de vista sociológico sino que muchos de ellos se acogieron a la protección
de un príncipe o de obispos o trataron incluso de obtener prebendas6. Los gi-
tanos llegados a Europa occidental en el siglo XV representan sin duda el tipo
más extremo de una marginalidad reivindicada y cuidada. Gracias a una en-
dogamia muy arraigada y al uso de una lengua propia que ya intrigara al geó-
grafo Sébastien Munster en el siglo XVI, lograron mantener su coherencia
durante toda la época moderna negándose a adoptar la cultura sedentaria. Sin
embargo, se veían obligados a realizar intercambios con los gadjos por lo que
los gitanos, como indica Munster, hablaban perfectamente el alemán en Ale-
mania, el italiano en Italia, el francés en Francia e incluso podemos añadir el
castellano en España7. Además, en los siglos XVI y XVII se beneficiaron un
poco por todas partes de los favores de los nobles, en Anjou, en Auvernia o en
Andalucía.

Así vemos cómo en todas las épocas las culturas de los marginados fue-
ron plurales pero ninguna constituyó un grupo étnico que se considerara na-
turalmente aislado de la sociedad y el mundo de Europa Occidental. O bien
se trataba de culturas llegadas de tierras lejanas y que fueron preservadas en la
medida de lo posible, como en el caso de los gitanos, o bien eran culturas
construidas a partir de elementos de la cultura dominante pero elaborados
hasta el punto de subvertirlos. Las apropiaciones y las imitaciones entre cul-
turas son siempre fundamentales.

Para comprender los elementos de las culturas de marginados más ex-
tendidas, es conveniente prestar antes atención a los lugares frecuentados vo-

la cultura de los marginados en la europa de la época moderna 341

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


luntaria o involuntariamente por la población marginal, lugares donde se cons-
truyen y se transmiten las señas de pertenencia y el saber. Víctor Hugo ofrece
en Nuestra Señora de París una descripción estremecedora del Patio de los Mila-
gros situado en las proximidades de la puerta de Saint-Denis. Sin embargo, el
escritor traslada a la época medieval una realidad que data de finales del siglo
XVI y de la primera mitad del siglo XVII. Formaban el decorado una gran pla-
za y una larga callejuela a la que se llegaba, como comenta Bronislaw Geremek,
“por un dédalo de callejuelas malolientes y llenas de barro”8. El París de Luis
XIII y de Luis XIV contaba con al menos una decena de lugares de tales carac-
terísticas. Aparte de esos barrios en los que residían, los marginados frecuenta-
ban las orillas del Sena y los cementerios o los espacios abiertos cercanos a las
murallas. En Sevilla la situación era semejante y los mendigos se reunían en El
Arenal situado entre las murallas y el Guadalquivir o en el campo de La Tabla-
da, espacio que se encuentra al Norte de la ciudad y que servía como campo de
batalla en el que las bandas rivales se enfrentaban con total impunidad9.

A estos lugares abiertos cabe añadir los establecimientos en los que se
reunían numerosos marginados. Los albergues y las tabernas eran uno de los
marcos privilegiados para los intercambios, la información, el placer y el jue-
go10. Era ahí donde se tramaban muchos golpes y donde se producían nume-
rosos incidentes provocados por el consumo de alcohol. Tomás Mantecón ci-
ta pasajes de escritos o de sermones que advierten a los fieles de los peligros
de las tabernas, «casas de destemplanza y gula”11. Y los autos sinodales subra-
yan con bastante frecuencia los numerosos peligros que acechan en bodego-
nes y tabernas12. De hecho, más de una sigue teniendo mala fama en la época
moderna, como la taberna El Águila, cerca de la puerta de Triana en Sevilla, o
las de los alrededores del Coria a las que solía acudir el decano del cabildo de
la catedral Alonso Fernández de Herena a finales del siglo XVI13.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna342

––––––––––––––––––––
8 Geremek, B.: Les marginaux…, op. cit. p.. 93; Chartier, R.: Figures de la gueuserie, París, 1982, pp. 97-98.
9 Vincent, B. “Les marginalités sévillanes au XVIe siècle”, en Lavallé, B. (dir.): Séville, vingt siècles d’-

Histoire, Burdeos, 1992, pp. 73-84.
10 Ejemplos en Balancy, E.: Violencia civil en la Andalucía moderna (siglos XVI y XVII), Familiares de la

Inquisición y banderías locales, Sevilla, 1999, p. 103.
11 Mantecón Movellán, T.A.: Conflictividad y disciplinamiento social en la Cantabria del Antiguo Régi-

men, Santander, 1997, pp. 99 y ss.
12 Bazán Díaz, I.: Delicuencia y criminalidad en el país vasco en la transición de la Edad Media a la Moder-

na, Vitoria, 1995, p. 193-200.
13 Rodríguez Sánchez, A.: Hacerse nadie, sometimiento, sexo y silencio en la España de finales del siglo XVI,

Lleida, 1998, p. 135.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
14 Copete, M.L.: “Criminalidad y espacio carcelario en una cárcel del antiguo régimen: la cárcel real de

Sevilla a finales del siglo XVI”, Historia Social, 1990, pp. 105-126.
15 Bazán, I.: Op. cit. pp. 535 y ss.
16 Archivo de la Casa de los Pisas (Granada), libros de ingresos de enfermos en el hosipital de San

Juan de Dios de Granada, nº 1 (1566-1567), nº 2 (1576-1578), nº 3 (1589-1591).
17 Ibid. nº 3, f. 136.

La prisión era otro de los lugares de confluencia fundamentales de to-
dos los grupos marginales. En ella se encerraba durante un período más o
menos largo a criminales, vagabundos, jugadores y simples pobres incapaces
de pagar sus deudas. Todos estos grupos se mezclaban casi siempre en la pro-
miscuidad más absoluta, a pesar de que en los establecimientos más grandes
como la cárcel real de Sevilla existían secciones separadas por rejas. La circu-
lación dentro del espacio carcelario era intensa ya que a los desplazamientos
de los prisioneros que no estaban encadenados ni encerrados se añadía la agi-
tación provocada por los visitantes14. La prisión es potencialmente una escue-
la del crimen para todos los que se encuentran en ella en un estado de indi-
gencia moral y/o material15.

Los hospicios y los hospitales eran también centros de acogida para los
grupos marginales. Esto era particularmente cierto en los hospitales de la or-
den de San Juan Dios. En ellos se admitía a todo el mundo y las divisiones in-
ternas eran de las más limitadas. Se separaba a los hombres de las mujeres y se
repartía a los pacientes en tres grandes categorías en función de la naturaleza
de los males de los que estaban aquejados: incurables, calenturas, llagas. Los
registros de ingreso de los distintos establecimientos ofrecen gran número de
detalles y subrayan dos rasgos comunes a la mayoría de los enfermos, la po-
breza y la movilidad, rasgos que son el destino de tantos y tantos marginales.
Los libros de la segunda mitad del siglo XVI conservados en Granada revelan
la presencia de muchos franceses y portugueses, de italianos, de berberiscos,
de flamencos e incluso de un polaco y un armenio que se codeaban con gentes
procedentes de todos los rincones de España16. Entre 1589 y 1591 los grana-
dinos no sumaban más que el 14,7 % de las admisiones hospitalarias. La des-
cripción de las ropas y los comentarios relativos a la identidad son testimonio
de una miseria absoluta. Como el caso, por ejemplo, de María del Ciso, solte-
ra y originaria del municipio alpujarreño de Mecina de Bombarón, de padres
desconocidos, cuya única posesión era “una saya frailesca demediada, un sa-
yuelo colorado viejo y un manto de anascote demediado”17. Para muchos

la cultura de los marginados en la europa de la época moderna 343

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


otros compañeros de infortunio, ni siquiera se enumeran las prendas, y que el
escribano se limitaba a anotar que el hatillo era lastimoso: “hato de poco va-
lor”, “malaventura”, “mucha miseria”... Todo hace pensar que la gran mayoría
de estos desgraciados habían salido pronto en buscar mejor fortuna lejos de su
lugar de nacimiento. Muchos de ellos eran adolescentes.

Encontramos a las mismas personas que evolucionan por los distintos
lugares de la marginalidad. Por ejemplo, en septiembre de 1566 llegó al hospi-
tal San Juan de Dios de Granada María de Morales, de cuarenta años, origina-
ria de Andújar y casada con un vendedor de odres. Esta mujer que se sabía cer-
ca de la muerte establece la lista de sus ropas cuyo valor ascendería a seis duca-
dos18. Sin embargo los bienes fueron depositados en la casa del “padre de la ca-
sa pública”, lo que significa que María era probablemente una prostituta. En
marzo de 1577 llegó de la prisión un joven francés de diecinueve años que mu-
rió dos días después de ser ingresado. La interdependencia de los hombres y de
los lugares donde guarecerse no escapó al licenciado Francisco Porras de la Cá-
mara quien en un memorial enviado en 1601 al arzobispo de Sevilla resume:

”Lo que más en Sevilla ay son forçantes, mancebados, testigos falsos, jugadores,
rufianes, asesinos, logreros, regatones, vagabundos que viven del milagro de Ma-
homa sólo de lo que juega y roba en las casas de bilhán y en las tablas de juego y
3.000 de rameras, y ay hombres que con dos mesas quebradas y seis sillas viejas les
vale cada año 4.000 ducados”19 .

Así vemos cómo los marginados que rondaban por las ciudades de Eu-
ropa occidental, a pesar de proceder de horizontes muy lejanos, frecuentaban
los mismos lugares en los que se reconocían entre ellos y llegaron a forjar una
cultura marginal dominante cuyas principales expresiones se pueden encon-
trar de Lisboa a Colonia y de Palermo a Londres.

El individuo perteneciente a un grupo marginado se distinguía a me-
nudo por las señales que llevan en el cuerpo. Aurelia Martín Casares recuerda
que entre los esclavos originarios de África las marcas eran frecuentes. Los
negros del mundo subsahariano solían llevar dibujos geométricos, rayas y
puntos, en el rostro. Los magrebíes lucían tatuajes en la frente, la barbilla o el

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna344

––––––––––––––––––––
18 Ibid.
19 Memorial sobre el mal gobierno y la corrupción de costumbres en aquella ciudad, presentado por Je-

an-Pierre Etienvre (Figures du jeu, Etudes lexico-sémantiques sur le jeu de cartes en Espagne. XVI-XVIIIe siècles,
Madrid, 1987, p. 32).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
20 Casares, A.: La esclavitud en la Granada del siglo XVI, Granada, 2000, p. 390-391.
21 Geremek, B.: Les marginaux…, op. cit. pp. 155 y ss.
22 Berlioz, J.: “El «piercing» a anssi une histoire”, en L’Histoire, nº 259, 2001, pp. 24-25.
23 Fernández Martín, L.: Comediantes, esclavos y moriscos en Valladolid, siglos XVI y XVII, Valladolid,

1988, pp. 134-135; Stella, A.: “«Herrado en el rostro con una S y un clavo»: l’homme-animal dans l’Espagne
des XVe-XVIIIe siècles”, en Figures de l’esclave au Moyen Age et dans le monde moderne, ed. Henri Bresc, París,
1996, pp. 147-163.

24 Geremek, B.: “Criminalité, vagabondage...”, op. cit., p. 369; Redondo, A.: “Mutilations et marques
corporelles d’infamie dans la Castille du XVIe siècle”, en Redondo, A. (ed.): Le corps dans la société espagnole des
XVIe et XVIIe siècles, París, 1990, pp. 185-199.

pecho20. Muchos otros individuos, marginados o amenazados por la margina-
lidad, también se hacían tatuar. Por otra parte, en la documentación se habla
de la práctica extendida de la tonsura en los medios criminales. De esa mane-
ra los delincuentes esperaban, en caso de ser arrestados, ser juzgados por un
tribunal eclesiástico, normalmente menos severo que los tribunales civiles21.

En último lugar, parece que la práctica del piercing, anillo o pendiente,
era un elemento perteneciente a la identidad que reivindicaban ciertos grupos
marginales, al menos en los primeros años de los Tiempos Modernos. En una
sociedad en la que la mutilación del cuerpo era considerada como una ofensa
a Dios, lucir ese tipo de adornos era todo un desafío. A menos que sirvieran
para señalar la infamia atribuida a una función. De hecho, en el Cristo con la
cruz a cuestas de Jérôme Bosch los personajes que aparecen con el rostro agu-
jereado –una comadrona incrédula, un viejo lúbrico, infieles, negros e incluso
los cuatro verdugos que acompañan al condenado– se sitúan todos, voluntaria
o involuntariamente, en el mundo de la marginalidad. No obstante, observa-
mos una evolución que surge en el siglo XVI. A pesar de que el anillo que
atraviesa una parte del cuerpo se haya mantenido como un atributo de los
grupos o de los individuos que viven al margen de la sociedad, el pendiente no
tardó en dejar de ser considerado como una señal de mutilación. El rey de
Francia Enrique III llevaba pendientes22.

Pero hay muchas otras marcas que fueron impuestas. Muchos esclavos
fueron sometidos a la prueba del hierro al rojo vivo en el rostro para indicar
con toda claridad su condición. La marca más extendida era la de una S se-
guida de un clavo, pero la imaginación de los maestros en la materia era des-
bordante e iba desde flores de lis hasta el nombre completo del propietario23.
Por último, la legislación disponía la condena a marcas infamantes para dis-
tintas categorías de población. En la Inglaterra de comienzos de siglo XVI se
marcaba a los vagabundos con la letra V24. En esa misma época, los mendigos

la cultura de los marginados en la europa de la época moderna 345

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


en Rouen tenían que llevar una cruz amarilla en la manga y en Anvers una
placa de cobre con el nombre de Jesús y la flor de lis. Se castigaba a los ladro-
nes cortándoles la oreja. La primera pragmática promulgada en contra de los
gitanos en 1499 castigaba con la mutilación de la oreja la reincidencia al ne-
garse a adoptar un estado sedentario25.

Por último estaban todas las señales de la vida diaria, mucho más abun-
dantes en los medios de la pobreza que en cualquier otro sector de la sociedad:
signos de violencia, señales de malnutrición, marcas de enfermedad. De acuer-
do con esto encontramos, siempre en el hospital San Juan de Dios, a un joven
sevillano, Cristóbal Bernal, que había recibido una pedrada en la cabeza, a An-
tón, originario de La Rochelle, y a Andrés, madrileño de doce años, ambos he-
ridos. Todos estos signos particulares, cuidadosamente consignados tanto en
los censos como en los sumarios judiciales, eran percibidos y en ocasiones rei-
vindicados como elementos constitutivos de una cultura de la diferencia.

Además de las cicatrices, los tatuajes y las marcas al hierro candente, los
marginados se distinguían por su vestimenta, aunque las prendas que llevaban
no eran en sí mismas distintivas. En los registros del hospital granadino de
San Juan de Dios hay camisas, sayos, jubones, calzones, mantos o capas. Y las po-
cas mujeres moriscas acogidas vestían marlotas, al igual que todas sus compa-
ñeras. Sin embargo, la calidad de la ropa dejaba mucho que desear. Como di-
jimos antes, a menudo se trataba de un hato de mezcla común o un hato frailes-
co común. Y llama la atención la generalización casi absoluta de los colores ne-
gro y gris en todas las prendas. Nada que ver con los colores vivos de los ele-
mentos que aparecen en los inventarios de los bienes granadinos de la época.
Al carácter oscuro de los colores originales se añadía el polvo y la suciedad
acumulada en los caminos. En resumen, estos miles de hombres y de mujeres
responden completamente a los retratos que Brueghel y Callot presentan en
sus obras.

Muchos de estos individuos tenían una identidad poco clara, cambian-
te y pobre. Algunos de ellos, principalmente esclavos, libertos o criados, sólo
eran conocidos por el nombre, y si se les daba algún apellido éste era el de su
señor o el de un antiguo señor. O bien se les designaba por su origen geográ-
fico, de tal forma que encontramos varios Juan Francés o Antonio Portugués.
Esto era especialmente cierto con las prostitutas a las que se conocía por el lu-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna346

––––––––––––––––––––
25 Sánchez Ortega, M.H.: Documentación selecta sobre la situación de los gitanos españoles en el siglo XVIII,

Madrid, 1977, p. 30.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
26 López Beltrán, M.T.: La prostitución en la época de los Reyes Católicos, el caso de Málaga, Málaga, 1989,

pp. 112-119.
27 León, P. de: Op. cit. pp. 405, 418, 465, 485, 532, 533.
28 Geremek, B.: Les marginaux…, op. cit.
29 Chartier, R.: op. cit.

gar o la región de la que procedían: La Cordobesa, La Toledana, La Sevillana,
La Vizcaína, La Castellana trabajaron en Málaga durante los siglos XV y
XVI. Además el mote pasó a ser algo de uso generalizado ya que otras eran
conocidas como Catalina La Morena, La Delgadilla, o La Marquesa26. Esa
misma práctica se utilizaba con los hombres que pertenecían al mundo de la
delincuencia. El capellán Pedro de León acompañó hasta a tres llamados “el
valiente” además de a un tal Juan González conocido como El Doblado, apela-
tivo heredado de un tío que trabajaba como escribano, famoso por sus mal-
versaciones, o Bartolomé Muñoz alias el Condecillo, término heredado de
otro malhechor del que fue discípulo. Otros, como Ginés Pérez, alias Luis de
León, Hernán Martín, alias Juan Fernández, o Juan de la Rambla, alias Juan
de la Chica, cambiaban de nombre con frecuencia para escapar más fácilmen-
te a la justicia27. En esa práctica encontramos elementos de un lenguaje pro-
pio que permitía a los marginados reconocerse entre ellos y separarse por tan-
to de la sociedad mayoritaria; en el medio de la delincuencia parisina de fina-
les de la Edad Media los apodos y los motes eran también muy frecuentes. En
una banda que fue la comidilla a finales del siglo XIV figuraba el Gibet Ma-
lingre llamado El Brezo, Perrin-Cuatro-Dedos, El Pequeño Colás llamado
igualmente El Niño28.

Desde ese punto de vista, el argot utilizado era propio de la cultura mar-
ginal. Un idioma secreto que protegía y hacía que las operaciones delictivas
fueran más eficaces. En los siglos XVII y XVIII surge toda una literatura que
trataba de alertar de las actuaciones de los falsos mendigos en particular, y de
los marginados en general. El Liber vagatorum impreso en Pforzheim hacia
1510 constituye el modelo de esta corriente. En Lyon se publicó en 1596 La
generosa vida de los mercelots, mendigos y bohemios y más tarde, en 1629, La jerga
o Lenguaje reformado… Todas estas obras reflejan el interés por descubrir los
secretos de un mundo que inspiraba miedo y al mismo tiempo el intento de
presentarlo de una forma paródica. Paralelamente se editaron algunos diccio-
narios de este extraño lenguaje, que un diccionario publicado en 1596 denomi-
na el blesche29. En el argot francés de la época bellander (juego de palabras entre

la cultura de los marginados en la europa de la época moderna 347

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


belâtre –presumido– y demander –pedir) significa pedir limosna y harper le tai-
llis (recorrer el monte), huir con habilidad. El maestro de los mendigos se co-
noce como el coësre y la prisión era el cartón o el cartucho. El padre Pedro de Le-
ón, que a lo largo de todos esos años ejerciendo como capellán de la cárcel lle-
gó a familiarizarse con ese vocabulario, nos indica que la muerte era el barato,
la horca, morir de envión, recibir un golpe fatal de espada, morir de sofión, las
aberturas hechas para introducirse en una casa, guzpataros30. César Oudin en
su famoso diccionario hispano-francés cuya primera edición data de 1607,
proporciona numerosos elementos de argot en la segunda edición de 1616.
Garavo es un gancho, gandido es el necesitado, gargamillón, el cuerpo, garitón,
la habitación, garo, el lugar31. Este vocabulario cuyo carácter específico garanti-
za el secreto e identifica al iniciado tiene también una función práctica que tra-
duce la abundancia de palabras del oficio (el robo, la limosna, el juego) y pone
de manifiesto una actitud irónica en lo que respecta a la precariedad.

El juego es la principal actividad de los marginados, hasta el punto de
convertirse en una preocupación constante de las autoridades. Recordemos el
memorial que en 1601 el licenciado Francisco Porras de la Cámara envió al
arzobispo de Sevilla Fernando Niño de Guevara en el que se mencionan más
de trescientas casas de juego en la ciudad del Guadalquivir. Porras insiste en el
enorme éxito de las timbas, o casas de bilhán. Este último término se deriva de
Vilhán, presunto inventor del juego de cartas en el siglo XVI, época en la que
las cartas sustituyen a los dados sin que este juego llegue a desaparecer por
completo. La tafurería medieval era el reino del juego de dados aunque más
adelante se convierte en el lugar del juego de cartas por excelencia32. El mila-
gro de Mahoma al que alude en su texto el licenciado Porras es precisamente
el juego de cartas. La transición de los dados a las cartas se produjo en los al-
bores de los Tiempos Modernos y resulta significativo que de los 2.518 juga-
dores condenados en Valencia entre 1479 y 1518 la gran mayoría fueran juga-
dores de dados, sobre todo practicantes del joch de la gresca33. Pero el éxito del
juego de cartas se fue afirmando progresivamente. En la ciudad extremeña de
Coria se jugaba a las cartas a finales del siglo XVI en las mesas de los eclesiás-
ticos locales que hacían gala de un comportamiento escandaloso34. Individuos

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna348

––––––––––––––––––––
30 León, P. de: Op. cit. pp. 308, 314, 528.
31 Oudin, C.: Tesoros de las dos lenguas española y francesa. Utilizo la edición de París de 1675.
32 Etienvre, J. P.: Op. cit. pp. 241 y ss.
33 Pérez García, P.: La comparsa de los malhechores, Valencia, 1479-1518, Valencia, 1992, pp. 83 y ss.
34 Rodríguez Sánchez, A.: Op. cit. p. 130.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
35 León, P. de: Op. cit. p. 376.
36 Mariana, J. de: Tratado contra los juegos públicos, Biblioteca de Autores españoles n° 30, Madrid,

1950, p. 52.
37 Mariana, J. de: Tratado contra los juegos públicos, Biblioteca de Autores Españoles n° 30, Madrid,

1950, p. 52.
38 Roa, M. de: Historia de la provincia de Bética, s.d., Biblioteca Universitaria de Granada, Caja A 49, 

f. 29 vº.

de todos los medios sociales acudían a casa del deán del cabildo de la catedral,
a casa del arcipreste Lorenzo Mejía o a casa del párroco de la parroquia de
Santiago para apostar grandes sumas al juego del vuelco o al de la tapada que
junto con la primera eran las modalidades más habituales del juego de cartas.
En la primera, la figura (por ejemplo el rey) era la carta de menor valor. Por
mucho que la ley tratara de luchar contra las nefastas consecuencias del juego,
como el Fuero Nuevo de Vizcaya en 1526, no consigue pararlas35. En el inte-
rior de la prisión real de Sevilla, los prisioneros se daban al juego apasionada-
mente, lo que suponía una gran decepción para Pedro de León “aunque más
desnudos estén y sin camisa y sin alguna se les dé de limosna luego la prego-
nan y venden para jugar”36.

Otra actividad muy importante en el mundo de la marginalidad es el
baile. Así vemos cómo en Coria llenaba gran parte de las noches de desenfre-
no de las que hablaban los testigos interrogados por el obispo. La principal
protagonista era Inés La Bailarina que practicaba la zarabanda, baile califica-
do en el documento como deshonesto. Este adjetivo aparece varias veces en las
obras de los moralistas de la época. El jesuita Juan de Mariana veía en la zara-
banda un peligro considerable “entre otras invenciones ha salido en estos años
un baile y cantar tan lascivo en las palabras, tan feo en los meneos, que basta
para pegar fuego aún en las personas muy honestas.”37 Algunas décadas más
tarde Martín de Roa, cronista de la provincia jesuita de Bética hacía el mismo
tipo de comentarios “los esclavos morenos entreteníanse…en unas bárbaras
danzas que ellos llaman zambra; el baile no muy honesto, la junta de varones y
hembras ocasionada y peligrosa.”38 Además Roa designa, al igual que Maria-
na, a los inventores de esta diversión, los negros, que practicaban asiduamen-
te música y danza ya fuera en la calle, ya en los locales de sus hermandades.
Entre mediados del siglo XVI y mediados del XVII pasaron por Sevilla al
menos veintiún grupos de baile animados por negros; por ejemplo el llamado
“la batalla de Guinea” contaba con “ocho hombres y cuatro mujeres, y un
tamboril y una guitarra, los cuatro con panderetas y sonajas y los otros cuatro

la cultura de los marginados en la europa de la época moderna 349

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


con atabalillos, y las cuatro mujeres con sonajas y banderas”39. Las adverten-
cias, las inquietudes de los religiosos son un reflejo de la atracción que ejercí-
an estas actividades de esparcimiento sobre un numeroso público. Los pro-
pios clérigos sentían también esa atracción. Zarabanda o paracumbe eran figu-
ras seductoras y el hecho de que las practicara Inés La Bailadora de Coria no
era una simple casualidad. Sin embargo, Inés era originaria de Galicia o de
Portugal. El baile en todas sus formas, incluidas las más exóticas, reunía a to-
do tipo de personajes sin raíces. Entre éstos se incluyen evidentemente los gi-
tanos, para quienes el baile era una de sus especialidades. Sus espectáculos
eran apreciados en toda Europa. Preciosa, la heroína de la novela ejemplar La
Gitanilla de Cervantes es ante todo una bailarina espectacular. En su primera
entrada en Madrid en la festividad de Santa Ana llama la atención el ballet en
el que aparece acompañada por otras siete gitanas –cuatro viejas y tres jóvenes
como ella– y un hombre que dirige el grupo. A más de dos siglos y dos mil ki-
lómetros de distancia, el italiano Caronni evocaba en su relato de viaje a Cen-
troeuropa el placer que le proporcionaron la música y el baile de los gitanos
valacos con motivo de la coronación del soberano austriaco Leopoldo II en
Presburgo en diciembre de 179040.

Por otra parte, Caronni subraya la participación de los gitanos en todo
tipo de acontecimientos. “No hay fiesta de pueblo a la que no acudan, tanto si
han sido llamados como si no, al igual que no hay albergue o cabaret en el que
no se presenten de forma espontánea. De la misma manera, en las comidas
importantes o en los bailes familiares que se dan en los cumpleaños, en las bo-
das, etc.… se les recibe con agrado”. De esta manera Caronni ilustra la ambi-
güedad de la relación de la sociedad en su conjunto con los marginados y en
especial con su cultura. El baile de los gitanos en la coronación de Leopoldo
II no era nada inusual. En junio de 1607 ya había “egipcios” en la Corte del
rey de Francia Enrique IV. Casi todas las noblezas europeas apreciaban las
distracciones que ofrecían “las gentes del viaje”. La marquesa de Sévigné las
recibió en el verano de 1671 en su castillo des Rochers, en Bretaña41. Sabemos
que los gitanos de España participaron a menudo en las procesiones del Cor-
pus Christi, como en las de Toledo en 1593, 1596 ó 1604, en las de Segovia
en 1613, 1624 ó 1628, y en las de Granada de forma regular a partir de

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna350

––––––––––––––––––––
39 Moreno, I.: La antigua hermandad de los negros de Sevilla, Sevilla, 1997, pp. 54-55.
40 Asséo, H.: Les tsiganes, une destinée européenne, París, 1994, p. 132.
41 Vaux de Foletier, F. de: Les tsiganes dans l’Ancienne France, París, 1961, p. 107.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
42 Leblon, B.: Gitans et flamenco, Toulouse, 1994, p. 23.
43 Rojo Vega, A.: Fiestas y comedias en Valladolid, siglos XVI-XVII, Valladolid, 1999, p. 185.

160742. En ellas se mezclaban con equipos de negros o de portugueses que ac-
tuaban esos mismos años, los unos y los otros tanto en Sevilla como en Valla-
dolid43.

Sin duda alguna, la cultura de los negros en la Península ibérica era
muy distinta a la de los gitanos o a la del mundo habitual de los bajos fondos
urbanos. Sin embargo, los miembros de estos distintos grupos, que frecuenta-
ban los mismos lugares y a menudo vivían en las mismas condiciones, termi-
nan por imitar a sus vecinos hasta tener casi todos un mismo lenguaje. Desde
ese punto de vista, en la época moderna surgió una cultura marginal europea
cuya coherencia, incluso homogeneidad, estaba garantizada por la movilidad
de todos cuantos la practicaban. Por otra parte, hemos visto que ésta era sin-
gularmente ecléctica. Desde el inicio de estas páginas nos hemos preguntado
si no se trataba de una subcultura que reproducía las formas, los signos, los
contenidos, incluso los valores de la cultura dominante. Existen varias señales
que apuntan en esa dirección. Los gitanos se presentaban bajo la dirección de
un conde del pequeño Egipto; en el patio de Los Milagros de París había un
rey; las fiestas organizadas por las comunidades negras al norte de Lisboa te-
nían rey de Congo. Los maleantes se encargaban de formar a los más jóvenes
como si el robo fuera un oficio y cono si estuvieran organizados en una coo-
perativa. Y a la inversa, no podemos sino asombrarnos de la inventiva cultural
de los grupos marginales que ofrece elementos adoptados eventualmente por
la cultura dominante. Como ha ocurrido por ejemplo con el piercing, el argot
o tantas músicas y bailes. Lo que un una época parece subversivo es después
adoptado por la sociedad en su conjunto. Lo mismo sucede tanto con la cul-
tura marginal como con los propios marginales. Practicada en los confines del
mundo, está formada por elementos que pueden bien caer en el olvido, lo que
es sinónimo de exclusión, o bien ser compartidos por la mayoría de sus miem-
bros, hasta el punto de no destacar ya el elemento que marca la diferencia si-
no la integración. 

la cultura de los marginados en la europa de la época moderna 351

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


IV
EL SEXO, EL PODER 

Y 
LA MARGINACIÓN

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Vázquez García, F./A. Moreno Mengíbar: Sexo y razón. Una genealogía de la moral sexual en España

(siglos XVI-XX), Madrid, 1997, pp. 7-32.
2 Vázquez García, F.: “Historia de la sexualidad en España: problemas metodológicos y estado de la

cuestión”, en Hispania, 194 (Madrid, 1996), pp. 1007-1035.

No siendo la sexualidad humana una categoría biológica pura, sino un
sofisticado mecanismo de comportamiento modelado por la cultura y la his-
toria, y no existiendo sociedad alguna neutral frente a sus manifestaciones y
consecuencias sociales1, es posible reexaminar la conducta sexual de nuestros
antepasados volviendo a hacer uso de un instrumento de intervención social
tan característico del Antiguo Régimen como la ley y la sanción penal. La nu-
trida tradición de estudios sobre transgresión de un cierto patrón sexual nor-
mativo en nuestro país limita, no obstante, cualquier intento de innovación
teórica por mi parte. Esto podría empujarme irremisiblemente hacia el terre-
no del balance historiográfico, pero  en este dominio tan sólo me cabría aña-
dir unas cuantas notas a lo dicho ya por Francisco Vázquez2. Ante semejante
disyuntiva, he resuelto optar por la composición de un texto ecléctico, a caba-
llo entre el ensayo, la crítica y la selección bibliográfica, que no pretende ser
algo muy distinto de una lectura o aproximación personal al problema, sin
afán de exhaustividad y sin pretensión alguna de agotar cualquiera de sus re-
sortes. El número y la calidad de los trabajos que recientemente han visto la

La criminalización de la sexualidad 
en la España Moderna

Universidad de Valencia

Pablo Pérez García w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


luz constituyen dos excelentes coartadas para las limitaciones del mío y, en
cualquier caso, espero que ellos me eximan del juicio severo de los lectores
más exigentes3.

I. Un sexo sin cuerpo y dos cuerpos con un solo sexo: 
reflexiones de un historiador

El sexo nunca fue un tema tabú en la España moderna. La lujuria podía
ser un pecado capital, un delito incluso; pero el sexo era un asunto sobre el
que se hablaba en público y sobre el que se escribía, por supuesto, para para
ser leído, recitado o representado. Los historiadores de la Inquisición han sor-
prendido, ahí, a un grupo de hombres discutiendo en la plaza mayor sobre la
licitud moral del comercio con prostitutas; aquí, a unas jóvenes campesinas
que gozan desinhibidamente de los placeres de la carne desconociendo lo pe-
caminoso de su conducta; allá, a una hechicera que ha vendido sus filtros de
amor y recitado sortilegios eróticos para confortar a una mujer despechada4.
En numerosas poblaciones españolas tenían lugar, al tiempo, festejos donde
las mujeres intercambiaban por un día sus papeles con los hombres, siéndoles
lícito protagonizar lances desaforados y proferir procacidades sólo reservadas
a los varones. Haber nacido o haberse criado en El Potro de Córdoba, celebé-
rrimo burdel, era dicho sentencioso con el que se proclamaba ingenio vivo y
suspicacia5. Cientos de veces fue recreada, en los corrales de comedias, la tris-
te imagen del marido burlado, la de la doncella seducida o la de los amantes
arriscados6. Los ejemplos podrían alargarse hasta la saciedad, aunque siempre
obtendríamos la misma impresión: aún en los peores momentos de la campa-
ña aculturadora auspiciada por la Contrarreforma, los españoles no parecen
haber dejado de enfrentarse a su sexualidad con una libertad verdaderamente
sorprendente.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna356

––––––––––––––––––––
3 En todo caso, trataré de limitar al máximo las referencias bibliográficas. Para cualquier profundiza-

ción sobre los distintos temas que se abordarán, me permito remitir a los dos trabajos anteriormente citados.
4 Sánchez Ortega, M.H.: “Un sondeo en la historia de la sexualidad sobre fuentes inquisitoriales”, en

Pérez Villanueva, J. dir. La Inquisición española. Nueva visión, nuevos horizontes, Madrid, 1980, pp. 917-930.
5 Moreno, A./F. Vázquez: Crónica de una marginación. Historia de la prostitución en Andalucía desde el si-

glo XV hasta la actualidad, Cádiz, 1998, pp. 35-36.
6 Redondo, A. ed.: Amours légitimes, amours illégitimes en Espagne (XVIè-XVIIè siècles), París, 1985.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
7 La afirmación sólo es válida si nos limitamos a la España moderna y a los estudios de contrastado va-

lor científico que, a mi entender, principian con la obra de Carmen Martín Gaite (Los usos amorosos en la España
del XVIII, Barcelona, 1972) y Bartolomé Bennassar (L’Homme espagnol, París, 1975, especialmente, cap. 7º).

8 Fuchs, E.: Historia ilustrada de la moral sexual. I Renacimiento. II La época galante, Madrid, 2 vols. 1996.
9 Vázquez, F.: “Historia de la sexualidad...”, op. cit. pp. 1013-1016.
10 Tal vez debido al prejuicio con que los historiadores contemplamos las realidades “biológicas”, pese a

disponer de antídotos tan eficaces como la obra de Pierre Darmon (Le mythe de la procréation à l’âge baroque, Pa-
rís, 1981).

La historiografía española lleva ocupándose de las manifestaciones de la
sexualidad apenas un cuarto de siglo7. Las abundantes e incisivas monografías
publicadas hasta la fecha, sin embargo, han evidenciado más –creo que sus au-
tores coincidirán conmigo– la complejidad del problema y sus numerosas ra-
mificaciones, que acotado definitivamente el marco de análisis. Hoy nos halla-
mos –permítase el símil– arrinconados dentro de un recinto acorazado repleto
de cámaras y células fotoeléctricas, sin saber a ciencia cierta el orden con que
los mecanismos debieran ser desconectados para alcanzar nuestro objetivo. De
alguna manera hemos conseguido reunir infinidad de fragmentos de discursos
y representaciones sobre el sexo –tasas de ilegitimidad, declaraciones procesa-
les, textos políticos y literarios, doctrinas morales, etc.–, pero el trabajo fino de
ajuste entre las piezas está muy lejos de haberse alcanzado. No han faltado, por
supuesto, intentos encomiables. De hecho, la historia de la sexualidad en Es-
paña ha venido prospectando con cierto éxito dos grandes rutas: la demográfi-
co-familiar y la “patológica”. A la primera línea de trabajo ha interesado la se-
xualidad como artefacto histórico de lo que el viejo Eduard Fuchs concibió co-
mo una estrategia de control –y, por qué no, de descontrol– social de la heren-
cia y de la propiedad8. A la segunda ha importado mucho más la reconstruc-
ción minuciosa de la noción histórica de normalidad sexual a partir de la con-
culcación de modelos normativos no siempre explícitos, que, por tanto, deben
ser rastreados a través de un expediente sancionador, bien se trate de la peni-
tencia impuesta por el confesor o de la sentencia dictada por el juez9.

Es curioso, sin embargo, que asuntos tan capitales para el estudio histó-
rico de la sexualidad como la concepción del cuerpo humano, las raíces del
deseo, los instrumentos de la procreación o las teorías de la generación, ape-
nas hayan despertado el interés de nuestros investigadores10. La lectura del re-
ciente balance trazado por Mónica Bolufer es, en este sentido, concluyente: la
historia de la sexualidad en España se ha venido construyendo sin una refle-

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 357

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


xión sobre el cuerpo11. Dentro, sin embargo, de nuestra peculiar historiografía
de un “sexo sin cuerpo” sobresalen, no obstante, sendos trabajos firmados por
Francisco Vázquez y por Andrés Moreno12. Se trata de dos estudios que, a mi
entender, han abordado sólo uno de los dos ejes –la subordinación fisiológica,
moral y social de la mujer– de lo que considero una concepción mucho más
compleja, de radical ambivalencia, en suma, de las doctrinas médico-biológi-
cas de la Europa moderna. En efecto, basta confrontar las conclusiones de
Andrés Moreno con las del clásico de Jean-Louis Flandrin, para percibir de
inmediato la bipolaridad de las teorías galénicas todavía vigentes en el Anti-
guo Régimen13. No faltarán, sin duda, razones para admitir que la visión hu-
moral del cuerpo humano heredada de los griegos, de esa especie de redoma
de fluidos con que se comparó a las personas, haya podido contribuir a degra-
dar el papel de la mujer y, paralelamente, a justificar el monopolio masculino
del cuerpo, de la sexualidad, de la ciencia y del poder14. Pero tampoco anda
desencaminado el maestro francés cuando apunta que la adopción de la teoría
galénica sobre la reproducción elevó el estatus sexual de la mujer, amparando
su legítimo, su imprescriptible derecho al orgasmo15. Mas no se piense en un
perverso efecto compensatorio, que tal cosa nunca existió. La explicación es
mucho más sencilla.

Nuestros antepasados contemplaban su cuerpo y su sexualidad de mo-
do muy distinto a como lo hacemos hoy16. Ellos creían que las mujeres y los
hombres compartían un mismo sexo, es decir, que ambos pertenecían a un

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna358

––––––––––––––––––––
11 Bolufer, M.: “Cos femení, cos social. Apunts d’historiografia sobre els sabers mèdics i la construcció

cultural d’identitats sexuades (segles XVI-XIX)”, en Afers, Fulls de Recerca i Pensament, 33/34 (Catarroja, 1999),
pp. 531-550.

12 Moreno, A.: “Tota mulier in utero. La construcción socio-sexual del cuerpo femenino en la España
moderna”, en Anuario de Investigaciones “Hespérides”, II (Sevilla, 1994), pp. 443-457 y Vázquez, F./A. Moreno:
Sexo y razón... op. cit. pp. 359-412.

13 Flandrin, J.-L.: “Hombre y mujer en el lecho conyugal”, en La moral sexual en Occidente. Evolución de
las actitudes y comportamientos, Barcelona, 1984, pp. 143-152.

14 Tópicos que, entre nuestros autores del Siglo de Oro, defendieron Juan Fragoso, Antonio de Fuen-
telapeña, Juan Huarte de San Juan, Félix Lope de Vega, Juan Eusebio Nieremberg, Juan de Pineda, Manuel
Rodríguez Lusitano, Antonio de Torquemada, Luis Vélez de Guevara y Francisco de Villalobos. Para el caso
italiano, vide Maio, R. di.: Mujer y Renacimiento, Madrid, 1987 (especialmente, pp. 41-92) y para el francés
Matthews Grieco, S.F.: Ange ou diablesse. La répresentation de la femme au XVIè siècle, París, 1991.

15 Postura netamente defendida por notabilísimos teólogos como Ligorio o Tomás Sánchez.
16 La bibliografía es abundante. Jacquart, D./C. Thomasset: Sexualidad y saber médico en la Edad Me-

dia, Barcelona, 1989; Chartier, R. ed.: Historia de la vida privada. 3. Del Renacimiento a la Ilustración, Madrid,
1989; Davis, N./A. Farge (eds.): Historia de las mujeres. III. Del Renacimiento a la Edad Moderna, Madrid, 1992;
Porter, R. “Historia del cuerpo”, en Burke, P. ed. Formas de hacer historia, Madrid, 1993.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
17 Laqueur, T.: La construcción del sexo. Cuerpo y género desde los griegos hasta Freud, Madrid, 1994, pp.

176-194.
18 Textos como Los secretos de las mujeres del Pseudo Alberto Magno o las Obras maestras de Aristóteles y

El arte del amor conyugal de Nicholas Venette mantuvieron vivo el “modelo de sexo único” entre miles de lectores
profanos de los siglos XVIII y XIX. Cfr. Ibidem, p. 260.

19 El tema también ha sido abordado por la historiografía española de la sexualidad. Cfr. Vázquez,
F./A. Moreno: “Un solo sexo. Invención de la monosexualidad y expulsión del hermafroditismo (España, siglos
XVI-XIX)”, en Daimwn. Revista de Filosofía, 11 (1995), pp. 95-112.

20 Absolutamente esclarecedoras resultan las ilustraciones anatómicas procedentes de los atlas de Leo-
nardo, Berengario, Dryander, Estienne, Vesalio, Ryff, Bartisch, Rueff o Bartholin -en cuyo atlas anatómico de fi-
nes del XVII ya podemos apreciar las primeras diferencias morfosexuales- que Laqueur reproduce en su estudio.

único e idéntico sexo17. Ni siquiera la renovación promovida por la anatomía
vesaliana o por el mecanicismo secentista –por la “revolución científica”, en
suma– bastó para desmembrar aquella visión monista del sexo que los euro-
peos arrastraron desde la Grecia clásica hasta el siglo XVIII, y aun más allá18.
Según esta idea, las condiciones de la gestación determinaban la conforma-
ción sexual de los individuos. El feto sólo podría alcanzar una forma definiti-
va si había estado sometido a un cuadro óptimo de temperatura y humedad
dentro del claustro materno. Un quantum adecuado de sequedad y calor pro-
ducía cuerpos perfectos, entendido éstos como formas acabadas y definitivas,
mientras que un mayor grado de humedad y frialdad dificultaba el ciclo gene-
rativo, dando lugar a cuerpos más bien inacabados que imperfectos. No será ne-
cesario aclarar que la forma definitiva correspondía al cuerpo masculino y la
provisional al femenino, ni que el predomio de los humores en la gestación se
consideraba determinante a la hora de establecer los patrones conductuales y
los perfiles morales característicos de la virilidad y la feminidad. Mucho me
temo, lector tal vez sorprendido, no haber interpretado mal la obra de La-
queur si deduzco el problema a estos dos principios básicos: que los europeos
de los siglos XVI a XVIII creían en un solo sexo dividido en dos géneros y
que consideraban inacabado, provisional y perfectible el cuerpo femenino19.

Aunque la economía de sus fluidos internos no fuese exactamente igual,
la mujer y el hombre compartían un mismo cuerpo y un mismo sexo. Los ór-
ganos genitales de ambos eran considerados idénticos. El hombre ostentaba
un aparato reproductor externo, mientras la mujer poseía uno exactamente
igual, aunque invertido e interno20. Pero este pene y estos testículos “a medio
camino” que eran los ovarios, el útero y la vagina femeninos, no poseían una
entidad estable. En cualquier momento y bajo múltiples circunstancias los ge-
nitales de la mujer podían “exteriorizarse”, culminando de este modo lo que la

la la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 359

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


gestación no había terminado de modular. La posibilidad de que una mujer
“mejorase” o “perfeccionase” su naturaleza no era simplemente una teoría fiel
al pensamiento de Aristóteles, Galeno, Plinio, Ovidio o Estacio. La literatura
médica, el folklore e, incluso, los procesos penales, están repletos de mujeres
trasmutadas en hombres perplejos y hasta en honrados padres de familia21.
Bastaba una conmoción, un golpe, un sobreesfuerzo para que aquel hombre
provisional que era la mujer adquiriese su forma definitiva. Pero no todo acaba
aquí. La amplitud de miras de la mentalidad colectiva de los europeos juzgó
dignos de exámen, aunque “naturales”, muchos otros estadios morfosexuales.
Nuestros antepasados estaban, de hecho, perfectamente predispuestos a admi-
tir toda una serie de grados entre la corporeidad inacabada de la mujer y la de-
finitiva del varón: mujeres masculinas o viragos, hermafroditas, hombres afe-
minados, varones lactantes e, incluso, hombres menstruantes22.

Una de las consecuencias más importantes –y en absoluto irracional–
del paradigma monosexual clásico es la teoría espermática de Galeno. Ya que
las mujeres y los hombres compartían rasgos sexuales comunes, era lógico es-
perar que ambos cooperasen en pie de igualdad en el proceso de perpetuación
de la especie y que ambos aportasen al mismo idéntico capital genético bajo el
estímulo de emociones voluptuosas muy semejantes. Según el prestigioso físi-
co de Pérgamo y sus seguidores, la generación embrionaria exigía la mezcla
simultánea de los espermas masculino y femenino. La esposa no podía conce-
bir si no eyaculaba, y muy difícilmente podría eyacular si no alcanzaba un or-
gasmo, cuyo estremecimiento, además, cumplía la función de cerrar el cuello
del útero y atrapar el esperma masculino. Es evidente que cuanto mayor fuera
el grado de simultaneidad entre el orgasmo de los esposos, tanto más garanti-
zada estaría la fertilidad de sus proezas amatorias23. En cualquier caso, la ade-
cuada combinación de humores espermáticos se reducía a un sencillo proble-
ma de calor. Las mujeres “frías”, menos propensas que las “ardientes” a la re-
tención de “semilla”, debían ser estimuladas mediante alimentos o medica-
mentos caloríficos o a través del frotamiento de los genitales. De ahí la con-
vicción de que las esposas “enamoradas” de sus maridos concebían con mayor

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna360

––––––––––––––––––––
21 Laqueur, T.: Op. cit., pp. 234-246. Vázquez, F./A. Moreno: Sexo y razón... op. cit. pp. 187-204.
22 Pomata, G.: “Uomini mestruanti. Somiglianza e differenza fra i sessi in Europa in età moderna”, en

Quaderni Storici, 79 (Roma, 1992), pp. 51-103.
23 Laqueur, T.: Op. cit. p. 91.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
24 Ibid. p. 193.
25 Vázquez, F./A. Moreno: Sexo y razón… op. cit. p. 291. La esterilidad de las prostitutas, sólo constata-

da por Trexler en la Florencia del XV, obedecía -en cualquier caso- a sus peculiares prácticas higiénicas, contra-
ceptivas y abortivas. Vide. Trexler, R.C.: “La prostitution florentine au XVè siècle: patronages et clientèles”, en
Annales ESC. XXXVI (París, 1981), p. 1013 (n. 103).

26 Laqueur, T.: Ob. cit. pp. 116-119.
27 [Quintás, G. ed. y est.] Descartes, R.: Tratado del hombre, Madrid, 1990, pp. 33-34 (nota 22).

facilidad que las que habían sido empujadas por la fuerza al matrimonio24. Por
supuesto, el extremo contrario era infinitamente contraproducente, ya que la
lujuria aguda o la promiscuidad favorecían la esterilidad femenina. De ahí la
creencia en la imposibilidad de que las prostitutas quedasen encinta25.

Pero, como ya constataran Flandrin y Darmon, no todos los médicos ni
todos los teólogos opinaban del mismo modo. Los partidarios de Aristóteles
contemplaban la reproducción humana con mayor objetividad, sin duda, aun-
que también con el regusto de haber descubierto la proporción entre la física
del Estagirita y la antropología moral de Agustín de Hipona26. El maestro del
Liceo nunca negó de manera rotunda la eyaculación femenina, pero había ob-
servado que su fecundidad no dependía del orgasmo, sino que, bien al contra-
rio, toda mujer era perfectamente capaz de engendrar sin necesidad de sentir
placer coitivo. En el hombre, la emisión de esperma era un fenómeno singular
acompañado siempre de un placentero éxtasis. En la mujer, sin embargo, la
predisposición al embarazo –lo que hoy denominaríamos ovulación– era per-
manente, regular, predecible y no necesariamente placentera. Aristóteles, ade-
más, había tocado importantes cuestiones en las que Galeno apenas si entró;
alguna de ellas tan crucial como la transmisión del alma. El Estagirita se ha-
bía planteado, en De generatione animalium (II, 1, 735a, 4-9) y en De anima
(II), un problema tan espinoso cual si el semen poseía alma, y no sólo había
respondido afirmativamente, sino también afirmado que aquella era el alma
en potencia del nuevo ser27. Y es que el esperma masculino, ciertamente, era
un fluído muy complejo. Formado a partir de la purificación calórica del ali-
mento en sangre y de la sangre en semen, constituía el principio motor del ser.
Reunía las categorías de causa eficiente, formal y final, y, mediante el aparea-
miento, comunicaba a la causa material –la sangre menstrual de la hembra–el
motor y el gobierno de la transformación embriológica. Así pues, hombre y
mujer no cooperaban en pie de igualdad en la reproducción humana, como
sostuvo Galeno, sino que el varón aportaba el principio activo mientras el pa-

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 361

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


pel de la hembra quedaba reducido al suministro de una mera materia órga-
no-telúrica donde la simiente podía germinar28.

Las teorías embriológicas de Aristóteles y Galeno, oportunamente ac-
tualizadas y repertoriadas, estuvieron vigentes durante todo el siglo XVI y to-
davía continuaban siendo discutidas a mediados del siglo XVII29. A estas altu-
ras, sin embargo, ya habían comenzado a triunfar en Europa –lo harían más
tardíamente en España–30 las nuevas corrientes racionalistas, escépticas y me-
canicistas que tan amplia repercusión alcanzaron en aquella República de las
Letras donde, entre otros muchos, los juristas y los magistrados ocupaban un
lugar de privilegio31. La hipótesis griega del cuerpo-redoma acabó siendo
substituida, pues, por aquella otra del cuerpo-máquina que tan alto prestigio
científico mantendría entre el Traité de l’homme de Descartes (1633)32, De cor-
pore de Hobbes (1655) y L’Homme-machine de La Mettrie (1748). El gran mé-
rito del nuevo paradigma no reside en el desvanecimiento de los humores y la
aparición de los mecanismos, sino en la convicción –transcendental para la
historia del racionalismo cristiano, ya que no para la del materialismo– de que
el alma no podía explicarse desde el cuerpo, esto es, de que el mecanismo de
comunicación del alma no era de naturaleza orgánica, a diferencia de cuanto
había enseñado la escolástica de raigambre aristotélica. Cualquiera que preten-
da estudiar los culpables derroches espermáticos incursos en incontables tipos
delictivos del Antiguo Régimen hará bien en no olvidar el peso eximente de
las nuevas doctrinas embriológicas del XVII y la fuerza moderadora de la car-
ga penal involucrada en la concepción racionalista del cuerpo33.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna362

––––––––––––––––––––
28 Laqueur, T.: Op. cit., pp. 73-88.
29 No fue ajeno a ello la obra del editor humanista Henri II Estienne, responsable de la edición del

Diccionario médico (1564) y de los Principios del arte médico según Hipócrates y Galeno (1567), cuyo tío, Charles
Estienne, había publicado tiempo atrás los Tres libros sobre la disección de las partes del cuerpo humano, obras todas
que interesaron a los grandes sabios del XVII, especialmente a Gerardo Juan Vossio. Jehasse, J.: La renaissance de
la critique. L’Essor de l’humanisme érudit de 1560 à 1614, Lyon, 1976, pp. 126-127.

30 López Piñero, J.M.: Ciencia y técnica en la sociedad española de los siglos XVI y XVII, Barcelona, 1979.
31 No es mucho cuanto se ha escrito sobre la cultura filosófica y científica de los juristas europeos, aun-

que sí son numerosos los testimonios (bibliotecas, correspondencia) que permitirían reconstruirla y fuertes los
indicios que apuntan hacia el creciente crédito de la ciencia moderna entre los políticos y magistrados de los si-
glos XVII y XVIII. Algo de esto puede leerse en la obra de Paolo Casini (Introduzione all’iluminismo. Da New-
ton a Rousseau, Roma-Bari, 1973). Por supuesto, no he mencionado el tema inocentemente.

32 Este texto cartesiano no vio la luz hasta 1677, pero las hipótesis epigenistas expuestas en él ya eran
conocidas gracias a haberse abordado en otros escritos publicados con anterioridad.

33 Aunque es conocido el papel que el racionalismo y el ocasionalismo tuvieron en Francia y Alemania
como frenos a la persecución de la brujería, apenas se ha explorado su contribución a la moderación de la repre-
sión penal sobre los delitos sexuales. Vide. Mandrou, R.: Magistrats et sorciers en France au XVIIè siècle. Une

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
analyse de psychologie historique, París, 1980. Delumeau, J.: El miedo en Occidente, Madrid, 1989. Roper, L.: Oedi-
pus and the Devil: Witchcraft, Religion and Sexuality in Early Modern Europe, New York, 1994.

34 Darmon, P.: Op. cit. pp. 337-50 y 77-80. Guyénot, E.: Las ciencias de la vida en los siglos XVII y
XVIII. El concepto de la evolución, México, 1956, pp. 273-276.

35 Harvey, W.: Exercitationes de generatione animalium, Londres, 1651.
36 Guyénot, E.: Op. cit. pp. 227-238.
37 “Observationes D. Anthonii Leeuwenhoeck de natis e semine genitale animalculis”, en Philosophical

Transactions, CLXII (Londres, 1678). Citado por E. Guyénot (op. cit., p. 247).

La substitución del paradigma anatómico-fisiológico greco-cristiano no
comportó una deconstrucción paralela del modelo monosexual heredado y, en
consecuencia, el problema de la reproducción animal continuó planteándose en
el transcurso del XVII y buena parte del XVIII, tanto a la manera de Galeno
como a la de Aristóteles. Los herederos de la concepción galénica mantuvieron
el principio general de equilibrio entre simientes dentro del proceso embrioló-
gico. Para éstos, los llamados epigenistas –Descartes, Malebranche, Buffon o
Maupertius–, la mujer y el hombre aportaban materiales genéticos muy seme-
jantes que, en virtud de su diferencia de temperatura, humedad, tamaño y mo-
vimiento, catalizaban o se depositaban ordenadamente sobre un eje hasta dar
forma al nuevo ser víscera, por víscera, miembro por miembro34. La embriolo-
gía desigualitaria de Aristóteles, por su parte, también encontró acomodo entre
los llamados preformacionistas, sustentadores de la hipótesis de preconstitu-
ción del feto en el “huevo” antes de su fecundación. Pertrechados con su inse-
parable microscopio, los preformacionistas, sin embargo, nunca acabaron de
ponerse de acuerdo. Entre ellos, los hubo “ovistas”, partidarios del protagonis-
mo embriológico del óvulo femenino, y, más adelante, “animalculistas”, defen-
sores de la enjundia genética del espermatozoide masculino. William Harvey,
precursor del ovismo, adaptó casi literalmente las ideas del Estagirita en su tra-
tado sobre la reproducción de los ovíparos35. Sus hipótesis fueron discutidas y
ampliadas por otros grandes biólogos ovistas –Steensen, van Horne, Swam-
merdam, Kerkring, Garmann, de Graaf, Littré, du Verney, Vallisnieri–, aproxi-
madamente, hasta 167836. Sin embargo, en una famosa carta dirigida al secre-
tario de la Royal Society de Londres, fechada en noviembre de 1677 y publicada
en el número de enero de 1678 de las Philosophical Transactions, Anthon van
Leeuwenhoeck desmontó la hipótesis ovista y abrió las puertas de la ciencia al
nuevo sistema animalculista37. Para el biólogo holandés, los espermatozoides o
“animálculos” eran verdaderos “átomos vivientes” que, sin embargo, podían pe-
recer a las pocas horas si no eran depositados en receptáculo uterino.

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 363

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Los partidarios del animalculismo –Homberg, Lister, Camerarius, Lan-
cisi, Malpighi, van Hoorhn, Garden o Geoffroy–38 no tardaron en ser rebasa-
dos por “radicales” que creyeron observar en el espermatozoide humano, no un
“animálculo” más o menos indeterminado, sino un verdadero homunculus: una
especie de hombre en miniatura con todos sus órganos perfectamente forma-
dos y dispuestos a desarrollarse en el claustro femenino.39 Las teorías de Hart-
soeker, Andry o Plantade-Delampatius vinieron a reasignar prácticamente to-
do el peso de la reproducción humana en la semilla del varón, reabriendo el
viejo problema planteado de la generación espontánea,40 y redimensionando el
de la reproducción monosexual femenina apuntada anteriormente por los es-
cépticos y los fundamentalistas del ovismo41. La moderna epistemología bioló-
gica nunca consideró, por supuesto, las consecuencias metafísicas y teológicas
de sus pronunciamientos en aquel tiempo y en aquella atmósfera intelectual
que ya había sumido perfectamente la autonomía de la razón y de la fe. Pero,
en cualquier caso, la presumible gravedad moral de ciertos desórdenes sexuales
dentro de los cuadros reproductivos ovista y animalculista, pronto quedó olvi-
dada gracias a las investigaciones pioneras de Albrecht von Haller (1756),
Kaspar Friedrich Wolff (1759) y Lazzaro Spallanzani (1785), auténticos esla-
bones de transición entre el epigenismo mecanicista y la embriología de la di-
visión celular a partir de la fusión de dos gametos42.

Mientras los científicos y biólogos de los siglos XVII y XVIII discutían
en torno a la reproducción humana, el paradigma monosexual clásico había
ido perdiendo, uno a uno, sus viejos fundamentos, a la vez que surgía, con su
poderosa capacidad de convicción e impregnación de todo lo humano, el con-
cepto de sexo biológico. Como afirma categóricamente Laqueur, “el sexo tal
como lo conocemos fue inventado en el siglo XVIII”43. Mujeres y hombres vi-
nieron a quedar separados entonces por una barrera no ya infranqueable, sino
absolutamente inconmensurable. La “diferencia” era tan nítida, tan palmaria,
tan rotunda, que ninguna faceta de la vida –anatomía, fisiología, reproduc-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna364

––––––––––––––––––––
38 Ibid. pp. 247-255 y 261-263.
39 Ibid. pp. 251-254.
40 Ibid. pp. 202-217.
41 El preformacionismo radical dio lugar a la llamada hipótesis del “encajonamiento de los genes” en la

que cupieron, primero, homúnculos preconstituidos en el óvulo y, después, en el espermatozoide. Vide. Ibid. pp.
269-270. Darmon, P.: Op. cit., pp. 107-121.

42 Guyénot, E.: Op. cit. pp. 266-268 y 278-281.
43 Laqueur, T.: Op. cit. p. 257.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
44 Poulain de la Barre, F.: De l’égalité de deux sexes. Discours physique et moral où l’on voit l ’importance de

se défaire des prejugés, París, 1673.
45 Laqueur, T.: Op. cit. pp. 330-352. Vázquez, F./ A. Moreno: Sexo y razón... op. cit. pp. 401-440.

ción, psicología, comportamiento, aprendizaje, rol familiar, social o político–
podía ser explicada satisfactoriamente sin esta suerte de nexo existencial entre
la hembra y su útero, y el macho y sus testículos. Es verdad que algunos filó-
sofos cartesianos, como François Poulain de la Barre, interpretaron como pre-
juicio la pretensión “científica” de atribuir un sexo determinado al espíritu hu-
mano44. Pero no es menos cierto que la ciencia del XVIII, la medicina espe-
cialmente, contribuyó a situar a la mujer en un plano de dependencia y subor-
dinación llamado a perdurar en Occidente durante cerca de dos centurias.45 Y
junto a ella, toda una epistemología de lo “anormal”, “patológico” y “perverso”
estaba dispuesta a proyectarse de inmediato sobre manifestaciones y fenóme-
nos que el desvanecido paradigma monosexual había admitido sin grandes
conmociones. Así, el onanismo enfermizo, la ninfomanía histérica, la inver-
sión homosexual y un amplio catálogo de anormales perversiones derivadas
del nuevo paradigma bi-sexual pronto vendrán a troquelar definitivamente
esta conciencia desasosegada, reprimida y fuertemente medicalizada de los
europeos de los siglos XIX y XX.

II. ¿Pecadores y delincuentes? Las enseñanzas de Sodoma

No hemos recorrido de manera sumaria las teorías anatómicas, sexuales
y embriológicas vigentes en la Europa Moderna con el fin de acotar el impac-
to de la ciencia médica sobre la represión penal de la delincuencia de naturale-
za sexual. Creo que lo contrario, es decir, la escasa incidencia de las hipótesis
biológicas sobre la práctica procesal de los tribunales de justicia, podría ser de-
mostrado con mayor facilidad. Sin embargo, me interesaba perfilar con cierto
detalle un marco de referencias que apenas ha sido tomado en consideración
por historiadores y juristas, con el fin de mostrar la ambigüedad de los escena-
rios descritos por nuestra historiografía y la ambivalencia de las categorías uti-
lizadas para analizarlos. Porque si bien es verdad que las disquisiciones cientí-
ficas no preocupaban más que a sus cultivadores, no es menos cierto que las ex-
plicaciones dadas por la medicina a los fenómenos naturales hallaron eco entre
los teólogos morales, los magistrados, los mismos gobernantes y acabaron ca-

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 365

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


lando, mediante un complejo proceso de circulación de las ideas, en la menta-
lidad colectiva46. La criminalización de la sexualidad constituye, en suma, un
problema extraordinariamente arduo que precisa ser descompuesto en diversos
planos: la variación general y particular del marco histórico, los valores sociales
que, en cada momento informan de los conflictos, las estrategias de resolución
de los mismos y sus argumentos, la práxis de los tribunales, los elementos ins-
piradores de la ley penal, los objetivos y tecnologías de disciplina y coerción,
etc. Sin un adecuado seguimiento de todas las dimensiones del problema difí-
cilmente podremos reunir en el futuro elementos de juicio objetivos.

Siempre me ha preocupado la identificación entre las nociones de peca-
do y delito47. Admito que la teología, los cánones y la moral católica fueran
elementos inspiradores y hasta moduladores de la ley penal. Reconozco que el
penalismo heredado por el mundo moderno nació, allá por el siglo XII, en el
seno de una civilización modelada y sacralizada por la religión cristiana48. Yo
mismo he podido comprobar el paralelismo existente entre el puritanismo se-
xual inspirado por Trento y el ascenso de la curva represiva de los delitos con-
tra la moral y la honestidad dentro de la actividad ordinaria de un tribunal ur-
bano49. Pero de ahí a inferir que todo cuanto la Iglesia consideró pecado pose-
ía su correspondiente calificación delictiva entre las disposiciones penales y, de
modo paralelo, presuponer que todo cuanto el poder civil tuvo por criminoso
descansaba sobre un correlato en el rango moral de los pecados, media un lar-
go trecho. Además, la realidad apunta tozudamente en otra dirección. En pri-
mer término, porque conceptualmente no cabe tal identificación.50 En el Anti-
guo Régimen, lo pecaminoso y lo delictivo se hallaban bastante próximos. No
en vano, el poder civil apenas poseía entonces sino un levísimo tinte secular.51

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna366

––––––––––––––––––––
46 Buen ejemplo de ello son los libros de Jean-Louis Flandrin y Pierre Darmon que venimos citando,

así como la obra conjunta de Yvonne Knibiehler y Catherine Fouquet (La femme et les médicins. Analyse histori-
que, París, 1983).

47 Tomás y Valiente, F.: “Delincuentes y pecadores”, en VVAA. Sexo barroco y otras transgresiones premo-
dernas, Madrid, 1990, pp. 11-31.

48 Clavero, B.: “Delito y pecado. Noción y escala de las transgresiones”, en Ibid. p. 59.
49 Pérez García, P.: El Justicia criminal de Valencia (1479-1707), Valencia, 1991, pp. 255-256.
50 Bartolomé Clavero ha realizado, en este sentido, toda una serie de valiosas precisiones que no consi-

dero necesario repetir. Clavero, B.: “Delito y pecado...”, op. cit. pp. 62-73.
51 Soy consciente de que el uso de términos tan genéricos como Iglesia y Estado implica una simplifi-

cación excesiva de lo que ambas instancias representan en el Antiguo Régimen, pero cualquier intento de dis-
tinguir, por ejemplo, entre la actitud del Roma, del episcopado, de las órdenes religiosas o de las Universidades,
desbordaría el propósito de este escrito.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
52 Pérez Muñoz, I.: Pecar, delinquir y castigar: el tribunal eclesiástico de Coria en los siglos XVI y XVII, Sa-

lamanca, 1992. Candau Chacón, M.L.: Los delitos y las penas en el mundo eclesiástico sevillano del XVIII, Sevilla,
1993 (especialmente, pp. 313-354).

53 Vigarello, G.: Histoire du viol (XVIè-XXè siècles), París, 1998, p. 40.
54 Ruiz-Gálvez Priego, E.: Statut socio-juridique de la femme en Espagne au XVIè siècle, París, 1990.

También Jiménez Monteserín, M.: Sexo y bien común. Notas para la historia de la prostitución en la España moder-
na, Cuenca, 1994, pp. 108.

55 Canon I, sesión VII (3-III-1547) definidor del carácter sacramental del matrimonio y Decreto Ta-
metsi, sesión XXIV (11-XI-1563) determinante de su carácter indisoluble.

56 Candau Chacón, M.L.: Op. cit., pp. 239-255.
57 Haliczer, S.:. Sexualidad en el confesionario. Un sacramento profanado, Madrid, 1998, p. 208.

Las esferas de lo moral y de lo legal bien podían establecer nexos sólidos, coe-
xistir o coincidir plenamente, apenas separados por la distinción escolástica
entre fuero exterior e interior. Pero también discreparon y hasta colisionaron.
Piénsese, si no, en ideas agudamente defendidas por teólogos católicos como la
primacía de la conciencia sobre la ley, el derecho de resistencia o el tiranicidio.
Delito y pecado, sin duda, eran conceptos perfectamente diferenciados y dife-
renciables. Si la moral cristiana hubiese alcanzado a comunicar la vindicta de
su escala de valores al plano de lo pecaminoso y al de lo penal indistintamente,
la dureza –o la falta de ella, como quiere A. M. Hespanha– de los tribunales ci-
viles y eclesiásticos –por no hablar de los de fuero mixto– hubiera debido ser
semejante. Sin embargo, cuanto podemos constatar son, más bien, ejemplos de
lo contrario: un tratamiento mucho más benigno de los reos en los tribunales
de la Iglesia y muchos desesperados intentos de burlar el rigor de la jurisdic-
ción civil amparándose en la eclesiástica52.

Pero sucede además que, ni siquiera en una materia tan peculiar y ca-
racterística del derecho penal del Antiguo Régimen como la represión de las
costumbres y de mucho de lo que hoy consideramos perteneciente al ámbito
de lo personal y privado53, anduvieron perfectamente de acuerdo Iglesia y Es-
tado. La Iglesia siempre condenó, por poner un ejemplo significativo, esta
suerte de matrimonio civil, concubinato o unión a la barraganía que las leyes
civiles amparaban, a través de las llamadas cartas de mancebía o compañería, por
lo menos desde la redacción de las Partidas54. En este sentido ha sido oportu-
namente constatado que los cánones y decretos tridentinos sobre el matrimo-
nio55, sí permitieron a los tribunales eclesiásticos luchar contra el régimen de
permisividad existente en torno al amancebamiento “pseudo-legal” de aque-
llos clérigos que mantenían uniones estables56, y, al menos, intentar esto mis-
mo con los seglares57. Pero no ha sido suficientemente demostrado hasta qué

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 367

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


punto la indeterminación en que quedaron los consorcios barraganos tras la
adopción en España de las disposiciones tridentinas como normas públicas
supuso el inicio de una política de desarticulación penal de las parejas de he-
cho58. Los llamamientos de un amplio sector de nuestra literatura arbitrista
para que la monarquía dispusiese la promoción del “estado matrimonial” en-
tre sus súbditos deja abierto, hoy por hoy, un relativo margen a la especulación
en este terreno59. En cualquier caso, no resulta fácil admitir que el concepto
tridentino de matrimonio –monogámico, público in facie Ecclesiae, indisoluble
y reproductor– fuese el fundamento doctrinal básico de la “creciente” legisla-
ción penal contra la fornicación60, entre otras razones, porque el poder civil y
la Iglesia mantuvieron dos versiones respectivamente antagónicas en torno a
cuestión tan capital como el mutuo consenso de la pareja, reconocido como
necesariamente personal y libre por la Iglesia y crecientemente considerado
como un asunto civil y familiar por el Estado61. Si la monarquía pudo redefi-
nir el orden matrimonial sancionado en el Concilio, no veo por qué no pudo
hacer lo propio, con más motivo si cabe, con el orden moral.

La debilidad de la ecuación pecado igual a delito reside, a mi modo de
ver, en la confusión entre tres planos conceptualmente distintos: la moral, la
ley penal y el código de valores vigente. Asumir que los tres sistemas eran, en
esencia, idénticos no deja de ser un prejuicio. Tal vez un pequeño esbozo del
que fue considerado como más abyecto de los pecados de lujuria y, a la vez, el
más abominable de todos los delitos sexuales, esto es, la sodomía, el pecado

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna368

––––––––––––––––––––
58 Gacto, E.: “El grupo familiar de la Edad Moderna en los territorios del Mediterráneo hispánico:

una visión jurídica”, en La familia en la España mediterránea (siglos XVI-XIX), Barcelona, 1987, pp. 38-39. Aun-
que Miguel Jiménez Monteserín ha correlacionado las disposiciones de Trento con la represión, entre otros, del
concubinato estable entre solteros gracias al testimonio del jurista Antonio de Azevedo (Sexo y bien común... op.
cit. pp. 87-89 y 109) el fenómeno está, sin duda, por demostrar y, de hecho, ninguna alusión encontramos al
mismo en un estudio tan exhaustivo como el de Isabel Pérez Molina (Las mujeres ante la ley en la Cataluña mo-
derna, Granada, 1997).

59 González de Cellorigo, M.: Memorial de la política necesaria y útil restauración de la república de Espa-
ña y estados de ella y del desempeño universal de estos reinos, Valladolid, 1600 (reed. Madrid, 1991, pp. 58-65).

60 Jiménez Monteserín, M.: Op. cit. p. 86.
61 Son muy abundantes los testimonios de la creciente disociación entre las versiones religiosa y civil

del matrimonio en el occidente cristiano durante la Edad Moderna. Mulliez, J.: “Droit et morale conjugale: es-
sai sur l’histoire des rélations personnelles entre époux”, en Revue Historique, 563 (París, 1987), pp. 35-106.
Giorgio, M./Ch. Klapisch-Zuber (eds.): Storia del matrimonio, Roma-Bari, 1996. Correia Fernandes, M.L.: Es-
pelhos, cartas e guias. Casamento e espiritualidade na Península Ibérica (1450-1700), Oporto, 1995. Farr, J.R.: Aut-
hority and Sexuality in Early Modern Burgundy (1550-1739), N. York, 1995. Hull, I.: Sexuality, State and Civil
Society in Germany (1700-1815), N. York, 1996. Casanova, C.: La famiglia italiana in età moderna. Ricerche e mo-
delli, Roma, 1997.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
62 Tomás y Valiente, F. “El crimen y pecado contra natura”, en Sexo barroco... op. cit. pp. 33-55.
63 Ibid. p. 37.
64 Es muy significativo que ni el lesbianismo, ni la heterosexualidad contra natura, ni la masturbación

solitaria fuesen practicamente perseguidos por la Inquisición, cuando en derecho correspondía hacerlo. Carras-
co, R.: Inquisición y represión sexual en Valencia. Historia de los sodomitas (1565-1785), Barcelona, 1985, p. 49.

65 Molinié-Bertrand, A.: “De la prostitution au pecado nefando à Salamanque au XVIIè siècle”, en La
prostitution en Espagne de l’époque des Rois Catholiques à la IIè République, París, 1994, pp. 81-89.

66 Sin ir más lejos, el 60 % de las denuncias por sodomía ante el Santo Oficio valenciano fueron inter-
puestas por espectadores casuales e indignados, celosos protectores de la religión y la moral. Carrasco, R.: Op.
cit. p. 95.

67 Jiménez, M.: Sexo y bien común... op. cit. pp. 162-168. Moreno, A./F. Vázquez: Poder y prostitución en
Sevilla (siglos XIV al XX). Tomo I. Edad Moderna, Sevilla, 1995, pp. 52-59 y Crónica de una marginación. Historia
de la prostitución en Andalucía desde el siglo XV a la actualidad, Cádiz, 1999, pp. 64-96.

nefando o crimen contra naturam, nos permita comprender la enorme com-
plejidad del problema62. ¿Qué entendía la Iglesia, la teología moral, por peca-
do nefando? Desde luego, no una acción perfectamente delimitada como la
fornicación “antinatural” entre dos hombres, sino, en realidad, cualquier tipo
de relación carnal que atentase contra la economía de la creación como conse-
cuencia de un derramamiento de esperma deliberadamente estéril63. Situacio-
nes tan dispares, pues, como el coito anal, el bestialismo, la masturbación, el
coito oral64, el coitus interruptus e, incluso, la fornicación simple con meretri-
ces, a las que muchos consideraban infecundas, podían ser calificadas como
pecados sodomíticos según la destreza del argumentador casuista65. La sodo-
mía era, pues, un concepto abierto, deliberadamente ambiguo, un auténtico
arsenal de todo lo execrable reunido por la moral cristiana para la libre dispo-
sición del cuerpo social en su conjunto66. Resulta sorprendente la diversidad
de contextos en los que la sodomía aparece como catalizador extremo de la
noción de injuria, bien contra el orden natural, bien contra el social, el políti-
co o el divino. La sodomía fue la acusación más grave que Felipe II lanzó con-
tra Antonio Pérez, pero también el argumento definitivo de hugonotes y ca-
tólicos franceses contra Enrique III. La aguda campaña desplegada en Anda-
lucía por los jesuitas para forzar a Felipe IV a firmar la orden de clausura de
las mancebías públicas tuvo como bandera la enormidad del vicio sodomítico
que amparaban los burdeles67. No pocos fueron los jovencísimos amantes des-
pechados que, amparados por la eximente de su corta edad, acabaron denun-
ciando a sus antiguos partenaires ante el tribunal valenciano de la Inquisición
por un “delito” que, al cabo y al fin, ellos mismos habían consentido o perpe-
trado también.68 La represión de los pecados contra natura ha podido ser uti-

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 369

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


lizada, incluso, como indicador del fundamentalismo religioso en la época
Moderna, no sólo entre los católicos, sino también entre los protestantes69.
Estrechamente vinculada a todo lo decadente, enfermizo y, con frecuencia, a
todo lo extranjero, la sodomía fue, en la Francia del Renacimiento, la gran ar-
ma arrojadiza de sus intelectuales y artistas contra el estilo, la estética y los
motivos de la cultura italiana70. Y todo ello sin olvidar la banalización del tó-
pico del doble error de los moros, que veneraban a un falso profeta y violaban
la ley natural, siendo incestuosos, bestiales y grandísimos sodomitas71.

Cuando hablamos de sodomía debemos ser conscientes de que aborda-
mos un concepto complejo y ambiguo a la vez: una noción histórica, cultural y
religiosamente codificada, cuya imagen procesal estereotipada, el coito contra
natura, apenas sirve para algo más que para elaborar un cuadro estadístico o
para trazar una gráfica. Mucho me temo, por contraponer ya los términos del
dilema que nos ocupa, que la Iglesia y la monarquía católica ni pensaban
exactamente en lo mismo cuando se referían a la sodomía, ni mucho menos
elaboraron discursos culpabilizadores y sancionadores coincidentes. Diversos
fueros municipales y el mismo texto de las Partidas –la ley civil, en definitiva–
preveían pena ordinaria de muerte para los súbditos que incurriesen en cri-
men de sodomía72. Por el contrario, las disposiciones canónicas aprobadas en
el Concilio de Letrán (1179) tan sólo castigaban con el confinamiento y la
degradación a los clérigos infamados de pecado nefando73. El pecado, por su-
puesto, podía ver acentuada la carga sancionadora de la pena si la causa se
complicaba con una acusación por herejía. Pero esta circunstancia apenas po-
día afectar a un crimen tan duramente castigado por las disposiciones penales
como el delito contra natura. Y así, aunque poseamos numerosas evidencias
del rigor con que los tribunales civiles e inquisitoriales actuaban en estos ca-
sos, nunca llegaremos a disponer de una visión completa y objetiva sobre el
problema hasta que no reconstruyamos la persecución del pecado nefando

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna370

––––––––––––––––––––
68 Carrasco, R.: Inquisición... op. cit. pp. 98-99.
69 Monter, W.E.: “La sodomie à l’époque moderne en Suisse romande”, en Annales ESC, XXIX (París,

1974), pp. 1023-1033.
70 Zorach, R.E.: “The Matter of Italy: Sodomy and the Scandal of Style in Sixteenth-Century Fran-

ce”, en Journal of Medieval and Early Modern Studies, 28 (Duke U.P., 1998), pp. 581-609.
71 Carrasco, R.: Op. cit. p. 212.
72 Tomás y Valiente, F.: “El crimen...”, op. cit. pp. 39-41.
73 Blázquez Miguel, J.: La Inquisición en Castilla-La Mancha, Madrid, 1986, p. 109.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
74 Mª Luisa Candau alude en su libro a un único caso instado por la jurisdicción eclesiástica sevillana,

por lo demás incompleto. Candau, M.L.: Op. cit. pp. 310-312. Sin embargo, hay indicios suficientes para pensar
que la Iglesia, especialmente después de Trento, incidió más en la inmoralidad de las intenciones y en la disci-
plina de las conciencias que en la objetividad intrínseca de los hechos, como parece desprenderse de la abun-
dante literatura sobre la solicitación en la España moderna, desorden del que poseemos una imagen lastrada por
la naturaleza inquisitorial de las fuentes utilizadas. Haliczer, S.: Op. cit. Sarrión Mora, A.: Sexualidad y confesión.
La solicitación ante el tribunal del Santo Oficio (siglos XVI-XIX), Madrid, 1994. Alejandre J.A.: El veneno de Dios.
La Inquisición de Sevilla ante el delito de solicitación en confesión, Madrid, 1994.

75 Carrasco, R.: op. cit. pp. 11-12. Tomás y Valiente, F.: “El crimen...”, en Sexo barroco... op. cit. pp. 51-53.
76 Dado que, aunque en mucha menor medida y en causas plenamente calificadas como heréticas,

también los tribunales castellanos del Santo Oficio persiguieron la sodomía. Blázquez, J.: Op. cit. pp. 110-112.
77 Mi compañero Jorge A. Catalá Sanz y yo hemos estudiado el tema en “La pena capital en la Valen-

cia del Quinientos” [en Conflictos y represiones en el Antiguo Régimen, Valencia, 2000, pp. 21-112], donde anali-
zamos un total de 1.364 ejecuciones dictadas tanto por los tribunales civiles cuanto por el Santo Oficio.

78 Novísima Recopilación de las Leyes de España, Ley I, Título XXX, Libro XII (reed. Madrid, vol. V,
1976, pp. 427-428).

por los tribunales eclesiásticos españoles74. De lo que sí podemos estar segu-
ros es de que los Reyes Católicos y sus sucesores no contemplaron la repre-
sión de la sodomía de igual modo en todos sus dominios.

Varias veces se ha insistido en la dicotomía jurisdiccional entre una
Castilla donde el castigo de los sodomitas correspondía a los tribunales civiles
y una Corona de Aragón donde el Santo Oficio compartió con la jurisdicción
ordinaria la represión del crimen nefando75. En verdad, esto es lo que –en to-
do caso– sucedía76, y no –como en ocasiones se ha interpretado de manera
errónea– que la Inquisición ejerciese el monopolio de la represión antisodo-
mítica en Aragón, Cataluña y Valencia77. Las razones por las cuales un delito
perfectamente calificado como herejía y lesa majestad desde la pragmática de
Medina del Campo de 22 de agosto de 149778, haya podido quedar práctica-
mente al margen de la esfera de acción de los tribunales del Santo Oficio en
Castilla es algo que nuestros especialistas no han explicado suficientemente.
En cualquier caso, tanto las órdenes dictadas por Fernando el Católico en
1505 para que los tres tribunales de distrito aragoneses se aplicasen en la per-
secución de la sodomía, cuanto la marcha atrás dada por la Suprema en 1509,
reduciendo la actuación de los mismos a causas por delito contra natura pro-
badamente heréticas, o los breves pontificios de 24-II-1524 y 15-VII-1530,
restituyendo a estos tres tribunales los poderes otorgados por el Católico en
1505, revelan que no todos los componentes del engranaje de gobierno –¿tal
vez por temor a chocar con la jurisdicción episcopal ordinaria? ¿tal vez por su

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 371

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


perplejidad ante los fueros privativos de aquellos reinos? – veían el asunto del
mismo modo.79

Con la meritoria excepción del libro de Rafael Carrasco y algunos otros
trabajos breves, el delito de sodomía apenas ha despertado el interés de la his-
toriografía española80. Si los datos fragmentarios de los que disponemos pu-
diesen extrapolarse al conjunto de los territorios peninsulares, la fase de ma-
yor rigor dentro de la represión antisodomítica en la España moderna queda-
ría enmarcada por los años 1570-163081, seguida de cerca por sendas recru-
descencias a mediados del XVII y, probablemente también, a mediados del
XVIII82. Entre 1571 y 1630 fueron instadas por el Santo Oficio de Valencia el
65 % del total de 259 causas por sodomía juzgadas entre 1570 y 1775, y ejecu-
tados en la hoguera un 22 % de los 168 reos de delito contra natura, dándose,
además, la circunstancia de que el tribunal de la fe nunca más volvió a dictar
una condena de muerte por sodomía después de 163183. Es indudable que el
impacto religioso de Trento condicionó muchas de las actuaciones emprendi-
das por los tribunales penales españoles –Inquisición incluida– durante aque-
llas seis décadas, especialmente en materia de delitos contra la honestidad y la
moral84. Pero es también cierto que la etapa coincide con uno de los mayores
esfuerzos desplegados por la maquinaria judicial de todos los territorios y de
todas las jurisdicciones españolas para enfrentar el auge del desorden y de la

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna372

––––––––––––––––––––
79 Carrasco, R.: Op. cit. p. 10. Tomás, F.: “El crimen...”, op. cit. pp. 51-52. Blázquez, J.: Op. cit. p. 109.

Escamilla-Colin, M.: Crimes et châtiments dans l’Espagne inquisitoriale, París, 1992, p. 282.
80 Carrasco, R.: “Lazare sur le trottoir ou ce que ne dit pas le roman picaresque”, en La prostitution en

Espagne... op. cit. pp. 91-109. Graullera sanz, V.: “Delito de sodomía en la Valencia del siglo XVI”, en Torrens, 7
(Valencia, 1991/93), pp. 213-246.

81 Carrasco, R.: Inquisición... op. cit. p. 73. La etapa coincide también con una notable reducción de las
garantías procesales de los reos de sodomía, especialmente en lo tocante a los instrumentos probatorios y los
testimonios, aplicable tanto al procedimiento de los tribunales civiles cuanto al de los inquisitoriales. Tomás, F.
“El crimen...”, op. cit. pp. 44-45. Novísima recopilación (...), Ley II, Tit. XXX, Lib. XII (1598; pp. 428-429). Rit-
mos semejantes parecen detectarse en los tribunales de Zaragoza y Barcelona. Acosta González, A.: Estudio
comparado de tribunales inquisitoriales: períodos 1540-1570 y 1571-1621, Madrid, 1990.

82 Sánchez Gómez, R.I.: Delincuencia y seguridad en el Madrid de Carlos II, Madrid, 1994. Alloza, A.:
La delincuencia en Madrid durante el siglo XVIII. Una historia social, Madrid, tesis doctoral mecanografiada,
1996, p. 253.

83 Carrasco, R.: Inquisición... op. cit. p. 69. El número de sodomitas ejecutados en Valencia entre 1570 y
1630 debió ser, efectivamente, del orden de 36 ó 37. En este sentido, resultan plenamente coincidentes los datos
reunidos por el prof. Carrasco y por Jorge Catalá y por mí mismo. Ahora bien, entre 1501 y 1569 fueron ejecu-
tados en Valencia otros 26 sodomitas más.

84 Rodríguez Sánchez, A.: “Moralización y represión en la España del siglo XVI”, en Homenaje a Pedro
Sainz Rodríguez, Madrid, vol. III, 1986, pp. 591-601.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
85 Kagan, R.L.: Pleitos y pleiteantes en Castilla (1500-1700), Salamanca, 1991. Heras, J.L. de las: La

justicia penal de los Austrias en la Corona de Castilla, Salamanca, 1991.
86 Es muy probable que este esquema se repita en las causas juzgadas por la jurisdicción penal ordinaria.
87 Carrasco, R.: Inquisición... op. cit. p. 113.
88 Ibid. pp. 112-113.
89 Ibid. p. 135.
90 Ibid. pp. 135-136.

criminalidad85. La obra de Rafael Carrasco, más allá de las cifras, la cronolo-
gía o la geografía del pecado nefando, nos ha permitido conoder por dentro el
mundo de los sodomitas valencianos: sus circunstancias, su sociología, su léxi-
co, sus peculiares redes de prostitución, sus sentimientos, su autopercepción.
Sin duda, es éste uno de los rasgos más interesantes de una obra que, por des-
gracia, no ha tenido continuadores.

Una lectura superficial del estudio del profesor Carrasco podría indu-
cirnos a concluir que los casos de sodomía denunciados ante la Inquisición
valenciana encerraban hasta seis tipos de situaciones distintas86. Entre ellas,
podemos hallar, en primer lugar, ejemplos de lo que calificaríamos, no sin
cierta dosis de anacronismo, como bixesualidad. Cerca del 11 % de los encau-
sados, proporción que se eleva al 28 % si consideramos únicamente a los se-
glares mayores de 23 años, había tenido o tenía esposa legítima y aun descen-
dencia87. Pero también hubo solteros que confesaron frecuentar indistinta-
mente la compañía de jovencitos y de mujeres de vida airada, como el marine-
ro de Ragusa Estéfano Joan o el terrible amante del Maestre de Montesa,
Martín de Castro88. En segundo término, los casos de homosexualidad pro-
piamente dicha vendrían a conformar el cuadro más nutrido de la sexología
nefanda. Algunos testimonios pueden ser aludidos como paradigmas inequí-
vocos, cual el de Miguel Blanco, rico morisco del Real de Gandía, apodado
Marqueset, quien, en cierta ocasión, espetó a un muchacho insensible ante sus
requerimientos que aquellos reales que le ofrecía “antes los echara en un pozo
que dárselos a las mujeres”89. Otros, sin embargo, no resultan tan evidentes.
No faltan, en tercer lugar, ejemplos de hombres muelles o afeminados, como
los mocitos peinados y perfumados que el P. León sitúa en la refinada y babi-
lónica Sevilla finisecular, o fray Pedro Pizarro, que tenía “ordinaria costumbre
de hablar muy afeminadamente e imitar las cosas de las mujeres, e así le tie-
nen puesto por nombre La Pizarra”.90 Hallamos también, en cuarto término,
unos poquísimos casos de lesbianismo, sancionados con mayor indulgencia
que la sodomía masculina, siempre y cuando las mujeres no hubieran hecho

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 373

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


uso de “tortuosos y antinaturales” instrumentos de penetración91. Dispone-
mos, asimismo, de algunas otras manifestaciones de lo que podríamos llamar,
en quinto lugar, sodomía imperfecta o heterosexual, sistemáticamente venti-
ladas por la delación de las propias esposas o compañeras ante el Santo Ofi-
cio92. Y, por último, contamos con un total de 85 procesados por bestialidad,
13 de los cuales acabaron sus días en la pira93.

Los reos, por supuesto, trataban de defenderse como podían. Aun a
costa del quebrantador trance de la tortura, había que evitar confesar, puesto
que, a diferencia de cuanto sucedía en las restantes causas de fe, si algo garan-
tizaba el arrepentimiento y la autoinculpación era precisamente una sentencia
condenatoria94. Los acusados estaban obligados, pues, a probar la malevolen-
cia de sus delatores y la inconsistencia de sus testimonios. En mucha mayor
medida que otras causas penales, los procesos inquisitoriales por sodomía en-
cierran un insidioso juego del gato y del ratón, articulado en torno a unas
cuantas reglas, categorías, frases y palabras prefiguradas que confieren un ine-
quívoco valor histórico tanto al rigor del juez, cuanto a la angustia del acusa-
do. El momento clave se produce cuando, atrapado por las pruebas incrimi-
natorias, el reo trata de dar un sentido comprensible, culturalmente codifica-
do, a sus acciones. Los magistrados acertarán a escuchar entonces razones
siempre estereotipadas y repetitivas: la “tentación del demonio de la carne”, la
“ciega pasión”, la “fuerza de la naturaleza”; todo un complejo discurso que ha
llevado a Rafael Carrasco a concluir que “las prácticas homosexuales no eran
percibidas como resultado de un proceso de perversión de las tendencias na-
turales del instinto reproductor. El sodomita no constituía una especie dife-
rente, no era como el homosexual inventado por la patología decimonónica,
un ser definitivamente marcado por una singularidad biológica determinante.
El sodomita era una criatura de lujuria, un esclavo de los apetitos sensuales,
pero de unos apetitos que no diferían cualitativamente o en su esencia de los
que la naturaleza provocaba en la comunidad universal de los hombres”.95

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna374

––––––––––––––––––––
91 Ibid. pp. 35-37.
92 Ibid. pp. 37-38.
93 Ibid. p. 34. Los procesos por bestialismo representan el 24’5 % de las causas totales por sodomía juz-

gadas por la Inquisición valenciana. De las 13 ejecuciones señaladas por Carrasco, Jorge Catalá y yo no hemos
podido documentar más que 8, en muchas ocasiones acompañadas del suplicio del propio animal.

94 Ibid. pp. 94-95.
95 Ibid. p. 131.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
96 Ibid. pp. 30-32.
97 Y no de 25 años, como en los restantes procesos penales y causas por herejía. Ibid. p. 59.
98 No resulta extraño, pues, que en más del 54 % de las causas por sodomía, los inquisidores consiguie-

sen determinar el papel predominantemente agente de los reos en el coito contra natura, frente a un 20 % de los
casos donde fue establecido, por el contrario, el papel paciente. Ibid. p. 123.

99 Ibid. p. 110.

En su desesperado y postrero intento por librarse de las llamas, los acu-
sados terminaban, pues, poniendo el dedo en llaga al desvelar, con todo el dra-
matismo de su confesión, la contradicción existente entre la economía del de-
seo y la economía de la reproducción dentro del paradigma monosexual vi-
gente en la Europa de los siglos XVI y XVII. Es posible que sus actos hubie-
ran escandalizado a muchos. Tal vez su pecado fuera haber permitido que la
lujuria los empujase hasta el enfrentamiento con el Creador. Es probable que
su crimen hubiese consistido en vulnerar culpablemente el “honorable orden
reproductivo” auspiciado y defendido a ultranza por las leyes penales de la
monarquía católica. Pero lo que, en definitiva, les condenaba no era su predi-
lección por los de su sexo, sino el derroche contumaz de su simiente96. Para los
inquisidores era determinante, pues, el papel agente del reo en el acto carnal
contra natura, la pertinacia de su práctica, la efusión de esperma extra vas na-
turale y su mayoría de edad penal que, en las causas por sodomía, era de 20
años97. Por el contrario, el comportamiento paciente y, por supuesto, la mino-
ría de edad penal, resultaban elementos decididamente atenuantes, que per-
mitían a los implicados escapar del rigor de la pena ordinaria sin otro contra-
tiempo que una amonestación, una penitencia o unos cuantos azotes98. Con-
templado el problema desde este punto de vista, no deja de sorprender la falta
de cautela con la que algunos futuros reos del Santo Oficio se conducían en
público, llegando a presentar a sus amigos o amantes como a “compañeras”.
Carlos Charmarinero, conversando con sus amigos, decía de Miconet, un mu-
chacho del mercado que le acompañaba a todas horas, que “le servía de mujer
o que era como su mujer”99. Sin embargo, una vez ante los inquisidores, no
tardó en desdecirse, indicando que había sido pasivo en muchas ocasiones, in-
cluso con el joven Miconet. Pero esto no es todo. En la intimidad de las estan-
cias cerradas y creyéndose a resguardo de miradas indiscretas, parejas, como la
formada por Nofre Masquero y Salvador Villalobos, dos jóvenes criados de un
panadero que solían dormir juntos en una misma cama, reproducían en sus
juegos carnales los códigos “amorosos” de la relación heterosexual, tratándose,

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 375

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


respectivamente, como marido y mujer, esposo y esposa100. Rafael Carrasco ha
hallado algún ejemplo, incluso, de amistad homosexual duradera, como la que
unió al trinitario Salvador Morales y a su amante Baptista Tafolla, en la que
los roles masculino y femenino estaban perfectamente delimitados101.

Que las relaciones físicas entre los sodomitas valencianos del Barroco
reprodujesen el esquema básico de la relación heterosexual, que existiese una
separación radical entre la afectividad y el sexo y que, por lo general, los casos
denunciados ante la Inquisición respondiese al paradigma de “amor griego”
entre un hombre adulto y uno o varios muchachos jóvenes102, todo ello cons-
tituye un reflejo histórico perfecto del modelo monosexual analizado por
Thomas Laqueur. Si las mujeres y los hombres compartían un único sexo ba-
jo diferentes grados de plenitud que incluían, no sólo la forma masculina y la
femenina, sino también las más delicadas-afeminadas de la adolescencia, difí-
cilmente cabría imaginar como antinatural un deseo sexual no inherente al
género o un deseo de acoplamiento no específico. “De ningún modo cabría
pensar como contra natura que los hombres maduros se sintieran atraídos por
muchachos. El cuerpo masculino, en efecto, parecía igualmente capaz de res-
ponder eróticamente a la vista de mujeres que de muchachos atractivos (...).
Aristóteles afirmaba en el contexto de ‘lo que es natural es placentero’: el se-
mejante ama al semejante, la corneja ama a la corneja. De hecho, la cópula
heterosexual reproductora es una idea tardía”103. En sí misma, la homofilia ni
chocaba ni contradecía el orden sexual natural definido por el paradigma de
sexo único. En modo alguno se contemplaba al sodomita como un indivído
“invertido” o un ser “patológico”, sino, más bien, como un “hijo de la lujuria” o
una “personalidad maniática”. Y así, algunos personajes tan notables como D.
Garcerán de Borja, maestre de Montesa, y otros tan “ruines” como el esclavo
Azán Danadolia, pudieron perfectamente presumir de sus “conquistas” den-
tro del reducido círculo de sus deudos y allegados sin ser considerados anor-
males o desviados, sino “hombre(s) desenfrenado(s) y que vive(n) muy a su
gusto y a su placer”104.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna376

––––––––––––––––––––
100 Ibid. p. 101.
101 Ibid. pp. 116-117.
102 Ibid. p. 107.
103 Laqueur, T.: Op. cit. p. 104.
104 Carrasco, R.: Op. cit. pp. 29, 128, 133 y 195-204.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
105 Ibid. pp. 111-112.
106 Laqueur, T.: Op. cit. pp. 90-91.

En cualquier caso, la posible antinaturalidad del acto carnal no afectaba
a la actitud del varón activo, sino a la de su partenaire, esto es, al pathicus, cina-
edus o mollis, habitualmente un mocito joven, cuya condición afeminada le
hurtaba una posición sexual de poder y de prestigio, y lo marginaba, como
hombre todavía “inacabado”, del disfrute del prestigio social inherente a la
perfección física de su género. Las burlas, la sorna y las sonrisas no las provo-
caban, pues, los “grandes bujarrones” como Martín de Castro o D. Gesualdo
Felizes, sino los “afeminados bardajes”, es decir, aquellos que adoptaban el pa-
pel social, sentimental y erótico de la hembra. Su actitud no sólo era condena-
ble dentro del código de comportamientos socialmente admisibles en los si-
glos XVI y XVII105, sino también por la propia ciencia médica, que les atri-
buía una propensión antinatural a la retención de semen. Y es que el esperma
no sólo era considerada una substancia genésica, sino la causa principal de la
líbido. El semen era un humor seroso e irritante que periódicamente presio-
naba sobre los genitales para ser liberado, provocando, de esta manera, un
irrefrenable deseo sexual. Al hombre que lo recibía se le atribuía, pues, una es-
pecie de defecto congénito derivado de una anormal necesidad de acumular
esperma tanto dentro de su propio aparato reproductor, cuanto fuera de él, en
el recto, por ejemplo106. La comprensión del contexto mental y social en el
que se inscribe el juego de las pasiones homosexuales del Renacimiento y del
Barroco permite juzgar con mayor objetividad el testimonio de los acusados
por sodomía fuera y dentro de las mazmorras del Santo Oficio. Fuera, su rol
social y sexual sería tenido por anormal, inútil y risible si no quedase demos-
trada su actitud masculina de dominio; dentro, por el contrario, la victoria de
la lujuria sobre su voluntad y su conciencia de lo pecaminoso lo convertían en
reo de crimen contra natura.

La ecuación pecado igual a delito, que tanto ha pesado y pesa en la in-
vestigación sobre la criminalidad y la conculcación del orden moral en el An-
tiguo Régimen, presenta numerosos puntos débiles y merece una profunda re-
visión. En este orden de cosas, creo que las enseñanzas de Sodoma han sido
muchas y muy importantes. La materialización del modelo monosexual vi-
gente en la Europa de los siglos XVI y XVII, más allá de las fronteras de la
ciencia médica, nos ha mostrado que la economía del deseo y la economía de
la reproducción no eran coincidentes. La sensualidad del sodomita en modo

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 377

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


alguno podía resultar, pues, condenable, escandalosa o antinatural107. Tampo-
co lo era su sexualidad, impetuosa e irrefrenable, a condición de que su com-
portamiento en el lecho no contradijese el esquema de supremacía, dominio y
masculinidad que las convenciones sociales habían otorgado al género-hom-
bre. Su pecado, sin embargo, era absoluto, total y sin paliativos. La voluptuosi-
dad del sodomita era la quintaesencia de la lujuria; pero el carácter antinatural
de su pecado no derivaba tanto de la insumisión al mandato divino de la pro-
creación108, cuanto de su rechazo a un orden moral exigente que, sin embargo,
había ofrecido al hombre superar la naturaleza caída, enferma y pecaminosa
de Adán a cambio del humanitario hilo de licitud moral tendido por la Iglesia
sobre el matrimonio cristiano109. Para la religión, la antinaturalidad del sodo-
mita radicaba, precisamente, en su lascivia hipernatural y, por ello mismo, in-
diferenciada110, oscuro e inquietante fruto del pecado original. Su falta moral
nacía, pues, del hecho de ser antes un espejo de Adán que un reflejo de Cristo.
Sin embargo, su crimen, su delito contra las leyes civiles, revestía otros rasgos.
“Desde este punto de vista, el error del sodomita provenía de una falta de dis-
cernimiento entre lo permitido y lo prohibido, de una mala gestión de su eco-
nomía del placer, y no de la naturaleza particular de su pulsión”111. El sodomi-
ta ¡sí, claro, era un pecador!; pero esto no lo convertía en un criminal. Lo que
lo convertía en un delincuente, en reo de la más terrible de las condenas, era la
absoluta subversión de un orden social y político construido sobre el estatus y
el honor, de ese mismo orden que, paradójicamente, protegía a los homose-
xuales de alta alcurnia e irremisiblemente condenaba a los más comunes, bajos
y marginados112. Pero no todo acaba aquí. Desentrañar las claves penales del
crimen de sodomía en la etapa de desvanecimiento del paradigma monose-
xual, establecer el impacto del mecanicismo y del experimentalismo sobre la

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna378

––––––––––––––––––––
107 Boswell, J.: Les unions du même sexe dans l’Europe antique et médiévale, París, 1996.
108 Tomás, F.: “El crimen...”, op. cit. p. 39.
109 Creo que esta interpretación se acomoda perfectamente al discurso de S. Agustín sobre el pecado

capital de lujuria que tanta importancia tuvo en la teología católica hasta el siglo XVII.
110 Tan indiferenciada que, incluso, podía llegar a ser bestial, auténtica cumbre de lo pecaminoso y

prohibido. Carrasco, R.: Op. cit. p. 132.
111 Ibid. p. 131.
112 En este sentido, la estadística penal recopilada por Carrasco y su aguda interpretación de la misma,

no admite paliativos: 37 % de artesanos, 19 % de criados y esclavos y 18 % de población flotante, frente a 19 %
de clero y 6 % de privilegiados entre los sodomitas juzgados por el Santo Oficio valenciano. Ibid. pp. 166 y ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
113 En este orden de cosas, no faltan ejemplos a seguir. Tarczylo, T.: Sexe et liberté au Siècle des Lumières,

París, 1983. Merrick, J./B.T. Ragan (eds.): Homosexuality in Modern France, N. York, 1996.
114 Elías, N.: El proceso de civilización. Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas, México, 1987.
115 Klapisch-Zuber, Ch.: “Une ethnologie du mariage au temps de l’Humanisme”, en Annales ESC,

XXXVI (París, 1981), pp. 1016-1027.
116 Desde luego, no toda la tradición filosófica europea ha responsabilizado al matrimonio civil del origen

del estado; así Hobbes, T.: Leviatán o la materia, forma y poder de una república eclesiástica y civil, Londres, 1651.
117 Foucault, M.: Historia de la sexualidad, Madrid, 3 vols. 1987.

creciente indulgencia de los magistrados ante el delito nefando, determinar el
influjo penal del criterio “patológico” derivado del bi-sexualismo ilustrado so-
bre la represión de la sodomía es una imponente empresa historiográfica que
reclama urgentemente la atención de los investigadores113.

III. Ley penal y sexo: ¿defensa del matrimonio cristiano o vindicación
pública del honor?

El discurso histórico occidental ha concedido al control de la sexualidad
un papel primordial en el proceso de civilización114. En gran medida, el núcleo
esencial de su reflexión sobre el origen de la sociedad política descansa sobre la
reglamentación minuciosa del capital genésico y sobre la transmisión de la
propiedad resultante. Para todas las culturas naturalistas que nos han precedi-
do, desde Grecia y Roma hasta la Ilustración, el nacimiento de la vida civil ha
dependido del matrimonio y de la familia115. Sin los pactos y las alianzas que
potenciaron su institucionalización y sin la desaparición definitiva del rapto, el
estado de naturaleza nunca podría haber sido superado por el orden social de
la república116. Foucault ha sido el penúltimo gran filósofo europeo compro-
metido con la comprensión arqueológica de la sexualidad en Occidente y de la
tupida maraña de estratificaciones políticas que la sepultaban117. Uno de los
primeros depósitos con los que topó fue el derecho clásico, un edificio que ya-
ce sobre los pilares básicos del régimen económico, esto es, sobre el matrimo-
nio mismo, sobre la familia, la filiación, la tutela, la servidumbre, la posesión, la
propiedad y sobre la herencia. El segundo fue la polis, la civitas o el Estado, ga-
rante de la integridad y de la permanencia del propio sistema jurídico. El ter-
cero fue la Iglesia, cuyo papel, sin embargo, resultó ser algo más ambiguo, dado
que, lejos de validar sobrenaturalmente el orden social establecido, había inter-
ferido sobre el régimen civil del matrimonio, convirtiéndolo en vínculo indiso-

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 379

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


luble y carismático por obra y gracia de las formalidades canónicas y del rito
sacramental articulado entre los siglos III y XI118. La noción compleja que del
matrimonio trazó el Aquinatense en el siglo XIII, sacramentum, officium natu-
rae, officium civilitatis, amicitia y mutuum obsequium, constituye una magnífica
síntesis del concepto que herederá y tendrá que transformar la Europa moder-
na a través de la reforma religiosa y del Concilio de Trento119.

Bajo esta óptica, pues, se hace difícil sostener la convergencia de estí-
mulos sociales, políticos y religiosos que ha venido polarizando la interpreta-
ción de la ley penal en el Antiguo Régimen. La transferencia doctrinal entre
la moral cristiana y la ley penal es algo menos fluida de lo que a simple vista
parece, incluso en el terreno de la regulación del amor y de la sexualidad. Para
la Iglesia, el orden sexual depende de la perdurabilidad de un vínculo que sólo
puede hallar acomodo legítimo dentro del matrimonio cristiano libre y públi-
camente aceptado por ambos contrayentes120. Para el Estado, sin embargo, re-
sulta esencial la defensa del orden jurídico, el respeto a la estratégica voluntad
de las familias y la integración social de los individuos. La Iglesia y la Corona,
por supuesto, deseaban ver casados a los fieles y a sus súbditos, pero no por las
mismas razones. La primera juzgaba al matrimonio antídoto contra la concu-
piscencia, el pecado y el desorden moral. La segunda lo consideraba base del
orden social y fundamento de la prosperidad de la república. Voltaire todavía
llegó más lejos en su razonamiento. Convencido de la importancia civil y po-
lítica del matrimonio, aunque también de su impostura cultural como artefac-
to disciplinario, escribió “un disputador eterno, gran amigo mío, decía: ¡si yo
fuera rey y tuviera vasallos, les comprometería a que se casaran lo más pronto
que les fuera posible! ¡Cuantos más hombres casados haya, menos crímenes se
cometerán! ¡Hojead los registros de los notarios de lo criminal y veréis que en
ellos se encuentra un padre de familia ahorcado por cada cien solteros! ¡El ca-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna380

––––––––––––––––––––
118 Sánchez Ortega, M.H.: Pecadoras en verano, arrepentidas de invierno. El camino de la conversión fe-

menina, Madrid, 1995, p. 84 y Jiménez Monteserín, M.: Op. cit. p. 57.
119 Ibid. p. 56.
120 La interposición de la Iglesia en la institución civil del matrimonio dio lugar a cierto tipo de reac-

ciones sociales de naturaleza delictiva, como el parricidio, la bigamia o el abandono permanente del hogar con-
yugal, que, dentro de nuestras fronteras, sólo conocemos gracias al estudio de las causas de fe del Santo Oficio.
Ahora bien, desde una óptica más cercana al contenido de nuestro trabajo pueden citarse los trabajos de Benoît
Garnot (Un crime conjugal au 18è siècle. L’Affaire Boiveau, París, 1993), Mª Ángeles Gálvez Ruiz (“Emigración a
Indias y fracaso conyugal”, en Chronica Nova, 24 -Granada, 1997- pp. 79-102) y de Mª José de la Pascua Sán-
chez (Mujeres solas: historias de amor y de abandono en el mundo hispánico, Málaga, 1998).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
121 Voltaire: Dictionnaire Philosophique. París, 1764 (voz matrimonio) (edición española, Diccionario Fi-

losófico, Madrid, vol. 2, 1995, pp. 356-360).
122 La bibliografía sobre el matrimonio, la familia y el grado creciente de alteridad entre las nociones

civil y religiosa de la unión conyugal es abundante. Stone, L.: Famila, sexo y matrimonio en Inglaterra (1500-
1800), México, 1989. Laslett, P./R. Wall (eds.): Household and Family ins past Time, Cambridge, 1978. Trum-
bach, G.: La nascità della famiglia egualitaria. Lignaggio e famiglia nell’aristocrazia del ‘700 inglese, Bolonia, 1982.
Frigo, D.: Il padre de famiglia. Governo della casa e governo civile nella tradizione dell “economica” tra cinque e seicen-
to, Roma, 1985. MacFarlane, A.: Marriage and Love in England: Modes of Reproduction (1300-1840), Londres,
1986. Casey, J.: Historia de la familia, Madrid, 1990. Outhwaite, R.B.: Clandestine Marriage in England (1500-
1850), Londres, 1995. Hull, I.: Sexuality, State and Civil Society in Germany (1700-1815), Ithaca, 1996. Rodrí-
guez Sánchez, A.: La familia en la edad moderna, Madrid, 1996.

123 Dedieu, J.P.: “El modelo sexual: la defensa del matrimonio cristiano”, en Bennassar, B. ed. Inquisi-
ción española: poder político y control social, Barcelona, 1981, p. 283.

124 Sobre este punto constatamos una gran descompensación entre los estudios sobre la ley penal en
Castilla y en la Corona de Aragón. Tomás y Valiente, F.: El derecho penal de la monarquía absoluta (siglos XVI,
XVII y XVIII), Madrid, 1969 (esp. pp. 243-279). Alonso Romero, M.P.: El proceso penal en Castilla. Siglos XIII-
XVIII, Salamanca, 1982. Heras, J.L.: La justicia penal... op. cit. pp. 224-229. Guallart de Viala, A.: El derecho pe-
nal histórico de Aragón, Zaragoza, 1977, pp. 184-194. Graullera Sanz, V.: “El derecho penal en los fueros de Va-
lencia”, en Vida, instituciones y universidad en la historia de Valencia, Valencia, 1996, pp. 53-67.

125 El ejemplo de la viuda fornicatrix puede ser paradigmático. Clavero, B.: “Delito y pecado...”, op. cit.
p. 63.

126 Escala de honor, por supuesto, impregnada de valores e imágenes religiosas, aunque, en definitiva,
cómputo global de los valores sociales vigentes. Ruggiero, G.: “Più che la vita caro: onore, matrimonio e reputa-

samiento hace al hombre más virtuoso y prudente!”121. Estas mismas palabras,
tal vez sin su aguda carga irónica, podrían haberlas suscrito Maquiavelo, Bo-
tero, Pufendorf o Locke, porque, en definitiva, para todo el pensamiento mo-
derno, el matrimonio y la familia eran, ante todo, escuela de virtudes cívicas y
mecanismo privilegiado de disciplina social122.

Numerosas son las disposiciones penales contrarias a lo que la Iglesia
consideraba fornicación simple, es decir, la cópula carnal entre dos personas
solteras libres de todo vínculo, de mutuo consentimiento y sin traba alguna
que limitase o impidiese la reproducción123. Mucho más abundantes y graves,
por supuesto, fueron aquellas otras que sancionaban la fornicación cualifica-
da, esto es, y siguiendo un orden de gravedad ascendente, el estupro, la viola-
ción, el rapto, el adulterio, la bigamia, el incesto, la fornicación sacrílega y el
crimen nefando124. Sin embargo, la unidad de medida del castigo penal no era
el mayor o menor grado de separación entre el hecho delictivo y el modelo
cristiano de matrimonio, una circunstancia que ciertamente podía contribuir
a agravar la pena125, sino la mayor o menor proporción de la ofensa infligida.
Consecuentemente, los castigos previstos en las disposiciones penales y las
sanciones decretadas por los tribunales no son indicadores de la escala del pe-
cado, sino un sismógrafo del más amplio código del honor y la honestidad126.

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 381

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Cuanto más punzante y lesiva fuese la ofensa cometida contra la honorabili-
dad de la casa o linaje, es decir, contra el régimen económico protegido por las
leyes civiles y penales, tanto mayor, más dura y contundente sería la estima-
ción final del castigo. El matrimonio, bajo cualquiera de sus modalidades le-
galmente reconocidas –palabras o esponsales de futuro, unión a la barraganía,
matrimonio eclesiástico–, era uno de los grandes componentes de la compleja
jerarquía del honor en el Antiguo Régimen, pero no el único, ni el más im-
portante en todos los casos. Podemos comprobarlo a través de un ejemplo.
Según una disposición de las Partidas que, sin embargo, no pasa a ninguna de
las dos grandes Recopilaciones de la etapa Moderna, las limitaciones vindicati-
vas establecidas por la ley contra la mujer adúltera parecen haber afectado en
mayor medida al esposo que no al padre127. El marido sólo podía dar muerte
al causante de su afrenta si aquel no era hombre de condición. En caso con-
trario, debía demandarlo en juicio. Semejante excepción no afectaba a la ven-
ganza privada, igualmente sangrienta, que pudiera ejercer el progenitor128.

Desde una perspectiva exclusivamente moral de la ley penal, las distin-
ciones establecidas en torno a la ejecución privada de la pareja adulterina no
sólo no tienen sentido, sino que, incluso, parecen contradictorias con la no-
ción cristiana de matrimonio. Sin embargo, la ley permite al padre lo que ve-
da al marido porque la violencia de la injuria, si conlleva el repudio de la espo-
sa, recae sobre el linaje del progenitor. Toda una compleja articulación del ho-
nor y del estatus late, pues, en el seno de la ley penal. A medida que ascende-
mos objetivamente en su escala y, algo más subjetivamente, en la del escánda-
lo, el peso de la sanción resulta ser mayor. De modo paralelo, la severidad de
la condena será tanto menor cuanto más humilde sea la posición social de los
implicados, salvo que otro tipo de circunstancias contribuyan a agravarla129.
Asimismo, cuanto mayor sea la condición social del reo, menor será el peso
que la ley haga recaer sobre su delito130. Y viceversa131. En definitiva, se trata

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna382

––––––––––––––––––––
zione femminile nel tardo Rinascimiento”, en Quaderni Storici, 66 (Roma, 1987), pp. 753-775. Fletcher, A.:
Gender, Sex and Subordination in England (1500-1800), N. Haven, 1995. Rodríguez Sánchez, A.: Hacerse nadie.
Sometimiento, sexo y silencio en la España de finales del siglo XVII, Madrid, 1997.

127 Partidas, VII, 17, 14.
128 Heras, J. L.: Op. cit., p. 226.
129 Como, por ejemplo, la fornicación del criado con la criada, doncella o ama de cría de la casa en la

que sirve, castigada con cien azotes y dos años de destierro en la pragmática de 25-XI-1565. Novísima Recopila-
ción, Ley III, Tit. XXIX, Lib. XII (p. 427).

130 Phan, M.C.: Les amours illégitimes. Histoires de séduction en Languedoc (1676-1786), París, 1986.
131 Vigarello, G.: Histoire... op. cit. pp. 24-25.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
132 Mantecón, T.A.: Conflictividad y disciplinamiento social en la Cantabria rural del Antiguo Régimen,

Santander, 1997, pp. 33-89. Gandoulphe, P.: “Désordre amoreux, désoredre politique. Un aspect des luttes de
clans dans le royaume de Valence au XVIIè siècle”, en Mélanges offerts au professeur Guy Mercadier. Aix-en-Pro-
vence, 1998, pp. 267-286.

133 Pérez García, P.: El Justicia criminal de Valencia (1479-1707). Valencia, tesis doctoral, vol. II, 1988,
p. 941.

del mismo mecanismo que hace del matrimonio un asunto eminentemente
privado entre aquellos grupos sociales más alejados del control efectivo sobre
la propiedad y un problema con netos ribetes políticos y estratégicos para
aquellos que están más próximos132. Ahora bien, la custodia pública del honor
por parte de la ley penal puede producir fenómenos de objetivación sanciona-
dora que sólo aparentemente mantienen relación con la defensa del matrimo-
nio cristiano. Puesto que el quantum de honorabilidad de los casados es ma-
yor que el de los solteros y el quantum de deshonor de las uniones irregulares
de hecho fue también mayor que el de las pasajeras, el criterio represivo de los
tribunales penales forzosamente tenía que acusar esta disimetría. Así, si deja-
mos de lado los castigos corporales impuestos por el Justicia criminal de Va-
lencia entre 1479 y 1704 por la comisión de delitos contra la honestidad, y
centramos nuestra atención sólo en las sanciones pecuniarias, distinguiendo
dos grandes grupos delictivos, los delitos relacionados con el lenocinio y el
trato carnal ilícito, por una parte, y el amancebamiento y el adulterio, por
otra, podremos comprobar no sólo la distancia penal que podía mediar entre
un conjunto y otro, sino también la creciente dureza sancionadora desplegada
contra la segunda de esas tipologías delictivas.

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 383

Promedio de las sanciones pecuniarias impuestas por el Justicia criminal 
de Valencia por delitos contra la honestidad (en libras valencianas).133

Lenocinio y trato carnal ilícito Amancebamiento y adulterio
Multa Sentencia Multa Sentencia 

pecuniaria pecuniaria

1479-1518 1’3 8’9 1’7 8’3
1519-1558 2’0 7’4 2’5 9’2
1559-1618 3’5 14’3 4’6 21’0
1619-1668 6’4 16’0 7’8 33’4
1669-1704 6’4 15’3 9’5 71’0

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Bien al contrario de la cuestión que acabamos de abordar, las disposi-
ciones penales sobre la honestidad también podían distorsionar, subjetiván-
dola, la consideración de las relaciones sexuales libremente consentidas y, de
hecho, podían actuar como mecanismos disuasorios al servicio de determina-
das estrategias personales o familiares134. Un caso paradigmático contempla-
do por el universo penal del Antiguo Régimen es la tutela de la virginidad o,
lo que es lo mismo, el rigor de las disposiciones sancionadoras contra el
amancebamiento y el estupro. Tomás Mantecón lo ha expresado con claridad:
“los estupros y amancebamientos, acompañados de argumentaciones funda-
das o no sobre promesas de matrimonio, doncellez y pérdida de la honra o
embarazo otorgaban a la mujer cierta capacidad de decisión para elegir espo-
so. En sus casos extremos estos comportamientos constituyeron argucias para
obtener compensaciones económicas”135. Vicente Graullera y Ángel Alloza
han estudiado el debate penal entablado, en la Valencia de los siglos XVI y
XVII y en el Madrid del XVIII, entre jóvenes seducidas y amantes que las re-
chazaban debido a su insignificante extracción social o que decían sentirse
víctimas de un engaño perfectamente urdido136. Después de escuchar tantos
testimonios contradictorios, no resulta extraño que la Corona y las magistra-
turas penales, antes incluso de haber franqueado los lindes de la decimosépti-
ma centuria, se replanteasen, bajo ciertos supuestos, la escala del honor que
hasta entonces habían custodiado, y mitigasen progresivamente la tutela pe-
nal de la seducción bajo promesa de matrimonio que el Estado había coinci-
dido en amparar junto con la Iglesia. Así, un cuarto de siglo antes de que el
rey Carlos IV firmase la real cédula de 30-X-1796 ordenando la supresión de
la prisión preventiva para aquellos reos acusados por estupro que hubiesen
hecho entrega de fianzas suficientes137, la Sala de Alcaldes de Casa y Corte ya
aplicaba discrecionalmente este procedimiento atenuador138. En aquellos dí-
as, constituía dilatada práctica de los tribunales castellanos la substitución de
la pena ordinaria prevista en los casos de estupro por un resarcimiento econó-
mico proporcionado, destinado a que la mujer deshonrada tuviese la posibili-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna384

––––––––––––––––––––
134 Claverie, E./P. Lamaison: L’Impossible mariage. Violence et parenté en Gévaudan (XVIIè, XVIIIè et

XIXè siècles), París, 1982, pp. 235-245.
135 Mantecón, T.A.: Conflictividad... op. cit. p. 35.
136 Graullera, V.: “El delito de violación en los fueros de Valencia”, en Anales de la RACV, 73 (Valencia,

1998), pp. 137-156. Alloza, A.: La delincuencia... op. cit. pp. 256-257.
137 Novísima Recopilación, Ley IV, Tit. XXIX, Lib. XII (p. 427).
138 Alloza, A.: Op. cit., p. 256.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
139 Heras, J.L.: Op. cit. p. 226.
140 Cerca de un 12’7 % en la Castilla de los Austrias (Heras, J.L.: Op. cit., p. 224); un 10’8 % de los de-

litos sustanciados por el Tribunal de les coltellades de Lleida entre 1605 y 1689 (Ibars, T.: La delinqüencia a la
Lleida del Barroc, Lleida, 1994, p. 103); entre un 12 y un 14 % en el Madrid de los años 1703 a 1789, según los
registros de la Sala de Alcaldes (Alloza, A.: Op. cit. p. 309).

141 Pérez, P. El Justicia... op. cit. tesis doctoral, p. 938.
142 Ibars, T.: Op. cit. p. 125. Pérez García, P.: La comparsa de los malhechores: Valencia (1479-1518), Va-

lencia, 1990, p. 106. Alloza, A.: Op. cit. pp. 307-311.
143 Heras, J.L.: Op. cit. pp. 227-228.

dad de contraer matrimonio139. Todo lo cual, en definitiva, apunta de nuevo
hacia la consideración del carácter y del dinamismo esencialmente autóno-
mos de la ley penal en el Antiguo Régimen.

Los delitos contra la honestidad apenas representan algo más del 12 %
del conjunto global de las transgresiones penales juzgadas por los tribunales es-
tudiados hasta el momento140. Sólo el Justicia criminal de Valencia parece haber
superado con creces esta proporción. Entre 1479 y 1598 hemos hallado valores
relativos mínimos del 43 % y máximos del 72 %, mientras que, durante la etapa
1599-1704, el abanico se sitúa entre un 32 y un 62 %141. No creo que Valencia
fuera una ciudad tan descompensadamente proclive a las licencias de la carne
como estas cifras podrían dar a entender. Probablemente nuestros resultados se
expliquen mejor si tomamos en consideración el carácter ordinario y de prime-
ra instancia que poseyó la jurisdicción de aquella magistratura. Aunque hoy por
hoy resulta extremadamente comprometido tratar de establecer un patrón de
comparación, de la documentación exhumada parece desprenderse la imagen
de que el adulterio fue mucho más perseguido en los territorios de la Corona de
Aragón que en Castilla142. Desgraciadamente, el valor científico de este juicio
casi es nulo debido a las notables diferencias existentes entre las cronologías, las
ciudades y los tribunales analizados. Los delitos de amancebamiento y concu-
binato parecen ocupar el segundo lugar en orden de importancia. Pero, en este
caso, ninguno de los trabajos publicados permite establecer una conexión direc-
ta –historiográficamente clave– entre el modelo matrimonial tridentino y la re-
presión penal de los emparejamientos más o menos estables; en primer lugar,
porque la contrafigura del matrimonio tridentino parece más el matrimonio
clandestino e, incluso, la unión a la barraganía, y, en segundo término, porque el
castigo de este tipo de contravenciones descansaba sobre la denuncia de parte y
más bien refleja el perfil histórico de estrategias judiciales dirigidas a la obten-
ción de las reparaciones del honor previstas por la ley penal143.

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 385

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Obviamente silenciosos se muestran los documentos sobre la inciden-
cia de delitos secretos contra el honor y la moral sexual como las molicies o el
incesto. Algo semejante sucede con otros crímenes igualmente ubicados en el
dominio de la cifra negra, como los raptos, las violaciones y los estupros. Sin
embargo, éstos últimos han dado lugar a una notable producción bibliográfica
fuera de nuestras fronteras que apenas ha tenido eco entre nosotros144. Los
términos esenciales sobre los que el debate en torno a la violencia sexual ha
gravitado en los últimos años, fueron planteados en 1975 por la escritora fe-
minista Susan Brownmiller.145 Partiendo de la idea de que la violación y el es-
tupro fueron manifestaciones funcionales de la sociedad patriarcal de Anti-
guo Régimen, enmascaradas por el machismo y la misoginia de una psicolo-
gía colectiva que, a su vez, podía dar cuenta del escaso número de causas cri-
minales denunciadas entre los siglos XVI y XIX, Brownmiller concluyó que
el vertiginoso aumento de las violaciones en la sociedad contemporánea era
un mecanismo coercitivo destinado a impedir la emancipación de las mujeres.
Dos años después, el demógrafo Edward Shorter impugnó esta tesis al seña-
lar que la sociedad patriarcal europea no precisaba de instrumentos intimida-
torios suplementarios sobre una mujer perfectamente sujeta de por sí a la au-
toridad masculina146. Su interpretación del estupro como una consecuencia de
la represión sexual de los varones adultos solteros chocaba, sin embargo, con
la escrupulosidad de las cifras avaladas por Flandrin, según las cuales, casi un
50 % de los solteros franceses de los siglos XVI a XVIII habrían mantenido
relaciones sexuales antes del matrimonio147. Aun así, Roy Porter subrayó y
amplió, en 1986, las hipótesis de Shorter, al reflexionar sobre la violación co-
mo fenómeno esencialmente marginal en la Europa moderna. La subcultura
de los jóvenes solteros era, en efecto, una prueba de su marginalidad, pero
también lo fueron otros escenarios donde la violencia sexual históricamente

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna386

––––––––––––––––––––
144 Con la excepción, claro está, de algunas cifras estimativas, como el cómputo del 5 % de los delitos

contra la honestidad establecido por José L. de las Heras para Castilla (Ibid. p. 224) o el 2 % en la Lérida de Te-
resa Ibars (op. cit., p. 125 y 180-181). Tampoco faltan pequeñas monografías, como la de François Giraud (“Viol
et société coloniale: le cas de la Nouvelle-Espagne au XVIIIè siècle”, en Annales ESC, 3 (París, 1986), pp. 625-
635) o la de José Antonio Sánchez (“Mujer y violencia: violación, estupro, malos tratos y asesinatos a comienzos
del siglo XIX”, en De la Ilustración al Romanticismo, Cádiz, 1994, pp. 347-352).

145 La obra se tradujo inmediatamente al italiano. Brownmiller, S.: Contro la nostra volontà. Uomini,
donne e violenza sessuale, Roma, 1976.

146 Shorter, E.: “On Writing the History of Rape”, en Signs. Journal of Women in Culture and Society, 3
(1977), pp. 471-482.

147 Flandrin, J.L.: Op. cit., pp. 312-337.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
148 Porter, R.: “Rape: Does it have a Historical Meaning”, en Tomaselli, S./R. Porter (eds.) Rape, Ox-

ford, 1986, pp. 216-236.
149 Simplicio, O.: “Violenza maritale e violenza sessuale nello stato senese di Antico Regime”, en Pas-

tore, A./P. Sorcinelli (eds.) Emarginazione, criminalità e devianza in Italia fra ‘600 e ‘900. Problemi e indicazione
di ricerca, Milán, 1990, pp. 33-50. Vigarello, G.: Op. cit.

150 Simplicio, O.: Op. cit. p. 44.
151 Ibid. p. 46.
152 Ibid. p. 43-44.
153 Ibid. p. 47.

había tenido cabida: los caminos alejados y solitarios, las fronteras, las colo-
nias, los estados de naturaleza y de guerra, etc.148

Dos estudios recientes, como los trabajos de Óscar di Simplicio y Ge-
orges Vigarello, presentan la común virtud de haber recuperado al hipótesis
patriarcal de Brownmiller desembarazada de su lastre militante y de haber re-
flexionado sobre la inexactitud del paradigma marginal defendido por Shor-
ter y Porter149. La explicación mecanicista dada por Susan Brownmiller a la
violencia sexual, extraña por completo a la tradición naturalista del pensa-
miento occidental, podía ser fácilmente rebatida. La dureza de las sanciones
ordinarias previstas por las leyes penales del Antiguo Régimen –condena a
muerte para los casos más graves en casi todos los territorios europeos– de-
muestra que aquella cultura patriarcal había desterrado con auténtica repug-
nancia la violación del cuadro general de las relaciones de género. Que la mi-
soginia del universo mental y jurídico de la Europa moderna pudiese condi-
cionar los autos judiciales y descorazonar a las litigantes, en absoluto implica
que el sistema auspiciase la posesión brutal del cuerpo femenino como meca-
nismo de disciplina social150. Ahora bien, puesto que la institución disciplina-
ria por antonomasia era el matrimonio y este modelo se había construido so-
bre la violencia, dependencia y corrección de la esposa, todo el tejido social en
su conjunto estaba, en gran medida, predispuesto a la aceptación del estu-
pro151. Resulta evidente, pues, que la violencia sexual no era sino una faceta
más de la violencia cotidiana y difusa que impregnaba todos los recodos de la
vida social del Antiguo Régimen: un artefacto cultural, en suma, no un fenó-
meno natural152. Así pues, a diferencia de cuanto habían sostenido Shorter y
Porter, los estupros y las violaciones difícilmente podrían ser considerados
manifestación de una cierta marginalidad –aunque entre los implicados no
faltasen solteros, emigrados y pobres–, sino un fenómeno mucho más general
llamado a mitigarse según avanzase el proceso de civilización y decreciese el
nivel de violencia interpersonal socialmente aceptada153.

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 387

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Aunque coincidente, en líneas generales, con el artículo de Simplicio, el
libro de Georges Vigarello es mucho más complejo y moderno en su plantea-
miento. Entre su rica colección de corolarios me interesa destacar la capaci-
dad del paradigma monosexual vigente en la Europa Moderna para explicar
el sesgo misógino de las sentencias pronunciadas en las causas criminales por
violación y la custodia radical que la ley penal ejerció sobre el honor mancilla-
do. Más allá de la anécdota o de la evidente desproporción, apenas ha llamado
la atención de los investigadores la superabundancia de denuncias por viola-
ción de menores en los archivos judiciales del Antiguo Régimen: 73 % en la
Valencia de los siglos XVI y XVII154, 46 % en Siena en 1558-1786155, 72 % en
el México del siglo XVIII156, más del 80 % de los procesos juzgados en apela-
ción por el Parlamento de París entre 1740 y 1765157. Resulta razonable pen-
sar que, en estos casos, la posibilidad de probar la pérdida de la virginidad y
conseguir una contrapartida económica razonable era mayor. Sin embargo, ni
la literatura ni la praxis médica de los siglos XVII y XVIII coincidieron a la
hora de valorar la integridad del himen o las pruebas de la desfloración, ni los
jueces parecen haber prestado demasiada atención a los informes periciales de
los cirujanos158. Las causas por estupro o violación de menores eran, sin em-
bargo, de las pocas llamadas a prosperar entre el escaso número de denuncias
instadas ante los tribunales de justicia159. Ni la misoginia ni la indulgencia de
los magistrados podrían dar cuenta de un fenómeno como éste, pues consta
que los acusados se defendieron eficazmente valiéndose de instrumentos dia-
lécticos prestados del paradigma monosexual. Solían insistir en argumentos
como la “impudicia” natural de la mujer, en la “provocación” erótica, en la “na-
turalidad” de sus pulsiones sexuales, en el consentimiento, en la capacidad de
“resistencia” de la mujer, tópicos todos que de poco les hubieran servido fren-
te al testimonio horrorizado de las niñas160. Caso bien distinto era el de las

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna388

––––––––––––––––––––
154 Graullera, V.: “El delito de violación...”, op. cit. p. 146.
155 Simplicio, O.: Op. cit. p. 38.
156 El 36 % de las niñas violadas tenían, de hecho, menos de 15 años. Giraud, F.: Op.  cit. p. 628.
157 En todos los casos se trata de niñas menores de 12 años. Vigarello, G.: Op. cit. p. 67
158 Ibid. pp. 69-70.
159 Tan sólo 0’3 casos/año ante el Parlamento de París entre 1540 y 1692, 0’7/año en Siena entre 1600

y 1803, 0’9/año en Surrey, 0’2/año en Sussex y 0’6/año en Essex durante una etapa equivalente. Ibid. p. 67. Sim-
plicio, O.: Op. cit. p. 37.

160 Lo que no significa que no lo intentasen, pretendiendo convertir en “seductoras” a niñas menores
de 6 años, incluso. Vigarello, G.: Op. cit. p. 36.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
161 Ibid. pp. 51-57.
162 Laqueur, T.: Op. cit. pp. 278-179.
163 Vigarello, G.: Op. cit. pp. 60-61.
164 Ibid. pp. 90-109.

mujeres adultas. Aquí jugaba en su contra el principio monosexual de igual-
dad física entre hombres y mujeres, parodiado en los zafios chascarrillos y de-
fendido en los apólogos moralizantes. Si la mujer había podido arrebatar la
bolsa de dinero a su presunto violador, la pretendida víctima –pensó el juez–
bien podría haberse defendido de su agresor si hubiera querido. La denun-
ciante púber y, aún más, la adulta, siempre resultaban sospechosas161; y más si
comparecían preñadas ante el tribunal. Cuenta Laqueur que el Justice of the
Peace (1756) de Richard Burn, guía habitual de los magistrados ingleses del
XVIII, establecía el siguiente principio: “el embarazo debería aceptarse como
prueba de aquiescencia, puesto que el miedo, el terror y la aversión que acom-
pañan a una verdadera violación impid(en) la aparición del orgasmo, hacien-
do así altamente improbable la concepción”162.

Pero si algo ha puesto de manifiesto con claridad meridiana el estudio
de Vigarello es el espejismo de cualquier interpretación que pretenda con-
templar la violencia sexual –real o ficticia– al margen del patrón vigente de
honorabilidad. El hecho de que los ordenamientos legales más antiguos, co-
mo las costumbres bordelesas, asimilasen el estupro y la violación, en su grado
más elevado de gravedad, con el tabú cultural del rapto y no con la vulnera-
ción de un determinado patrón civil o religioso de convivencia sexual, descu-
bre la ideología que sustentaba la ley penal en su médula163. El terror de la víc-
tima no importaba; tampoco su sufrimiento, sus heridas, su humillación. Sólo
el honor mancillado, la integridad de la casa deshonrada, el capital reproduc-
tivo devaluado parecían tener verdadera importancia. Tendremos que esperar
hasta finales del siglo XVIII para ver penalmente reconocido el dolor, la san-
gre y la fuerza contra la libertad164. Hasta ese momento todo el complejo y ar-
ticulado arsenal de la honorabilidad condicionó el desarrollo de los procesos
criminales por violación: la edad –púber o impúber– de la víctima, su condi-
ción núbil o no, su virginidad, su grado de emancipación, la moralidad de sus
costumbres, su profesión, su estado civil, su estatus social, el origen y condi-
ción de su familia, la fiereza de su resistencia contra su victimario, las marcas
externas de su combate, el estado de sus ropas, la hora y el lugar de la agre-
sión, etc. Cierto es que la ley penal fue un instrumento extremadamente plás-

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 389

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


tico, capaz no sólo de imponer objetivamente modelos disciplinarios y coerci-
tivos, sino también de colocarse al servicio subjetivo de las estrategias sociales
de reparación del honor. La distinción establecida en 1556 en Francia entre
rapto violento y rapto seductor constituye el puente entre estas dos dimensio-
nes de la ley penal165. A partir de ahí, los linajes y las familias francesas estu-
vieron en disposición de decidir cuál de los dos dispositivos penales podía
compensar mejor el grado de la ofensa infligida contra la casa. El articulado y
dinámico edificio del honor acaba de recibir un nuevo recurso.

IV. El fracaso del burdel público: un punto y aparte en la 
historiografía sobre la prostitución en españa

La prostitución es otro de los grandes antídotos contra la identificación
automática entre las nociones de pecado y de delito en la España moderna.
¡Cuántos quebraderos de cabeza no causó a la Iglesia el ejercicio público del
meretricio promovido por las ciudades, los señores y la propia monarquía has-
ta la extinción legal de las mancebías, el 10 de febrero de 1623!166 ¡Cuántas
imágenes, ejemplos y devociones no tuvo que poner en circulación para pro-
mover la morigeración de las costumbres y el arrepentimiento de las mujeres
públicas!167 ¡Cuántos esfuerzos desarrollados desde el púlpito, cuántas campa-
ñas farragosas y duras, como la emprendida por la inquisición toledana entre
1565 y 1615, no fueron destinadas a convencer a los creyentes que la simple
fornicación era un pecado mortal y que el pago de su soldada a la meretriz ni
mucho menos eximía de la culpa y de su confesión!168 Y a pesar de todo ello,
los territorios peninsulares de la monarquía católica fueron prácticamente los
últimos países en incorporarse al proceso general europeo de desmantela-
miento de los burdeles, acaecido en el transcurso del siglo XVI. El fenómeno
había dado comienzo en las ciudades alemanas y suizas como consecuencia de

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna390

––––––––––––––––––––
165 La importancia del edicto firmado en 1556 por Enrique II puede juzgarse triple, dado que favore-

ció la libertad de elección de conyuge abriendo una brecha en la rigidez del régimen económico administrado
por las familias, facilitó la obtención de compensaciones a cambio del honor perdido y rebajó el peso penal de
un fenómeno mucho más común y frecuente de lo que han revelado los procesos criminales. Ibid. p. 63.

166 Novísima Recopilación, Ley VII, Tit. XXVI, Lib. XII (pp. 421-422).
167 Sánchez Ortega, M.H.: La mujer y la sexualidad en el Antiguo Régimen. La perspectiva inquisitorial,

Madrid, 1992 y Pecadoras en verano... op. cit.
168 Dedieu, J.P.: “El modelo sexual...”, op. cit. pp. 270-294 y L’Administration de la foi. L’Inquisition de

Tolède (XVIè-XVIIIè siècle), Madrid, 1989.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
169 Roper, L.: “Madri di depravazione. Le mezzane nel Cinquecento”, en Memoria. Rivista di Storia

delle Donne, 17 (Turín, 1987), pp. 8-11.
170 Jiménez Monteserín, M.: Op. cit. p. 85.
171 Rossiaud, J.: La prostitución en el Medievo, Barcelona, 1986.
172 Canosa, R./I. Colonello: Storia della prostituzione in Italia. Dal quattrocento alla fine del settecento,

Roma, 1989.
173 Moreno, A./F. Vázquez: Crónica de una marginación... op. cit. p. 95.
174 Ibid. p. 96 y Sexo y razón... op. cit. p. 283.
175 Jiménez Monteserín, M.: Op. cit. p. 170.
176 Graullera Sanz, V.: “Un grupo social marginado: las mujeres públicas. El burdel de Valencia en los

siglos XVI y XVII”, en Actes du Ier. Colloque sur le Pays Valencien à l’Époque Moderne, Pau, 1980, p. 94. Nuestra
propia indagación sobre el Justicia criminal de Valencia corrobora plenamente la cronología señalada por el pro-
fesor Graullera.

177 Boix, V.: Valencia histórica y topográfica, Valencia, vol. II, 1863, p. 89. Sánchez, M.H.: Pecadoras... op.
cit. p. 152.

178 Carrasco, E./I. Almazán: “Prostitución y criminalidad en Cataluña en la Época Moderna”, en La
prostitution en Espagne... op. cit. p. 48.

la reforma religiosa169. Por aquel entonces, los lupanares franceses e italianos
abandonaron su céntrica localización urbanística para instalarse en barrios
marginales170. Más adelante, los Estados Generales reunidos en Orléans en
1560 decretaron el cierre de los burdeles franceses171, y el Papa Pío V quiso
inaugurar su pontificado ordenando el confinamiento de las prostitutas ro-
manas en el Trastévere y desterrando de Roma a las más famosas cortesanas,
el 22 de julio de 1566172. Medidas similares no se adoptaron en Castilla hasta
sesenta años después de la última sesión del Concilio de Trento y hay pruebas
más que contundentes para demostrar, no sólo la escasa convicción con que
fueron acogidas, sino también la tremenda tardanza con que se obedecieron.
Sevilla fue la única ciudad española que cumplió de inmediato las órdenes
abolicionistas de Felipe IV por la sencilla razón de que su famoso Compás de
la Laguna estaba completamente deshabitado en febrero de 1623173. Aun así,
el consistorio hispalense, acuciado por los desórdenes y la pública inmorali-
dad, reclamó del monarca la reapertura del viejo burdel en 1631174. Dudamos,
no obstante, de que el tenor de la pragmática de 10-II-1623 concerniese a los
territorios de la Corona de Aragón. Pero si así fuera, la ciudad de Zaragoza,
en 1629, debió ser la primera gran capital en cumplirla175. Sin embargo, la
mancebía valenciana, la famosa Pobla de les avols fembres, aunque muy esquil-
mada y empobrecida, todavía mantenía su actividad hacia 1664176, y aún de-
bió tardar en clausurarse definitivamente hasta 1677177.

Se ha escrito que los burdeles y mancebías públicas españolas volvieron
a abrirse durante el reinado de Carlos II178. Probablemente lo que sucedió es

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 391

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


que muchos todavía no habían cerrado sus puertas, como acabamos de com-
probar en Valencia. En cualquier caso, esta situación bien podría haber perdu-
rado hasta la aprobación de las durísimas medidas contrarias al ejercicio de la
prostitución, arbitradas por el Consejo de Castilla en 1704179. Para corroborar
la virtual reapertura de los viejos barrios dedicados al lenocinio a finales del
XVII, se ha aludido a las ordenanzas de la ciudad de Granada dictadas en
1672, según las cuales, el burdel de la ciudad debía estar abierto, al contem-
plarse en ellas nuevamente los deberes del “Padre de la Mancebía”180. El dato
es a todas luces insuficiente, pero refleja perfectamente el estado de vacuidad
de nuestra historiografía ante un problema verdaderamente característico de la
época Moderna que apenas ha merecido la atención de los especialistas: el fra-
caso social del burdel público y la clandestinización de la prostitución en la Es-
paña de los siglos XVII y XVIII. Estoy, en este sentido, completamente de
acuerdo con las conclusiones de Denis Menjot. El paradigma bajomedieval de
prostitución legal concebida como servicio público, en efecto, alcanzó su piná-
culo en Castilla durante el reinado de los Reyes Católicos181. Algo semejante
debió suceder en los países de la Corona de Aragón182. En Valencia, desde lue-
go, la real visita girada a la ciudad por Isabel y Fernando y la firma del real pri-
vilegio de 12-IV-1488, ordenando el definitivo confinamiento de todas las
mujeres públicas en el burdel de la ciudad, supuso una auténtica “edad de oro”
para la vieja Pobla y sus voraces hostaleros183. Pero del hecho que los Reyes Ca-
tólicos representen, en el orden político interior e internacional, el inicio de la
modernidad, no se sigue necesariamente que la sociedad y el mundo urbano
peninsular hubiesen progresado hasta el punto de situarse en los umbrales de
un nuevo momento histórico. El programa de fomento y reasignación munici-
pal de los burdeles públicos puesto en marcha entre 1470 y 1530 no es, en sen-
tido estricto, un rasgo de modernidad, sino un proceso al que, como sucederá
con el cierre de las mancebías, España se sumaba también de manera tardía184.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna392

––––––––––––––––––––
179 Sánchez, M.H.: Pecadoras... op. cit. p. 133.
180 Ibid. p. 142.
181 Menjot, D.: “Prostitution et ruffianage dans les villes de Castille à la fin du Moyen Âge”, en Bulle-

tin de l’IAHCCJ, 19 (París, 1994), pp. 37-38.
182 Puig, A./N. Tuset: “Pas de l’Alta Edat Mitjana a l’Edat Moderna. La prostitució i altres violències

sexuals. El cas de Mallorca”, en Actes del Primer Congrès d’Història Moderna de Catalunya, Barcelona, vol. I,
1984, pp. 807-816.

183 Pérez, P.: La comparsa... op. cit. pp. 159-165.
184 Menjot, D.: Op. cit., pp. 25-26.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
185 Gattei, G.: “Miseria sessuale e prostituzione”, en Studi Storici, 1 (Roma, 1980), pp. 193-197. 
186 Vázquez, F./A. Moreno: Sexo y razón... op. cit. pp. 302-317.
187 La prostitución clandestina es un fenómeno mucho más complejo y difícil de documentar que la

pública; no es, sin embargo, imposible hacerlo. Vide. Pérez García, P.: “Un aspecto de la delincuencia común en
la Valencia pre-agermanada: la prostitución clandestina”, en Revista de Historia Moderna de la Universidad de
Alicante, 10 (Alicante, 1991), pp. 11-41.

El burdel público es hijo del universo urbano constreñido, dinámico y
violento que la crisis bajomedieval legó a la Europa del siglo XIV. Su muerte,
por el contrario, fue el resultado de un estrés estructural provocado por una
sociedad urbana masificada, socialmente polarizada y sometida a una vertigi-
nosa transformación. Todos los mecanismos prostibulares ensamblados cui-
dadosamente por los poderes públicos durante el siglo XV habían saltado por
los aires, hechos añicos, ya durante la segunda mitad del XVI: ni la oferta se-
xual de los burdeles bastaba, ni resultaba atractiva, ni calmaba el ardor de los
jóvenes “gallos”, ni las meretrices ganaban lo suficiente como para liberarse
del círculo vicioso de la explotación de rufianes y posaderos, ni las institucio-
nes de clausura daban abasto a todas las peticiones de ingreso, ni las autorida-
des hallaban remedio cierto para la marea de desórdenes y escándalos provo-
cados dentro y fuera de las mancebías. Clausurar el burdel y cerrar los ojos an-
te los pecados de antaño no parecía, pues, una alternativa irrealista en aquellos
momentos. Toda Europa se vio recorrida entonces, desde el centro hasta la
periferia, por una oleada abolicionista del meretricio oficial que arruinó la an-
tigua oferta de sexo público y redujo a quienes fueran consideradas como “ser-
vidoras de la ciudad” a una condición mucho más lastimosa y miserable que la
que antaño tuvieron185. ¿Qué sucedió después? ¿Persiguieron las autoridades
la prostitución? ¿Toleraron su existencia? ¿Soslayaron la presencia larvada y
permanente del problema en las calles? ¿Cómo se articuló a partir de enton-
ces el lenocinio? Ciertamente es poco cuanto conocemos sobre todo esto. Un
oscuro paréntesis historiográfico –un punto y aparte– se cierne sobre la pros-
titución en España entre la real pragmática de 10-II-1623 y las reflexiones
utilitaristas de Cabarrús a finales del siglo XVIII186. Parece como si la suspen-
sión de las ordenanzas municipales sobre el gobierno de las mancebías y de la
documentación justificativa de su cumplimiento hubiera hecho desaparecer
un fenómeno que, sin embargo, continúa ahí, aguardando al investigador dis-
puesto a echarle horas repasando protocolos notariales, listas de “arrepenti-
das”, confinadas y hospitalizadas, procesos penales y cuadernos de composi-
ciones y multas187.

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 393

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Establezclamos, de entrada, la complejidad del tema. La prostitución
es –qué duda cabe– hija de la pobreza, del desamparo y del desarraigo. Pero la
miseria presenta múltiples caras en el Antiguo Régimen. Más radicalmente
pobre es una mujer arrojada al inhóspito círculo vicioso de la miseria urbana
dentro una gran ciudad, que aquella otra que tiene sus expectativas puestas en
la constitución de un humilde patrimonio campesino enmarcado dentro un
régimen jurídico de separación de bienes, donde la virginidad de la novia no
tiene tanto valor social como el que exige el régimen de gananciales188. La
prostitución es, para la primera, el inevitable trueque de su supervivencia,
mientras que, para la segunda, podía ser –en todo caso– un mecanismo más,
tan eventual como el servicio doméstico, el hilado o el lavado de la ropa, de la
constitución de su pequeña dote. El meretricio no tiene por qué no ser, inclu-
so, un mecanismo deliberado de la misma estrategia. ¿O acáso no pensaban
esto mismo algunas de las mujeres que ingresaron el el burdel de Valencia y
creyeron poder reunir un pequeño peculio en poco tiempo o, tal vez, optar a
las dotes con las que el consistorio valentino premiaba a las arrepentidas, aun-
que más tarde se vieran atrapadas en las insidiosas redes de los rufianes, las al-
cahuetas y los mesoneros?189 La prostitución se hallaba extendida por doquier,
camuflada, maquillada y revestida de mil formas hasta el límite de lo imagi-
nable. Hemos hallado huellas de su existencia entre las “alegres” campesinas
que otorgaban sus favores a cambio de atractivos obsequios, entre las filas de
trabajadoras rurales y vagabundas que recorrían nuestros campos,190 en las po-
sadas y albergues de poblaciones minúsculas como oferta suplementaria para
las gentes de paso, en pequeños hostales de numerosos dominios señoriales,
en las tarbernas y en los baños de las grandes ciudades, en los grandes burde-
les públicos –por supuesto–191, entre sucias callejas y callejones oscuros, en ca-
sas particulares o alquiladas, donde se ofrecían los servicios sexuales de ami-
gas, esclavas, criadas, hijas, hermanas y esposas, en el hogar de las amantes y

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna394

––––––––––––––––––––
188 Característico de no pocas regiones españolas, como el reino de Aragón, el régimen de separación

de bienes también parece extenderse sobre áreas limítrofes donde aparentemente domina el sistema de ganan-
ciales. Martín Soriano, M.E.: Las estrategias familiares en el Alto Palancia. El grupo doméstico y la transmisión del
patrimonio familiar a finales del período foral, Valencia, tesis de licenciatura, 1993.

189 No faltan ejemplos de ello. Vide. Graullera, V.: “Un grupo social...”, op. cit. p. 93. Pérez, P.: La com-
parsa... op. cit. pp. 178-179.

190 Mantecón, T.A.: Conflictividad... op.cit. pp. 388-400.
191 Perry, M.E.: Ni espada rota ni mujer que trota. Mujer y desorden social en la Sevilla del Siglo de Oro,

Barcelona, 1993.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
192 Moreno, A./Vázquez, F.: Crónica de una marginación... op. cit. pp. 97-98.
193 Ibid. p. 106.
194 Ibid. p. 107-109. Carrasco, R.: “Lazare sur...”, op. cit. passim. Alloza, A.: Op. cit. pp. 218-219.
195 Graullera, V.: “Delincuencia y vida cotidiana en el burdel de Valencia del siglo XVI”, en La prosti-

tution en Espagne... op. cit. pp. 67-80.
196 Es verdad que las llamadas prostitutas de “marca mayor” o “marcas godeñas” podían ingresar del or-

den de 4 a 5 ducados al día, pero no es menos cierto que las más desafortunadas apenas podían cubrir sus nece-
sidades mínimas con los menguados 4 maravedís que solían percibir dentro del burdel. Sánchez Ortega, M.H.:
Pecadoras... op. cit. p. 141.

mantenidas de ricos comerciantes y caballeros192, como inseparable compañe-
ra de la soledad del navío de guerra, del presidio militar o del regimiento de
soldados193. Hemos encontrado, incluso, el testimonio de complejas y clan-
destinas redes de prostitución homosexual en la Sevilla del siglo XVI, la Va-
lencia del Barroco o el Madrid del siglo XVIII, controladas por marginados,
rufianes especializados y hasta militares, y destinadas al prohibido solaz de ri-
cos hombres, caballeros y aristócratas194.

Así pues, la vigencia secular y el espectacular tamaño de algunos burde-
les públicos de la España Moderna, como el sevillano, el cordobés o el valen-
ciano, con más de 300 y puede que hasta 400 mujeres encerradas en aquellas
pecaminosas clausuras, no debiera ocultar que la prostitución ilegal, clandes-
tina y formalmente delictiva fue un fenómeno social mucho más extendido y
característico del Antiguo Régimen que no esta otra oferta pública de sexo
que, hasta nuestros días, ha venido concitando el interés de los especialistas.
Es más, buena prueba del temprano fracaso de las estructuras prostibulares
municipales es la ósmosis o permeabilidad de las mancebías, fácilmente de-
tectable en los procedimientos judiciales y las columnas de multas confeccio-
nadas por tantos tribunales penales195. Muy pronto, las prostitutas censadas y
oficializadas, agobiadas por las deudas, maltratadas por sus rufianes y precisa-
das de clientes menos cautos que los parroquianos del burdel, se vieron em-
pujadas a violar su obligatorio encierro para buscar, en las esquinas, jardines,
solares, tabernas o baños, nuevos amantes entre aquellos grupos sociales que,
en el marco teórico de la ley y de las conveciones sociales, tenían vedado el ac-
ceso a la mancebía: los aprendices adolescentes, los tullidos, ancianos, mente-
catos y deformes, los hombres casados, los clérigos, los frailes y hasta los mu-
déjares y moriscos196. Fuera de los muros del burdel, sus ganacias eran, sin du-
da, mucho más netas, no sólo porque apenas hubiera control sobre las mis-
mas, sino también porque las prostitutas podían cobrar algo más, ofrecer “ser-
vicios especiales” y hasta aliviar diligentemente el bolsillo de sus clientes

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 395

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


mientras éstos tenían sus sentidos puestos en otros menesteres. El proyecto
de burdel público bajomedieval se hallaba, pues, sometido a diferentes grados
de crisis mucho antes de que se adoptasen las primeras medidas abolicionis-
tas197. Y es que, nacidos en el contexto de una civilización cristiana compro-
metida con la disciplina de las almas y de los cuerpos, los grandes centros
prostibulares no dejaban de ser instituciones vergonzantes, fuertemente re-
glamentadas y limitadas, intrínsecamente incapaces de proteger a la “ciudad
de Dios” de tantos vicios y concupiscencias como la Iglesia, los monarcas y las
ciudades pretendían poder contener mediante su existencia. El burdel público
nunca fue, pues, un verdadero anticuerpo contra los pecados de la carne, sino
un utópico edificio incapaz de sosegar la marea de pulsiones eróticas y frené-
ticos deseos de las grandes ciudades medievales y modernas. Demasiadas li-
mitaciones, demasiadas reglamentaciones y controles, excesivos constreñi-
mientos198, y, en ocasiones, errores tan agudos como no haber previsto el de-
vengo de una renta anual por el ejercicio del meretricio199, convirtieron a los
burdeles en el submundo de una marginalidad encanallada que, más que atra-
er, repelía a muchos de sus potenciales consumidores200. Ni siquiera los saraos,
partidas de naipes, rifas o espectáculos eróticos organizados por los hostaleros
y “padres” de las mancebías alcanzaron a evitar el declive de un modelo pros-
tibular destinado a colmar el apetito de ese temible grupo de jóvenes fornica-
dores, teóricamente integrado por solteros de todos los estamentos no conti-
nentes y de todas las procedencias geográficas201.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna396

––––––––––––––––––––
197 Además de las noticias aportadas por estudios clásicos como los de Jacques Rossiaud o Richard

Trexler, no faltan nuevas evidencias. Vide. Otis, L.L.: Prostitution in Medieval Society. The History of a Urban
Institution in Languedoc, Chicago, 1995. Mazzi, M.S.: Prostitute e lenoni nella Firenze del Quatrrocento, Milán,
1991. Dentro de nuestras fronteras, además de los estudios de F. Vázquez, A. Moreno y M. Jiménez, destacan
las notables monografías de Mª Teresa López Beltrán (La prostitución en el reino de Granada en la época de los Re-
yes Católicos: el caso de Málaga, 1487-1516, Málaga, 1985) y Rafael Narbona Vizcaíno (Pueblo, poder y sexo. Va-
lencia medieval, 1306-1420, Valencia, 1992).

198 Como aquellos que ordenaban, en toda España, cerrar las mancebías los domingos y señaladas fes-
tividades de precepto, precisamente cuando los trabajadores y los artesanos disponían de tiempo libre y ocasión
para el ocio.

199 Como sucedía en Valencia, donde las prostitutas sólo abonaban derechos de inscripción y no una
verdadera “tasa profesional”, como en tantas otras ciudades españolas y europeas.

200 Las ventajas de antaño (tasas reducidas, mujeres jóvenes, mayores de 12 años y menores de 35, sa-
nas y adecuadamente alimentadas, resguardo contra bravos y rufianes, etc.) parecen haber ido desvaneciéndose
a medida que avanzaba el siglo XVI. Roper, L.: Art. cit. p. 11.

201 Graullera, V.: “Un grupo...”, op. cit. pp. 80-83. Coincidiendo con la petición cursada por el consisto-
rio hispalense para que Felipe IV autorizase la reapertura del Compás de la Laguna en 1631, el jesuita Pedro
Hurtado de Mendoza evoca una verdadera orgía prostibular que, años atrás, había hecho las delicias de los exci-
tados parroquianos. Jiménez, M.: Sexo y bien común... op. cit. p. 167.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
202 Jiménez, M.: Op. cit. pp. 159-160.
203 El asunto ha sido abordado detalladamente por Miguel J. Monteserín (Ibid. cap. IV, pp. 145 y ss.).
204 Miguel Jiménez no acaba de definirse por completo entre la criminalización (Ibid. p. 34) o la clan-

destinización (Ibid. p. 170) de la prostitución en Castilla después de 1623.

Contemplada desde esta perspectiva, pues, la clausura oficial de los
burdeles españoles, decretada por Felipe IV en 1623, plantea muchos más
problemas de los que resuelve. ¿Cómo es posible que el tema no se plantease
hasta la Junta de Reformación de octubre de 1622? ¿Por qué tardó tanto en
cundir el espíritu moralizador de Trento dentro de nuestras fronteras? ¿Cómo
admitir que los placeres infecundos de tantos jóvenes apartados del honesto
estado matrimonial, a despecho –por cierto– de las mismas disposiciones y
desgravaciones previstas por Olivares y su junta, pudiesen ser canalizados ha-
cia el consorcio conyugal y hacia la sacrificada paternidad con sólo tapiar la
puerta de la mancebía?202 ¿Por qué sobrevivió más allá incluso de lo razonable
una institución tan incapaz y obsoleta como el burdel bajomedieval? ¿Qué
poderosos intereses movieron a las autoridades municipales a mantener abier-
tos los meretricios y a intentar reabrir los abolidos? ¿Acáso los jurados, alcal-
des mayores y corregidores, enfrentados con el desorden cotidiano, contem-
plaban las cosas de distinto modo que el rey? ¿Podemos creer a pies juntillas el
complot urdido por los jesuitas contra aquellos lupanares donde el hartazgo
de sexo ortodoxo había fomentado el anidamiento del pecado nefando? ¿Qué
sabían ellos? ¿Acáso estaban acostumbrados a mirar través de las rendijas,
porque, de otro modo, tendremos que admitir que aquellos nefandistas de co-
mienzos del XVII no tuvieron ningún empacho en narrar sus terribles faltas
ante los confesores?203 Pero aún resta por formular la principal de todas las
cuestiones: ¿qué sucedió depués de 1623?

Me hubiera gustado poder responder que la prostitución –delito si era
ejercido al margen de la institución prostibular– sufrió un proceso de crimi-
nalización creciente durante los siglos XVII y XVIII. Hubiera hecho rima
consonante con el título nuestro estudio204. Pero me temo que no es posible:
no lo es, al menos, en el contexto de la investigación reciente. En primer lu-
gar, porque muchas mancebías continuaron abiertas. En segundo término,
porque sus antiguos moradores se dispersaron por toda la ciudad y se estable-
cieron en barriadas perfectamente conocidas por todos, donde las autoridades
acudían periódicamente a recibir su soborno y, de cuando en cuando, a esce-
nificar una alharaquienta redada. En tercer lugar, porque no disponemos de

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 397

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


evidencias que confirmen un supuesto incremento de la represión penal con-
tra la prostitución clandestina durante los dos últimos tercios del XVII o a lo
largo de la primera mitad del siglo XVIII205, a no ser que acusaciones fiscales
por trato ilícito, concubinato o amancebamiento camuflen, en realidad, mani-
festaciones de rufianismo o prostitución más o menos encubierta, circunstan-
cias éstas que sólo el entrecruzamiento de las fuentes o un delicado análisis
prosopográfico podrían poner de manifiesto. A tenor de estas consideracio-
nes, la decisión de Felipe IV y su Junta de Reformación más nos parece el co-
lofón de la campaña disciplinaria emprendida por la Inquisición para conven-
cer al cristiano viejo de que fornicar con mujeres solteras –prostitutas o no–
era pecado mortal, que un repentino absceso tridentino en la conciencia del
joven monarca.

Con su firma, El Grande tal vez pretendió más pronto dar una lección
de coherencia y congelar la sonrisa burlona de quienes pedían que el Santo
Oficio convenciese primero al rey de lo abyecto del burdel público, que el ver-
dadero pistoletazo de salida a una magna campaña antiprostibular206. Des-
pués de 1623, el meretricio continuó siendo básicamente tolerado y admitido
con la gran diferencia de que, ahora, ni el monarca amparaba el público leno-
cinio, ni las ciudades estaban autorizadas a continuar protegiéndolo, regla-
mentándolo y disfrutando de sus rentas. La prostitución, pues, se extendió
como una mancha de aceite por las ciudades, los viejos burdeles fueron que-
dando abandonados y el fenómeno, en definitiva, dejó de generar la abundan-
te documentación que ha permitido a los historiadores estudiar su reflejo ofi-
cial y público desde el siglo XIV hasta comienzos del siglo XVII. Afirmar que
la prostitución devino entonces en una actividad clandestina no deja de ser un
juguete retórico ante la ausencia de la respuesta penal que virtualmente debie-
ra haber seguido a la pragmática de 10-II-1623. Nada había menos clandesti-
no que el ejercicio del oficio más viejo del mundo en algunas grandes urbes

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna398

––––––––––––––––––––
205 En la villa y corte sí se percibe, al margen de algún aumento momentáneo anterior, un acusado in-

cremento de los delitos contra la moral y por prostitución durante el último cuarto del siglo XVIII. Alloza, A.:
Op. cit. pp. 307-311. Hernández Sánchez, F.: “La corte envidiable. Delincuencia y represión en el Madrid de
Carlos III”, en Equipo Madrid, Carlos III, Madrid y la Ilustración, Madrid, 1988, pp. 333-335. Por el contrario,
los informes sobre los procesos penales abiertos por la Audiencia de Sevilla y la Chancillería de Granada remi-
tidos a Madrid en 1786, demuestran el escaso interés de la justicia por la prostitución. Moreno, A./F. Vázquez:
Crónica... op. cit. pp. 112-113.

206 Puig, A./N. Tuset: “La prostitución en Mallorca (s. XVI): ¿el Estado “alcahuete”?”, en S.E.M. Or-
denamiento jurídico y realidad social de las mujeres (siglos XVI a XX), Madrid, 1986, pp. 71-82.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
207 Moreno, A./F. Vázquez: Crónica... op. cit. p. 102.
208 Deleito, J.: La mala vida en la España de Felipe IV, Madrid, 1948.
209 Villalba Pérez, E.: “Notas sobre la prostitución en Madrid a comienzos del siglo XVII”, en Anales

del Instituto de Estudios Madrileños, XXXIV (Madrid, 1994), pp. 505-519. Sánchez, M.H.: Pecadoras... op. cit. p.
137. Alloza, A.: Op. cit. p. 214.

210 Jiménez, M.: Sexo y bien... op. cit. pp. 169-170.
211 Y sobre la que no faltan magníficos ejemplos en otras latitudes. Vide. Benabou, E.M.: La prostitu-

tion et la police des moeurs au XVIIIè siècle, París, 1987.

españolas, como en Valencia, donde la Pobla continuaba en pie, o en Córdo-
ba, donde las casas de mala nota llenaban la calle de las Arrepentidas207.

Pero si en alguna ciudad se demuestra la superioridad de la oferta pri-
vada de sexo sobre la pública, a la vez que se contempla el fracaso del burdel
muncipal, es en el Madrid de los siglos XVII y XVIII. Viejos y bien pintores-
cos estudios, como el de José Deleito y Piñuela208, y algunos otros más recien-
tes y rigurosos, como los de Enrique Villalba, Mª Helena Sánchez y Ángel
Alloza209, muestran que durante buena parte del siglo XVI, y hasta comienzos
del siglo XVII, Madrid dispuso de tres grandes mancebías municipales, cus-
todiadas por las autoridades de la villa y corte, en el barrio de Lavapiés, en la
calle de San Jacinto y en la de San Juan –éstos últimos sitos en la barriada de
Embajadores–. Poco antes del cierre oficial de las mancebías, cuando apenas
quedaban en Madrid 12 mujeres oficialmente registradas, el rey Felipe IV in-
tentó que el ejercicio de la prostitución se concentrase en las calles de San
Juan y de Antón Martín, y prohibió que las meretrices se instalasen en otros
enclaves de la ciudad210. Poco después, sin embargo, el mercado del sexo se
había repartido Madrid en tres grandes zonas de influencia: en la calle Fran-
cos se ofrecían las mujeres más hermosas y los refinamientos más exquisitos
para la gente principal; a los establecimientos de la calle Luzón solían acudir
miembros de la burguesía urbana madrileña; por último, los mesones y taber-
nas de la plaza del Alamillo solían congregar a los artesanos, obreros y apren-
dices. La sociología y la jerarquización urbanística de la prostitución madrile-
ña todavía se complicó más durante el siglo XVIII, pues, como relata el céle-
bre Mesonero Romanos, a los viejos lupanares de Lavapiés, la calle de la Pri-
mavera, San Juan, San Jacinto o la plaza del Alamillo, habrían venido a unirse
otros, como los ubicados en las calles Mayor, de las Huertas, Santa María,
Amor de Dios y la Puerta del Sol.

Los escasos trabajos sobre prostitución en la España de los siglos XVII y
XVIII –temática, por cierto, más implícita que explícita–211 nos han dejado un

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 399

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


abundante  reguero de información sobre la fundación y el funcionamiento de
instituciones para mujeres arrepentidas, recogimientos y otros centros caritati-
vos y asistenciales212. Aunque encomiables y muy meritorios, las conclusiones
de estos trabajos no debieran inducirnos a pensar en la substitución del viejo
modelo prostibular por el más moderno, contrarreformista y foucaultiano con-
finamiento de pecadoras y marginadas213. Nada más alejado de la realidad a te-
nor del debate, cada vez más obstinado y conspícuo, sobre el problema social y
sanitario que la prostitución representaba en el siglo XVIII. El fenómeno de-
bió crecer considerablemente en toda España, acompañando al crecimiento
económico y demográfico interrumpido por la Guerra de Sucesión y las crisis
agrarias de mediados de la centuria214. Las grandes capitales españolas comen-
zaron a contemplar la llegada de los primeros desarraigados del campo y, entre
ellos, mujeres que huían de la miseria y buscaban en la inevitable prostitución
el remedio de su pobreza215. Pese al establecimiento de la figura de los alcaldes
de barrio en 1768, los desórdenes y los escándalos parecieron entonces mucho
menos graves que las numerosas mujeres que solicitaban asilo en los centros de
benficiencia y los centenares de enfermos que atestaban los hospitales atacados
por las bubas y la sífilis. El autorizado testimonio de personajes tan relevantes
como Jovellanos, Fernández de Moratín y Cabarrús permite situar dentro de
sus coordenadas históricas un nuevo discurso sobre la prostitución que, poco
después, se impondría en la España de mediados del siglo XIX216.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna400

––––––––––––––––––––
212 Capel, R.M.: “La prostitución en España: notas para un estudio socio-histórico”, en Mujer y socie-

dad en España (1700-1975), Madrid, 1980. Pérez Baltasar, M.D.: Mujeres marginadas. Las casas de recogidas de
Madrid, Madrid, 1984 y “Orígenes de los recogimientos de mujeres”, en Cuadernos de Historia Moderna y Con-
temporánea, VI (Madrid, 1985), pp. 13-23. Barbeito, I. ed.: Cárceles y mujeres en el siglo XVII. Razón y forma de la
Galera. Proceso inquisitorial de San Plácido, Madrid, 1991. Carbonell, M.: Pobresa i estratègies de supervivència a
Barcelona a la segona meitat del segle XVIII. Les acollides a la Casa de la Misericòrdia i el Mont de Pietat de Nra. Sra.
de l’Esperança, Barcelona, tesis doctoral, 1992. Carrasco, E.: “Aproximación a los conceptos de honor y prostitu-
ción en la Barcelona del siglo XVIII. Inciativas institucionales y respuestas públicas”, en Las mujeres en el Anti-
guo Régimen. Imagen y realidad (s. XVI-XVIII), Barcelona, 1994, pp. 121-168. Morel d’Arleux, A.: “Recogi-
mientos y cofradías del pecado mortal en los siglos XVI y XVII”, en La prostitution en Espagne... op. cit. pp. 111-
135. Rial, S.M.: “El control de la prostitución en el siglo XVIII compostelano: la fundación de la Casa de la Ga-
lera”, en De la Ilustración al Romanticismo, Cádiz, 1994, pp. 331-338. Vidal Gavidia, M.A.: “Convertir les dones”.
La Casa de las Arrepentidas y el Convento de San Gregorio de Valencia. Catálogo de su archivo, Valencia, 1998.

213 Con todo, es bien cierto que la monarquía apoyó numerosas iniciativas particulares, municipales y
eclesiásticas dirigidas a contener el avance y crecimiento de la prostitución, a la vez que impuso medidas cada
vez más severas contra el rufianismo y la tercería. Novísima Recopilación, Tit. XXVII, lib. XII (pp. 422-423).

214 Moreno, A./F. Vázquez: Crónica... op. cit. p. 110.
215 Ibid. pp. 111-113.
216 Vázquez, F./A. Moreno: Sexo y razón... op. cit. pp. 318-322. Morant, I./M. Bolufer: Amor, matrimo-

nio y familia. La construcción histórica de la familia moderna, Madrid, 1998, pp. 177-189.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
217 Dirigidas a su amigo Gaspar M. de Jovellanos entre 1792-1793 y dedicadas en 1795 al Príncipe de

la Paz, las cartas del conde de Cabarrús no fueron, sin embargo, editadas hasta 1820, coincidiendo el evento con
el inicio del Trienio. Cabarrús, F.: Cartas sobre los obstáculos que la naturaleza, la opinión y las leyes oponen a la feli-
cidad pública, Madrid, 1820 (reed. a cargo de José A. Maravall, Madrid, 1973, pp. 225-250).

218 Vázquez, F./A. Moreno: Sexo y razón... op. cit. p. 321.
219 Ibid. p. 320.
220 Coincidiendo en esto con lo que el propio Flordibablanca se había propuesto. Ibid. p. 319.
221 Ibid. p. 317.

En efecto, las propuestas más audaces, como aquellas que Francisco de
Cabarrús reuniera en su Carta V sobre la Sanidad Pública, constituyen el resul-
tado histórico de la experiencia acumulada en España desde el fracaso del
burdel público hasta finales del siglo XVIII217. Desde mediados del XVII has-
ta aquel tiempo de reformas siempre insuficientes, la prostitución se había ex-
tendido por grandes y no tan grandes ciudades españolas a resguardo de la
iniciativa privada y de la miseria, sin que el gobierno adoptase medidas sufi-
cientemente eficaces no tanto para su erradicación, cuanto para su control.
Los ilustrados y protoliberales de nuestro siglo XVIII ya no creían en el pro-
grama de autocontrol de las pasiones proclamado por el racionalismo secen-
tista y se sentían mucho más cómodos ante la postura intermedia defendida
por el utilitarismo218. Perseguir la prostitución o pretender suprimirla consti-
tuía para ellos una auténtica quimera. En consecuencia, como ya señalara
Moratín, mientras cundiera la delincuencia articulada en torno al meretricio y
la sífilis se cebase entre los consumidores de sexo venal, resultaba mucho más
preferible regular su práctica que continuar ignorando su existencia219. La so-
lución propuesta por Cabarrús era formalmente sencilla y, aunque significase
volver a sobrecoger, de alguna manera, la conciencia del soberano y del propio
Estado confesional con el reconocimiento público de antiguas concupiscen-
cias, la enfermedad era peor que su remedio. El gobierno debía, pues, regla-
mentar la prostitución, reconocer la existencia de los lupanares, someterlos a
una estricta vigilancia, especialmente en el terreno médico220, y disponer cri-
terios represivos proporcionados y creíbles para quienes incumpliesen las
nuevas reglamentaciones. Francisco Vázquez y Andrés Moreno han visto en
la quinta carta del conde de Cabarrús un antecendente del sistema de casas
toleradas como el que la Restauración, la monarquía de Luis Felipe y el Dr.
Parent Duchâtelet iban a introducir en Francia y que, a mediados del XIX,
comenzaría a existir en España hasta su derogación definitiva en 1956221. Sin
embargo, esto es mucho correr. Más acorde con la realidad española de finales

la criminalización de la sexualidad en la españa moderna 401

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


del siglo XVIII me parece presuponer que, independientemente de la pendu-
laridad con que la regulación de la prostitución ha sido históricamente abor-
dada, los juicios de Cabarrús representaban una solución intermedia entre el
fracasado modelo reglamentista y público del burdel bajomedieval y el absen-
tismo irresponsable de los últimos Austrias y primeros Borbones. Concluya-
mos pues. Entre 1623 y 1850, la verdadera historia de la prostitución en Es-
paña durante el Antiguo Régimen, la del fenómeno clandestino, autorregula-
do, ignorado por los poderes públicos y profundamente esclavizador para tan-
tas mujeres humildes, todavía está por hacer.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna402

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Introducción 

Las conductas desviadas y los delitos de fuero mixto

Acercarnos al ámbito de la sexualidad ilícita, en la España del Antiguo
Régimen, presenta varias lecturas; en primer lugar, por la distancia de los si-
glos: imágenes, juicios y valores de ayer, y afanes y pretensiones por compren-
derlas hoy. Descubrir tales delitos suponía, entonces, accionar la puesta en
marcha de entramados judiciales tendentes a contener lo emocional, y a defen-
der valores sociales de supuestos básicamente compartidos desde las distintas
esferas del poder. No importaban tanto sus raíces, esencialmente religiosas,
cuanto los proyectos y sus modelos; aquéllas procedían de siglos, habían sido
renovadas en el Concilio de Trento, pero el triunfo de su bandera no indicaba
sumisiones o dejaciones de autoridad de unos poderes en otros, sino la plena
subordinación de ambos a una tradición cultural, cuyo mantenimiento intere-
saba, por igual, a las grandes instituciones de la España Moderna: el Altar y el
Trono. 

Iglesia y Estado perseguían objetivos idénticos: la defensa de una socie-
dad, en donde las nociones de “bueno” y “malo” se ajustaban, con una cierta ob-
jetividad, a una escala de principios religiosos o jurídicos, que eran los ortodo-
xos de su tiempo, cuya transgresión y penalización consecuente se traducían en

Un mundo perseguido. Delito sexual
y justicia eclesiástica en los Tiempos
Modernos

Universidad de Huelva

Mª Luisa Candau Chacón w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


sufrimientos acordes con el grado de agresión perpetrado y con el tipo de va-
lores lesionados por el comportamiento ilícito. Pero ¿cuáles eran tales valores?
En la defensa convenida del sistema, los atentados contra la Majestad divina
o humana, contra el orden natural establecido con vistas a la procreación,
contra el principio instituido de ordenamiento social –protegido tantas veces
por armaduras de honor y honra–, o contra el ánima, que supera la vida, cons-
tituían principios prioritarios; por ende, habrían de comportar un mayor gra-
do de severidad en sus condenas1.

Porque el modelo de sociedad pretendido, por la Iglesia o el Estado,
precisaba de normas jurídicas que aseguraran su defensa2, la ley, el Derecho, y
las particularidades de sus fueros y, sobre todo, su práctica se constituyen en
espejos y reflejos de los modelos sociales y de sus relaciones. Su uniformidad y
su continuidad, a lo largo de gran parte de la Edad Moderna, nos hablan de la
permanencia de los principios del ordenamiento social: un ordenamiento que
pretendía que las sociedades variasen únicamente en la superficie. Descubrir
delitos entonces suponía, así, afianzar las defensas en una sociedad que, por
estar viva, podía “desviarse” o “desarreglarse”; y, curiosamente, serían tales tér-
minos –” desvíos”, “desarreglos”– los que definieron sus “desajustes”. Así, las
conductas heterodoxas serían conductas desviadas. Descubrir los delitos hoy
supone, de entrada, un interés por nuestra parte centrado más en los movi-
mientos que en las permanencias, en la voz que en el silencio; exhibe, además,
el sentido cotidiano del pecado; un pecado confusamente cercano a las nocio-
nes del delito pues, no siendo conceptos identificables –el uno nacía en la in-
tención, el otro precisaba de su realización–, lo era en el temor y en las con-
ductas de las sociedades de entonces: que iguales miedos desataba la figura de
provisores y arzobispos que las de alcaldes y alguaciles de la justicia civil y, an-
te faltas semejantes, sus protagonistas desafiaban y temían, por igual, a unas y
otras autoridades. 

Volviendo al pasado, el descubrir delitos requería de una intención naci-
da, a veces, en las diferentes escalas de los grupos sociales. Intencionalidades
que precisaban de saber para juzgar y de juzgar para exigir, tanto más si los de-
tractores pertenecían a estamentos que, por la profesión o por la cuna, consti-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna404

––––––––––––––––––––
1 Tomás y Valiente, F. dir.: Sexo barroco y otras transgresiones premodernas, Madrid, 1990. Candau Cha-

cón, ML.: “Delitos, pecados y penas de antaño en el mundo eclesiástico”, en El siglo que viene, Sevilla, 1994. 
2 Benlloch Poveda, A.: “Jurisdicción eclesiástica en la Edad Moderna: el proceso”, en Martínez, Ruiz,

E./M. de P. PI: Instituciones de la España Moderna, Madrid, 1996. T. I. pp. 113-143. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
3 Así, los delitos atroces o enormes, relacionados con cierto ámbito de las costumbres -hechicerías, blas-

femias, pecado nefando-, heréticos o de solicitación, o los cometidos por miembros de su institución, pertene-
cerían a aquel marco jurisdiccional, si bien en algunos casos no perfectamente definido: la sodomía era juzgada,
mayoritariamente, por tribunales inquisitoriales en la Corona de Aragón, en tanto que en la de Castilla depen-
día, en los seglares, de la Justicia Civil. Y la bigamia, de competencia seglar y eclesiástica, sería absorbida por los

tuían grupos privilegiados. Por ello, en el punto de mira de los desposeídos,
las acusaciones, sobre todo contra eclesiásticos, reflejaban una crítica social
por parte de quienes no gozaban de prerrogativas por no ejercer misiones va-
loradas. Sin excluir otras causas: responsabilidades y autoestimas, que a ello
respondería el deber de delación.

Los delitos contra la moral sexual recorrían un panorama diverso que
superaba la mera relación carnal. Aquí las cuestiones de honores y honras, y el
respeto –o en su caso, veneración– debidos a ciertos estados –matrimonio o
religión– convertían en “amistades y tratos ilícitos” las relaciones derivadas de
promesas de matrimonio incumplidas, o las devociones de monjas, aun en los
casos de transgresión menor. Como delitos claramente sexuales, el Derecho y
la terminología de entonces refieren incontinencias, fornicaciones, amanceba-
mientos, adulterios, estupros, violaciones y pecado nefando, entre otros. Pero la vi-
da –y sus emociones– superaban la simplicidad de las clasificaciones. Porque,
detrás de las incontinencias, fornicaciones, amancebamientos, o adulterios, se
hallaban, por lo común, relaciones amorosas ocasionales o estables; tras los
galanteos de monjas, amores platónicos; tras las querellas por incumplimiento
de promesas de matrimonio, doncellas supuestamente deshonradas, “ inservi-
bles”, a juzgar por sus testimonios, tras haber sido –hablan ellas– “ desflora-
das” . Y tras la lujuria, los malos deseos y sus intenciones, las confesiones de
los reos y las declaraciones de los testigos usan términos como “amor”, “devo-
ción” y “voluntad” y allí donde nuestros ojos ven sólo amantes, la terminología
jurídica traduce “ cómplices” . Además, las relaciones prohibidas añadían deli-
to a delito; el abandono de la mujer propia para “regalar a amigas”, los malos
tratos –de marido a mujer, como de mujer a marido–, las enfermedades vené-
reas –“el mal gálico”–, los hijos nacidos en hogares paralelos, los abortos, los
“bebedizos”, la prostitución clandestina –desde la Pragmática de 1623–, las
alcahuetas, las casas de citas y sus inevitables quimeras y pendencias, los pa-
rientes consentidores, los raptos... conformaban las redes de estos mundos
marginales. Historias de infelicidad de las que excluyo, intencionadamente,
aquellas otras desviaciones tipificadas entonces como de culpa extraordinaria,
de ámbito jurídico inquisitorial3 . Dejando a un lado sus temibles competen-

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 405

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cias, el resto de los delitos contra la moral sexual y contra el matrimonio cató-
lico correspondía a otras áreas jurisdiccionales. Considerados como delitos de
fuero mixto (mixti fori), la erradicación de estos delitos de costumbres competía
a los tribunales de la justicia civil –justicia real– y de la Iglesia diocesana4. 

Los mecanismos eclesiásticos establecían actuaciones previas de sus
pastores quienes, siguiendo el espíritu de Trento, habrían de usar primero de
“fomentos suaves a las enfermedades de sus ovejas, y proceder después, cuan-
do lo requiera la gravedad de la enfermedad a remedios más fuertes y violen-
tos”5; reconvenciones, amonestaciones, llamadas al orden, visitas de curas y
párrocos a los infractores/pecadores y correcciones fraternas podían identificar-
se con tales medidas. Pero, ante delitos que generaban actitudes de reinciden-
cia –tanto más en las prostitutas o en los amancebados–, se iniciaban actua-
ciones más severas, como correspondía al ámbito de pecadores y “pecados pú-
blicos”. Aquí, los “remedios más fuertes y violentos” contemplaban dos medi-
das de disciplina eclesiástica: las excomuniones y las sumarias judiciales. Las
primeras, vulgarizadas en la Modernidad, convirtieron en sospechosos de he-
rejía a los contumaces6; las segundas, incoadas por la curia diocesana de justi-
cia, se iniciaban una vez agotadas las posibilidades de conversión. Sus formas
se ajustaban al sistema procesal, agilizado –proceso sumario frente al solem-
ne– desde la gran reforma de Clemente V y los posteriores ajustes del Conci-
lio de Trento7. A ellos me referiré a continuación. Éstos suponían un grado
más en el uso de las medidas coercitivas. La potestad temporal de la Iglesia, es
decir, su capacidad jurídica para castigar con penas temporales asuntos de ín-
dole moral y espiritual, era aceptada sin discusión en cuestiones tocantes a la
práctica de los mandamientos relacionados con el culto divino, o a los deli-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna406

––––––––––––––––––––
tribunales inquisitoriales, pese a pertenecer, al comienzo de la Modernidad, a los diocesanos y hallarse igual-
mente penada en la Novísima Recopilación desde 1532. Vid. Sarrion Mora, A.: Sexualidad y Confesión. La soli-
citación ante el Tribunal del Santo Oficio (Siglos XVI-XIX), Madrid, 1994. Alejandre, J.A.: La Inquisición de Sevi-
lla ante el delito de solicitación en confesión, Madrid, 1994. Carrasco, R.: Inquisición y represión sexual en Valencia.
Historia de los sodomitas (1565-1785), Barcelona, 1985. Monter, W.: La otra Inquisición. La Inquisición Española
en la Corona de Aragón, Navarra, el País Vasco y Sicilia, Barcelona, 1992. W. Monter considera la brujería y la so-
domía como delitos “mixtos” compartidos por las jurisdicciones civil e inquisitorial, en tales espacios.

4 Una tarea lógica, habida cuenta la identificación de lo bueno y lo malo entre ambos poderes. A fin de
cuentas, el concepto de costumbres abarcaba, al tocar cuestiones del comportamiento humano, planteamientos
morales y jurídicos. 

5 Concilio de Trento. Sess. XIII. De Reform. Cap. I. El espíritu inicial -la corrección fraterna- respondía
a los criterios evangélicos. San Mateo 18, 15 y ss.

6 Sess. XXV. De Reformat. Cap. III
7 Sobre todo, los capítulos sobre la Reforma de las sesiones XIII, XXIII, XXIV y XXV. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
8 Un resumen en Domínguez Ortiz, A.: Las clases privilegiadas en la España del Antiguo Régimen, Ma-

drid, 1973. pp. 436 y ss. 
9 Veamos algún caso. En 1739, Juan de Arenas sería llevado preso a la cárcel pública de Torre de Alhá-

quime, en Málaga; había sido acusado por su esposa, Catalina Mateos, por abandono del hogar y andar “entre-
tenido con una dama”; su condición de ministro de la Real Justicia le hacía alardear de una pronta salida de la
prisión, carcelería que había sido ordenada por jueces eclesiásticos. Entre sus quejas, declaraba que “él no era
criado de Su Señoría [el provisor], ni del arzobispo, sino de la Justicia Real”. El mismo alcaide de la cárcel soli-
citaba soltar al preso, por “ser reo de la justicia eclesiástica” y no tener espacio en sus estancias. Y continuaba:
“que dicho reo está en dicha cárcel, haciendo alardes de su prisión, y confiado en que, por ser ministro de la Jus-
ticia Real, le han de sacar de ella, como con efecto lo han intentado, aunque ha sido vana su pretensión”. En ella
continuaría, aunque relajadamente; según testimonio del alcaide, desde la cárcel pasaba a unas casas anexas “y
desde dichas casas y a la vista de una ventana que tiene dicha cárcel, donde ordinariamente está él asomado, se
está(ba)n recreando estos dos amantes”: ventajas del cargo, posibles en las comunidades pequeñas, inexistentes
en las cárceles episcopales. AGAS (Archivo General del Arzobispado de Sevilla), Justicia, Pleitos, leg. 197.

tos/pecados cometidos por sus ministros, los clérigos; con complicaciones
–“autos de clericato”–, caso de hallar eclesiásticos implicados en crímenes
contra civiles. Aunque con alguna mayor dificultad, considerando las discu-
siones planteadas en su tiempo entre destacados autores –Bobadilla, Cevallos,
Segura Dávalos, Soler, entre otros8– , los poderes de la justicia ordinaria dio-
cesana habían conseguido afianzar una jurisdicción compartida –con la justi-
cia real o civil– en los delitos llamados de costumbres. 

No encuentro, al menos en el espacio de la archidiócesis hispalense en-
tre los siglos XVII y XVIII, y en los asuntos de laicos bautizados, conflictos
importantes de jurisdicción. Las justicias de ambos bandos –alguaciles de
ronda, alcaldes– atendían y detenían a los delincuentes/pecadores en función
de sus propios descubrimientos o de las querellas y denuncias recibidas que,
indistintamente, los delatores presentaban en una u otra jurisdicción. Más
bien a la inversa: el auxilio secular se invocaba en los autos de prisión y captu-
ra, y el trasvase de reos de las cárceles reales a las episcopales no era descono-
cido; de hecho a veces se solicitaba, bien por la falta de espacio, bien por la
personalidad de los presos9. Los lógicos deseos de escapar de la justicia –no
sólo de la eclesiástica– motivaron, con poca fortuna, las escasas invocaciones
de fueros y privilegios, alegando haber derecho. Serían, en cualquier caso sú-
plicas de acusados, que no conflictos de jurisdicción. He aquí un ejemplo; en
el proceso contra Doña Ana de la Barrera, incoado en Sevilla en 1764, por
“conducta escandalosa”, el padre de la acusada solicitará amparo del fuero mi-
litar, justificado en el matrimonio de su hija con un cadete del regimiento de
caballería del príncipe y en bulas otorgadas por Clemente XIII al rey Carlos y
a su ejército. Las pretensiones resultaron irónicas: a fin de cuentas, había sido

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 407

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


la conducta supuestamente escandalosa de la rea –con varios amantes entre
los que se encontraba un clérigo de menores– la causante de una demanda del
marido bajo cuyos privilegios forales se buscaba amparo. Un marido que, por
si las moscas, había interpuesto querella ante las dos jurisdicciones: la justicia
real y la eclesiástica, símbolo de una justicia que se suponía paralela y compar-
tida. La respuesta del provisor general del arzobispado, con un “no ha lugar”
resume bien las causas de la negativa y el triunfo de una jurisdicción eclesiás-
tica que no admitía discusiones; oigámosle:

“... respecto a que es indubitable que el conocer de los delitos de esta naturaleza
corresponde a esta jurisdicción por ser mixti fori... y no hay razón para que pueda
participar de los privilegios de un marido tan ofendido, separado y divorciado de
la cohabitación marital...”10 .

“Los delitos de esta naturaleza...” ¿A qué se refería el provisor? Natura-
leza de carácter moral, pecados contra la carne, pero también atentado contra
uno de los sacramentos: el matrimonio. Para acercarnos a ellos, y al fruto del
ejercicio de la justicia ordinaria diocesana, utilizaré una muestra de procesos
judiciales sumarios –en el argot documental sumarias– incoados contra laicos
en la archidiócesis hispalense: un centenar de expedientes criminales, entre
1602 y 1799, no todos completos –en algunos sólo contaremos con las cabezas
de procesos–, por donde desfilarán 211 reos y 223 testigos, mayoritariamente
de la acusación, de tendencias comparables a otros trabajos anteriores centra-
dos en el mundo eclesiástico11 . Comencemos por el principio: nada sabríamos
–nada hubieran sabido– de no haber existido un instrumento tan efectivo, y
tan poderoso, como el deber de delación.

I. Los caminos de la persecución: el deber de delación

El uno de mayo de 1739, el provisor y vicario general del arzobispado
Hispalense, figura principal de la curia diocesana de justicia, recibió un pliego
con la siguiente acusación:

“Señor Probisor: Don Joseph Cabrera a traido a su dama de esa ciudad a esta villa

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna408

––––––––––––––––––––
10 AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 999.
11Los delitos y las penas en el mundo eclesiástico sevillano del XVIII, Sevilla, 1993.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
12 Las Cabezas de san Juan, Sevilla. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 197.

i es una sodomía lo que pasa; i ay grandes empeños con el cura para que no dé
quenta, porque ay muchos apasionados, i si no se remedia de una bes, será grande
cargo para el tribunal de Dios; también está acá la madre para dorarlo i ella i todos
i el marido son consentidores i otros que no digo porque (se) mojan muchos, i si
esta mujer no se echa de aquí de una bes, será la general ruina espiritual; Dios lo
remedie, a quien pido guarde a usted muchos años...”12

Lo firmaba “quien más desea el servicio de Dios, Juan de Buenalma”.
No se trataba de un documento original; ni por las acusaciones ni por los seu-
dónimos, ni por las formas; decenas de ellos llegaban a Palacio y decenas,
también, fueron archivados, por no adjuntar pruebas. Reflejaba, sin embargo,
la vulgaridad y el lenguaje típicos de las historias corrientes; con todos sus ele-
mentos y gran parte de sus pasiones: forasteras de la capital a quienes el “trato
ilícito” y su condición foránea las convertían directamente en “ damas” y en
sospechosas, afanes de ocultamiento que alcanzaban a las autoridades ecle-
siásticas, empeños extendidos que apuntaban a delitos mayores, manteni-
mientos, consentimientos, maridos encubridores... y calificaciones erróneas,
pues nuestro autor llamaba “sodomía” lo que, según su descripción, no pasaba
de ser amancebamiento, adulterio o, con mucho, conducta escandalosa. Con
todo, y dejando al margen la veracidad de sus inculpaciones, cuyo final, al ser
archivadas, presumo quedaran en nada, sería la supuesta intencionalidad del
denunciante –evitar “la general ruina espiritual” y el “cargo para el tribunal de
Dios”– el punto básico de nuestras reflexiones: porque el autodenominado
Juan Buenalma no era sino el producto de las continuas llamadas de la justicia
eclesiástica a las conciencias de sus fieles para delatar conductas escandalosas
y pecados públicos y, aunque erraba en el procedimiento, omitiendo testigos y
pruebas, acertaba en las exposiciones; pese a las inexistentes “sodomías”.

Juan Buenalma apuntaba la existencia de curas omisores en la delación
del pecado/delito; posible en las pequeñas comunidades donde imperasen las
pasiones encontradas de los “partidos”, no parecía probable en las vecindades
mayores donde –ellos también– podían ser objeto de acusaciones, ya efecto de
rencillas ya del celo o las responsabilidades. En realidad, a ellos competía el
realizar cuantas diligencias fuesen necesarias para el descubrimiento de los
delitos; a ellos recurrían los fiscales de las audiencias para sustentar querellas e

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 409

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


iniciar procesos, según recordaban contínuamente las Constituciones Sinoda-
les de las diferentes diócesis; también las hispalenses, de 16091 3.

Pieza esencial en las querellas constituídas, así, por la “vía de oficio”, las
averiguaciones de los curas se añadían a las obtenidas por las denominadas
“personas de informe” –institución conocida en las parroquias y feligresías de
entonces– y componían el grueso de las denuncias, al fin iniciadas formal-
mente por el fiscal General, obligado, según la ley eclesiástica, a presentar, en
teoría semanalmente, el conjunto de las acusaciones realizadas. A estas altu-
ras, no era ya cuestión de pecadores y conciencias, que también; la especifici-
dad de la ley, y su obligatoriedad para clérigos y bautizados, en el amplísimo
mundo de “delitos y negocios” mencionados, ocasionaban que su infracción
generase no sólo pecadores sino “delincuentes” . En el conjunto de las delacio-
nes, las denuncias cursadas por las autoridades eclesiásticas constituyeron ma-
yoría, bien por ser respuesta a las informaciones secretas solicitadas desde
“arriba” –aquella “vía de oficio” mencionada–, bien por nacer de las obligacio-
nes de curas, vicarios, frailes o visitadores. En las muestras analizadas se acer-
caban al 60 %, cifras prácticamente idénticas en el mundo de los delitos co-
metidos por clérigos14 , y ascendían a un 72 % de considerar, únicamente, los
procesos con sentencia. He aquí un ejemplo: el 30 de abril de 1689, el provi-
sor y vicario general del arzobispado hispalense iniciaba auto contra dos mu-
jeres conocidas como Isabel Antonia y Margarita Antonia; la ausencia de
apellidos y de hombres que las amparasen las incluía en el capítulo de sospe-
chosas. La acusación refería “tratos ilícitos”, “vida mundana”, oficios de al-
cahuetería y casa de citas en tiempos, finales del XVII, de prostitución clan-
destina. Su querella mencionaba:

“Dijo que a su Merced se le ha dado noticia, como en esta ciudad, en las calles de
los Alcázares de ella, viven dos mujeres en una casa y compañía, llamadas la una,
Margarita Antonia, y la otra, Isabel Antonia, las cuales viven escandalosamente,
dando entrada en dicha casa a diferentes hombres de todos estados, juntándose las
susodichas carnalmente con ellos y, no contentas con lo referido, solicitan mujeres

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna410

––––––––––––––––––––
13 Constituciones Sinodales del Arzobispado de Sevilla, 1604 (1609), Lib. 2º. Tit. “De procuratore fiscali”.

Cap. III.
14 A un 60,4 % ascienden las delaciones realizadas por curas, rectores, vicarios, fiscales, provisores, visi-

tadores y confidentes de estos últimos. Candau Chacón, M.L.: Los delitos y las penas…op. cit. p. 42. La muestra
recorre una treintena de poblaciones del mundo rural sevillano desde 1685 a 1790.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
15 AGAS,  Justicia, Pleitos, Leg.  740.
16Ibid.
17 AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 1061.
18 Anónimo en el proceso contra 2 mujeres, Leonor Francisca y María de Carmona, solteras. AGAS,

Justicia, Pleitos, leg. 168.

casadas y solteras para que en dicha casa se mezclen carnalmente con diferentes
hombres...”1 5 .

“A su merced se le ha dado noticia...” Las informaciones procedían de
Don Lázaro García Fernández, cura de la iglesia parroquial de San Pedro, cu-
riosamente collación a la que no pertenecían las procesadas, cuya declaración,
en testimonio aparte, sería adjuntada a la acusación final y cuyas deposiciones
parecían proceder, según sus palabras, más del celo cristiano que de sus respon-
sabilidades pastorales: “habiendo, como buen cristiano, héchome cargo, encar-
gándome la conciencia, cumpliendo con mi obligación, digo todo lo referido a
Su Ilustrísima”1 6. Pero los testimonios podían ser más simples y rotundos. En
el proceso contra Juana Montero, incoado por “ser mujer mundana”, el cura de
su parroquia, cansado de denuncias y protestas de los vecinos, informaría a la
Curia –al Fiscal– de las actividades de ésta y de “otras mujeres mundanas que
trataban con diferentes hombres, soldados, paisanos y marineros”; y añadía que
“esta casa es conocida en el barrio como la casa de la fornicación”1 7.

Como Juan Buenalma, los delatores podían usar de la vía del silencio;
sin revelar sus nombres, las sospechas de veracidad desataban los caminos de
la persecución y los inicios del proceso. Informes secretos que precedían a la
acusación, a veces tan detallados, en caracteres, espacios y encubrimientos co-
mo éste:

“Dese noticia a Vuestra Merced, secretamente, que en la collación de san Julián,
en la calle de Rascavidas, en el corral del marmolillo, vive una mujer que se llama
Leonor Francisca; que ésta es mujer inquieta y, tan común, que sin atender a la
obligación de católica cristiana... trata ilícitamente con un sujeto que no se puede
ver libre de ella y por esto deja de atender y socorrer a una madre que tiene el tal
sujeto... y el cuarto donde habita la mujer es un aposento alto, entrando en lo alto,
sobre mano izquierda, el segundo que hace un rinconcito, y se advierte que la case-
ra del dicho corral encubre a la dicha mujer y, aunque esté en casa, lo niega; que
esta diligencia se haga con toda brevedad por la mañana muy temprano”18 .
Una historia de protagonistas clásicos: la mujer, el sujeto y la suegra de-

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 411

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


satendida; su final –matrimonio– y las descripciones de espacio y lugar, tanto
como las quejas de quienes parecían ofendidos, apuntan a una autoría común,
secreta sólo en la escritura del oficio. Frente a estos secretos a voces, los verda-
deros silencios documentales refieren otros valores, propios de las sociedades
del Antiguo Régimen. La defensa del principio imperante de la masculini-
dad, del honor de los linajes o de la reverencia debida a ciertos estados –reli-
gión, matrimonio– hicieron callar nombres de acusadores y acusados. En las
supuestamente adúlteras, el sistema amparaba a los maridos y, al silenciar los
nombres de ellas, cobijaba, en ellos, honras y estados: que el valor defendido
lo era tanto por ser hombres cuanto por ser maridos; se protegían, así, mascu-
linidades y matrimonios. También linajes19 .

Defensas y silencios se perdían en las querellas de divorcio; aquí los de-
mandantes –maridos ofendidos–, y los procesos, precisaban desvelar los nom-
bres de las acusadas; y sus identidades, saliendo a la luz, cumplían, por proce-
dimientos contrarios, con iguales misiones de honor y honra: que denuncian-
do a las adúlteras, los varones recuperaban su honor, no siendo “ maridos con-
sentidos” y, separándose de la cohabitación marital, protegían al matrimonio
de conductas tan “desviadas” y extrañas del honor del sacramento. Añadamos,
además, que, al delatar a sus mujeres, ellos mismos huían del delito y del cas-
tigo, habida cuenta las graves penas –comúnmente presidios africanos– que
aguardaban a los maridos encubridores. Todo lo cual demostraba ser razón de
peso para desvelar identidades, como para merecer comprobaciones e iniciar
procesos2 0 . Ello independientemente de finales imprevistos y de arreglos
conyugales; porque las avenecias entre los esposos no evitaban a la mujer ni
carcelerías ni embargos; y habían dejado a la luz una identidad que, por el cas-
tigo infringido, salvaba el honor, a un tiempo, del hombre y del marido. En

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna412

––––––––––––––––––––
19 Veámoslo en las siguientes acusaciones, correspondientes a tres causas: “Por trato y comunicación

ilícita con cierta mujer casada que, por honor de su matrimonio, se omite el nombre y va puesto en pliego sepa-
rado”; “Que da escándalo, por trato y comunicación con N, cuyo nombre aquí se calla por el decoro de su mari-
do”; “Contra Don Bernardo Pérez Guerra, por trato ilícito con cierta mujer que, por su estado y pundonor, no se
expresa su nombre y apellido”. Procesos criminales contra Francisco Salmón, vecino de Villafranca (Los Pala-
cios), en 1731; Francisco de Ortega, Sevilla, 1724; Bernardo Pérez Guerra, Sevilla, 1720. AGAS,  Justicia, Plei-
tos, legs. números 197, 288 y 166. 

20 He aquí un ejemplo: “Dixo que ante Su Merced pareció presente Francisco Sánchez, vecino de esta
ciudad del barrio de la Feria, collación de Omnium Sanctorum, frente a la Iglesia, y se quexó diciendo que, es-
tando casado con Antonia Martina, la susodicha, con poco temor de Dios Nuestro Señor, le ha cometido adul-
terio con un hombre llamado Pedro de Mendoza, mozo soltero, tejedor del arte de la seda...”. Proceso contra
Antonia Martina. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 740, año 1689. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
21 En el proceso contra “una mujer llamada Narcisa, de estado soltera” por conducta escandalosa y con-

tra su madre por “haber vendido y corregido su honor”, se ocultaron los nombres del padre Fray Pedro Romero,
presbítero, jerónimo del monasterio de San Isidoro del Campo, de fray Antonio, religioso de san Francisco de
Paula y de Fray Juan, dominico de Castilleja del Campo; sus identidades se adjuntaron “en testimonio separado”
según mandato del Fiscal General y en función “del honor del carácter que les asiste”. Folio aparte merecieron,
asimismo, “el hijo del marqués de Premio Real, el señor marqués de Torralba, Tavera y Pinto”,  este último pres-
bítero de la ciudad de Sevilla. El segundo, “título distinguido del pueblo”, era el principal mantenedor de Rita
Galloso, prostituta conocida del barrio sevillano de Triana; respetos que no merecieron una retahila de amantes
integrada por confiteros, portugueses, y maestros de danza y baile, afición que parecía seguir muy en serio la
mencionada Rita. AGAS, Justicia,Pleitos, legs. 987 y 53. Años 1752 y 1765, respectivamente.

22 Pérez Muñoz, I.: Pecar, delinquir y castigar: el tribunal eclesiástico de Coria en los siglos XVI y XVII, Cá-
ceres, 1992, p. 100.

otra dirección, honores y honras, y silencios consecuentes, podrían proteger
linajes nobiliarios y estados eclesiásticos21 .

Volvamos al comienzo. Nuestro Juan Buenalma había hecho referen-
cia a madres que “doraban” delitos y a maridos consentidores. Pongámonos
del lado contrario: cuando las delaciones provenían de la familia o de las no-
vias abandonadas; una de cada cuatro querellas conservadas nacieron en la pa-
rentela y en las “doncellas” ofendidas, proporciones no casuales: en los ámbi-
tos jurisdiccionales del tribunal diocesano de Coria, uno de los tres existentes
con tal potestad en la actual Extremadura, los porcentajes serían semejan-
tes2 2 . Conocemos algunos esposos “injuriados” de este modo, así como las ra-
zones de sus demandas, de historias parecidas: todos habían sido buenos ma-
ridos, habían sustentado a sus mujeres y, en algún caso, salvádolas de una vida
anterior “descarriada” ; como Tomás García, hortelano, típico ejemplo de una
historia clásica, con “ausencias” y “golpes” incluidos. Separado de su mujer,
Rosa Perea, este sería su relato:

“Y contrajo matrimonio con el fin de honrarla, de mirar por su punto, y saldar el
grave escándalo que el declarante había dado con la susodicha en el largo tiempo
de doce años que estuvieron amancebados, siendo Rosa en aquel tiempo casada
con Francisco Alonso, su primer marido... que por dicho amancebamiento estuvo
el deponente preso en la cárcel real y se le siguieron autos a instancias del cura
Don Juan de Villanueva, saliendo de su lance y prisión con el apercebimiento que
corresponde; y, luego que murió el dicho marido, casó el deponente con ella, como
ha dicho, por los motivos expuestos, pareciéndole que Rosa en su proceder se
aquietaría y no ejecutaría con él lo que con su anterior marido difunto; y así vivie-
ron, con efecto, una vida regular, tiempo de cuatro años, sin haber conocido en ella
cosa alguna ni defecto contra su honor; mas después de dicho tiempo, comenzó Rosa

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 413

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


a flaquear, haciendo algunas salidas de casa contra su voluntad, conociendo en
ella, al mismo tiempo, mucha frialdad, despego, áspero el semblante y malas razones;
solía, por las mañanas, salir de casa y no volver a ella hasta la noche, sin saber por
donde andaba; ninguna respuesta le oía mas que salía donde le daba la gana, sobre
lo cual tuvieron algunas quimeras y sufrió la susodicha algunos leves golpes...”23 .

No debieron ser ni “algunos” ni “leves”. Aquellas “quimeras” culmina-
ron en peleas continuadas y, así, –relataba Tomás– “vinieron un día en darse
golpes”, razón por la cual hubo de andar preso por orden, también, de la justi-
cia eclesiástica. Y querellas que, como en tantas otras ocasiones, finalizaron en
nada, judicialmente hablando. Las reconciliaciones posteriores sacaron a Ro-
sa Perea de la cárcel episcopal donde había permanecido presa, le devolvieron
sus bienes y la entregaron –¿por cuánto tiempo?– a su marido: el deber de de-
lación, y las penalidades de la mujer, habían salvado, una vez más, el honor
masculino. 

Pero, si los maridos acusaron, las madres, por lo común, callaron, igno-
raron o consintieron. El panorama de padres/madres delatores escasea y sólo
en contadas ocasiones protagonizaron querellas. Como Lucía de Luna, quien,
en su acusación particular, y en su declaración posterior, relataba todo un sin-
fín de agravios, malos tratos e inclinaciones de su hija, Jerónima Teresa, razón
por la cual solicitaría, con éxito, en 1681, que fuese recluida en la Casa de Re-
cogidas. Para ello, habría de describir, domicilio y traza: 

“... vive la dicha en la calle de la Sierpes, en frente de las monjas de la Victoria, en
una casa pequeña, de unas puertas nuevas... y ella es mediana de cuerpo, rehecha,
algo morena, chata y con uno ó dos dientes de los altos menos, y de edad de 22
años”24 .

Pero las “Lucías de Luna” no abundaron: las sumarias no reflejan prota-
gonismos directos en la apertura de las causas judiciales. Distinto, de situar-
nos al otro lado: el de las esposas ofendidas por las “amigas” de sus maridos o
el de las madres abandonadas por hijos “entretenidos” que, acusando a ellos,
delataban directamente a ellas; así, Doña Laura Manuela de Ojeda, al reque-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna414

––––––––––––––––––––
23 Sevilla, 1766. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 53. Las cursivas son del autor.
24 Querella de Lucía de Luna, en el proceso contra Jerónima Teresa. 1681. AGAS, Justicia, Pleitos, leg.

916. Vid. Candau Chacón, M.L.: “Efectos de la marginación: opiniones comunes en torno a las mujeres públi-
cas”, en Minorías y marginados, Cádiz, 1996.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
25 AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 166. Sevilla, 1724.
26 Sobre éste y otros temas relacionados con la moral sexual y conflictividad matrimonial, vid. Lorenzo

Pinar, F.J.: Amores inciertos, amores frustrados (Conflictividad y transgresiones matrimoniales en Zamora en el siglo
XVII), Zamora, 1999. de la Pascua Sánchez, M.J.: Mujeres solas. Historias de amor y abandono en el mundo hispáni-
co, Málaga, 1998. Sobre promesas realizadas por clérigos: Candau Chacón, M.L.: Los delitos...op. cit. pp. 290 y ss. 

27 Los delitos y las penas...op. cit. p. 42.

rir procesamiento contra su hijo, el minorista Isidoro Joseph Dorado, ponía
en aviso de las “desvergüenzas” de “unas mujeres de vida, tan laxativa y licen-
ciosa”, que habían llegado a corromper “las costumbres del hábito clerical” y,
lo que parecía peor, habían consumido “la mayor parte de su renta eclesiásti-
ca” y, con ella, de la familiar; denunciaba, pues, a su hijo, pero las investigacio-
nes apuntaban en otra dirección: puesto que había sido corrompido, preciso
era castigar a quienes le desviaron de su carrera eclesiástica y ocasionaron la
imagen de un clérigo provocador y “distraido”, que andaba “tan profanamente
que se ha[bía] quitado, por gusto y sin causa de enfermedad, el pelo, hacién-
dolo a modo de traer peluca... y que, en faltándole dineros para regalar y man-
tener a tales mujeres..., les quitaba a su madre y hermanas hasta la ropa de
vestir”2 5 . Ofensas y perjuicios que iban más allá del delito y la moral sexual,
del sacramento y los problemas de la ley y la conciencia: perjudicaban directa-
mente a la vida familiar y, sobre todo, a las rentas institucionales –capellanías–
de la Iglesia.

Pero los honores y honras afectaban, por igual a ellas y a sus linajes. Las
promesas de matrimonio incumplidas generaron un tipo de querellas promo-
vidas por las ofendidas y sus parientes2 6 . En un mundo en donde la valora-
ción de ellos pasaba por la honestidad de ellas, el abandono de doncellas su-
puestamente engañadas para ser “usadas” exigía “ reparaciones” proporcionales
a los daños y las posibilidades: matrimonios o compensaciones materiales
cuando la condición del pretendido “novio” hacía impensable una relación le-
gítima, ya por ser de posición “desigual”, ya por pertenecer al estamento ecle-
siástico, o por pretenderlo. En tales casos, sería, sin embargo, el delito sexual,
bajo las formas de estupro, el agravante clásico de este tipo de querellas.

La ausencia de lazos familiares favorecía las denuncias nacidas de la
convivencia en la vecindad; sus querellas y delaciones ascendieron al 10%, un
porcentaje bastante inferior en las acusaciones promovidas contra eclesiásti-
cos: 2,3%2 7. Y unos protagonismos lógicos. Aquí los problemas de honor y
honra se hacían colectivos y las ofensas empañaban la imagen no ya de fami-
lias, sino de barrios. Las “casas de sospecha” como las reuniones de “gentes de

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 415

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


baja esfera” y su publicidad ocasionaron las actuaciones, individuales o no, de
vecinos y moradores próximos; actuaciones en las que, en mi opinión, prima-
ban las cuestiones del honor, de la honestidad propia y de la fama, sobre los
afanes reparadores de índole espiritual; ello, pese a las intenciones confesadas:

“... pues está permitiendo en sus casas las mujeres más inmundas que hay en la re-
pública, tratando asimismo soldados, no oyéndose otra cosa más que votos y jura-
mentos, y maldiciones y deshonestidades, saliéndose a las puertas de los vecinos a
hacer sus tratos torpes, bebiendo unos y otros como si no hubiera Dios ni Justicia
que los castigase... y, así, pasan diciendo que los vecinos de esta calle no tienen
honra ni vergüenza pues consienten tales infamias”28 .

“Dios”, “justicia”, “honra” e “infamias”: aquel testigo delator resumía
bien los pilares de su acusación. Conocemos su nombre, su edad y su vecin-
dad2 9; podemos, incluso, comprobar su firma, pero, a juzgar por la normativa,
en este caso Sinodal, su identidad, entonces, permanecería oculta ante reos y
procesados3 0 . Así, protegidas por el secreto, las acusaciones demostraron la
eficacia de la justicia penal diocesana: que, delatando, no sólo reparaban ofen-
sas y, vigilando, curas, vecinos, familiares o feligreses colaboraron en los pla-
nes de reforma disciplinar ratificados en el Concilio de Trento. Como en las
restantes jurisdicciones, al silenciar acusadores y confidentes, el sistema judi-
cial cimentaría sus frutos en la indefensión del reo: procesos penales que se
iniciaron no para “comprobar” delitos, sino para “demostrarlos”. De ahí la im-
periosa necesidad de asegurar delatores y testigos; de ahí, también, la conve-
niencia de protegerlos.

II. Iglesia y sociedad: las alianzas. La labor de los testigos

Iniciada la acusación por cualquiera de sus vías, los procesos judiciales
precisaron averiguar la calidad de sus informaciones. Contaban para ello con
las declaraciones de los testigos, nunca en número inferior a dos31 . Su presen-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna416

––––––––––––––––––––
28 Proceso contra María Gómez, Triana, 1752. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 987.
29 Se trata de Don Marcos de Acosta, de 48 años, vecino de Santa Ana de Triana, calle de Santo Do-

mingo.
30 Constituciones Sinodales Hispalenses, Libº 2º. Tit “De Iudiciis et Officio Ordinarii”. Cap. XIII. Can-

dau Chacón, M.L., “De la obediendia debida: religiosidad y normativa en la archidiócesis hispalense durante la
Edad Moderna”, en Actas del I Encuentro Iberoamericano de Religiosidad Popular, Huelva, 2000.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
31 Salvo contadas excepciones relacionadas con jurisdicciones extrañas. Así parecía, en la archidiócesis

hispalense, en los casos dependientes de la jurisdicción de San Juan de Acre. 
32 En estas proporciones: amigos (del querellante o del reo), 13 %; parientes, 7,5 %; compañeros de tra-

bajo 7,5 %; sirvientes, 4 %; ofendidos, 1,5 % y eclesiásticos, 1 %. 

cia respondía a los intereses del fiscal; sus objetivos, inculpar al procesado; su
intencionalidad: marcar distancias entre sus propias conductas y las de los
acusados. Cuestiones éstas que generaron testimonios parecidos, nacidos de
actitudes semejantes y distanciados únicamente en las particularidades de las
historias. Porque en delitos como éstos, en los que se jugaba con valores como
la castidad, la fidelidad, el honor y la honra, pilares de las estimaciones de en-
tonces, las posturas no abrían espacio, ni a originalidades, ni a sorpresas. Tal
se desprende de un acercamiento a los testimonios de 223 testigos en expe-
dientes por delitos sexuales cometidos por laicos y de 1501 relativos a suma-
rias contra clérigos. Me acercaré a los primeros.

Prácticamente igualados en sus categorías de género (48% mujeres,
52% hombres), en su mayoría (65%) tenían una relación de vecindad con los
procesados; en menor medida, la amistad, el parentesco, las relaciones de tra-
bajo o el servicio doméstico originaron tratos que aportaron, a quienes luego
testificarían, conocimiento o “sospecha”32 .

Como correspondía al entorno de los acusados, sus profesiones enlaza-
ban con los sectores generalmente inferiores de los ámbitos rural y urbano.
De un lado el mundo de la Iglesia y de la justicia civil, pero, esencialmente, el
ámbito de las tabernas, de las posadas, de las tiendas, de las barberías –centro
de las cotillerías masculinas–, del artesanado del vestido y calzado, de las por-
terías y, ¡cómo no!, en ciudades donde imperaban las construcciones de corra-
les de vecinos, de las caseras. Curiosa profesión que les hacía partícipes de
gran parte de los delitos que atentaban contra la moral sexual, bien como vi-
gilantas, bien como consentidoras; curiosa profesión, además, que en bastan-
tes casos les convertía, por voluntad propia, en celadoras de las costumbres y
moralidad de los vecinos de sus casas-patio; curiosas proporciones, también:
en el conjunto de los testigos de la acusación, sus porcentajes se acercaron a
las de los eclesiásticos: ambos en torno al 10%. 

Imperaban testigos supuestamente experimentados. Casados y viudos
–casadas y viudas– superaban ampliamente el grupo de doncellas, solteros y
clérigos: 75 % frente a un 25 %; por encima de los veinticinco años, el 
78 %3 3; sus impresiones, por tanto, cobraban el valor del conocimiento y la

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 417

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


sabiduría cotidianas, en tanto que, en las “ honestas” , en los más jóvenes y en
las doncellas, los testimonios implicaban el alcance de un escándalo mayor.
Pero, ¿cuáles fueron sus fuentes de información? Sobre este particular, como
en la conocida película de Hitchcok, el protagonismo correspondería a la
“ventana indiscreta”. Por ella, los vecinos que vieron y oyeron conformaron
testimonios perfectos, habida cuenta la preferencia, en cuestiones judiciales,
de conocimientos personales –no a través de terceros– y, entre aquéllos, la pri-
macía de los “de vista” frente a los “de oído”. Ambos “sentidos”, ejercidos “ di-
rectamente” abrieron la mente o indujeron a sospechar a cerca de un 80% de
quienes testificaron34.

“Ventanas, balcones y postigos indiscretos” alertaron a más de la mitad
de los declarantes. A Juan Vázquez y Rosa Perea, una vecina los veía “contí-
nuamente desde la ventana del cuarto” entrar y salir, él, “en calzones blancos”;
a María de Gracia, su vecina Doña Nicolasa Pérez controlaba su “vida estra-
gada... por razón de tener la deponente un balcón en sus casas con tal disposi-
ción que se registra[ba]n las que vivía la susodicha”, motivo por el cual sabía
que vivía “entregada al vicio común con los hombres”. Como en “la ventana
indiscreta”, Pablo Niolo, eclesiástico, pasaba sus días de convalecencia pegado
a la ventana, según recogía en su testimonio: “…y todo lo más que lleva dicho
lo ha observado con el motivo de haber muchos días que se halla mal y no sa-
le de casa y, por esparcir el ánimo, se sienta frente a su ventana en su sala...”.
Y, cuando a Juana Perea, Rita Galloso y su madre, conocidas prostitutas, pre-
guntaban si habían “llamado hombres a sus puertas preguntando por ellas”, la
testigo respondía “que no ha[bía] visto tal porque no ha[bía] estado siempre a
la ventana”35. Así, intencionada o casualmente, las ventanas se convertían en
lugares de espionaje; de día como de noche. Los calores del Sur y las necesi-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna418

––––––––––––––––––––
33 En Derecho Canónico, los testigos habrían de ser mayores de 14 años; en los procesos analizados

contra laicos, el más joven tenía 16 años.
34 El resto alegaba saberlo por confesiones de familiares y amigos del reo, por comentarse en los corrillos

de trabajo, tienda y barbería o alcanzar el carácter de ser “público y notorio”. Y en las fórmulas de las declaracio-
nes, una resaltaba por la originalidad, mezclando sentido y sospecha: la deponente sabía de las visitas y tratos es-
candalosos producidos en una casa de citas próxima, de sus “francachelas” y de su continuidad, “porque percibía el
olor de las comidas por una ventana de las dichas casas”. El olfato, y no metafóricamente, descubría, así, reunio-
nes de mujeres sospechosas y de sus “cómplices”. La cita procede del testimonio de Feliciana González, casada,
de 34 años, en el proceso contra dos mujeres de Santa Lucía. Sevilla, 1765. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 53. 

35 Testimonios de Isabel Fernández, en el proceso contra Rosa Perea y otras, Sevilla, 1766; Nicolasa
Pérez contra una mujer soltera llamada Mª de Gracia, Sevilla, 1765; Pablo Niolo, beneficiado de la parroquia
hispalense de Santa Marina, contra Juana González y la gitana María de la Candelaria, Sevilla, 1757, y Juana
Perea contra Rita Galloso y su madre, Getrudis Barredo, Sevilla, 1765. AGAS,  Justicia, Pleitos, legs. 53 y 1061. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
36 Testimonio de Leonardo de Rivera, casado de 34 años. Proceso contra Teresa Gálvez por adulterio.

Sevilla, 1728. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 288. 

dades fisiológicas de uno de nuestros testigos fueron los causantes del descu-
brimiento de una relación adúltera, la de Pablo de Reina y Teresa Gálvez, tes-
timonio que utilizaría el marido de ella para iniciar una querella de divorcio;
todo a cuenta de la claridad de la luna y de los ventanales abiertos:

“Que el día veintiuno del corriente, siendo entre las once y las doce de la noche,
estando el testigo acostado en su cama, con la ventana abierta, le dio gana de hacer
aguas, para cuyo efecto se levantó y se asomó a dicha su ventana, al tiempo que
vio, en el quicio de una casa barbería que está en frente de las del testigo, un hom-
bre embebido, por cuya razón y con alguna sospechas que tenía antecedente, estu-
vo con cuidado al tiempo que vio que el referido hombre se pasó de dicha puerta a
la inmediata... donde vive la referida Teresa... y, con la claridad de la luna que ha-
cía, reconoció según el aire y el tamaño del cuerpo, era el expresado Pablo de Rey-
na... y estuvo un rato, hasta que con mucho cuidado y silencio, abrieron las puertas
de la parte de dentro y, habiendo acabado de confirmar sus sospechas, despertó el
testigo a su mujer a quien le participó lo que había visto...”36

“De vistas” y “de oídas”. Como las manchas de aceite, las historias se
expandían en los comentarios de amigos, parientes y vecinos. Amantes a los
que la vecindad oye “estar retozando”, lamentos confesados por parte de pa-
dres avergonzados, confesiones de madres de hijas abandonadas y “ desflora-
das” , cotilleos de criadas presentes en partos ocultos, cuestiones de abortos y
bebedizos, parloteos de vecindad y naturalezas “deslenguadas”, tanto más en-
tre las prostitutas, de actividades y tratos difíciles de ocultar, clandestinas des-
de la Pragmática de 1623. Sus “amistades” concurrían a la vista del barrio, so-
bre todo en las noches veraniegas, organizando espectáculos en las azoteas
como en las puertas de las casas; allí le verían y oirían los vecinos, escandali-
zándose de hechos y dichos; como éstos:

“Y asimismo sabe por haberlo oido, ver y pasar que una noche, habiendo subido el
testigo a la azotea de su casa, vido desde ella en la de dichas mujeres, cinco de ellas
acostadas en unas esteras de nea y, entre ellas, cuatro hombres echados, retozando
cual debajo y cual encima, hablando así ellas como ellos palabras muy deshonestas
y sucias, dignas de castigo... y retozar, diciendo los unos a las otras, abrazándose y
besándose ‘ ¡saca la lengua, mi vida!’ y otras palabras muy deshonestas... lo cual ha

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 419

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


visto muchas veces, pues se suelen juntar seis, ocho y diez mujeres y otros tantos
hombres”3 7 .

El conocimiento directo de tales conductas, y sus testimonios, les val-
dría la continuidad del proceso judicial y de la información sumaria; pero la
duda en otras hacía archivar las causas o engordar el número de testigos hasta
completar testimonios suficientes y documentados. Imprecisiones como “que
no lo sabe, sólo sí se lo oyó decir a cuatro paisanos, y este declarante no lo
puede saber con certeza” o “que lo ha oído decir a algunas personas cuyo nom-
bre no se acuerda”…3 8 hicieron finalizar autos y suavizar condenas. En los
restantes, se comenzarían las diligencias.

III. Diligencias, embargos y carcelerías

La existencia de procesos judiciales inconclusos reduce, en bastante
grado, el acercamiento a este tipo de autos y mandamientos. Pérdidas docu-
mentales, interrupción de causas o archivo y desistimiento de querellas gene-
raron porcentajes importantes de expedientes incompletos que sumen en el
silencio el destino de los acusados. En la archidiócesis hispalense, las muestras
analizadas relativas a laicos refieren un 48 % de expedientes sin sentencia
–“cabezas de procesos”–, de alcance inferior entre los expedientes contra ecle-
siásticos: 33 %3 9. Además, los mandamientos de captura y prisión hubieron
de topar con las resistencias propias de los procesados; ello cuando las rondas
de alguaciles y alcaldes –con los auxilios seculares comunes– los encontraban
en las direcciones previstas; de lo contrario, las diligencias de búsqueda y cap-
tura se espaciaban y los procesos se alargaban40. Junto a las resistencias lógi-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna420

––––––––––––––––––––
37 Testimonio de Diego de Zúñiga, en el proceso contra cinco mujeres del barrio del Baratillo. Sevilla,

1681. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 916. La cursiva es del autor.
38 Testimonios de Juan Fernández, en la causa contra Felipe de Aponte, sobre abandono de su mujer,

Gines, 1725; declaración de Francisco Rico, carpintero, en el proceso contra Pedro Terón, por incontinente, Se-
villa, 1689. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 197 y 740. 

39 Las proporciones ascendieron en otras áreas: 52% en el Tribunal extremeño de Coria. Pérez Muñoz,
I.: Pecar, delinquir… op. cit. pp. 77 y ss.

40 Resistencias típicas, ocultaciones, fugas y lamentos lógicos; al subdiácono Don Manuel del Castillo,
procesado por incontinente en 1724, “se le halló oculto en un tejado”; desde allí, y por estar enfermo el alguacil
eclesiástico, se le condujo a la cárcel real, en la madrugada del 22 de junio de dicho año. Sevilla, 1724. AGAS,
Justicia, Pleitos, leg. 288.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
41 A fines del XVII, los vecinos de San Román, barrio de berberiscos y mulatos, se quejaban del “desa-

hogo” en el que vivían cuatro mujeres “las dos de ellas de color blanco y las otras berberiscas”; avisada la justicia,
real en este caso, las diligencias se pararon por ajustes con un caballero: “Y, en una ocasión que entró la justicia,
se interpuso un caballero del barrio y se ajustó en cuatro pesos” Testimonio de Francisco de Morales, de 25
años. Proceso contra 4 mujeres de San Román; Sevilla, 1691. AGAS, Justicia, Pleito, leg. 168. 

42 Sevilla, 7-08-1764. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 999. 
43 Veamos su entrada: “Que, tomándola de la mano el dicho alguacil, por lo llorosa y afligida que esta-

ba, habiéndole abierto las puertas de la dicha clausura, se le introdujo... hasta llegar al sitio en donde estaban las
reclusas... y se le entregó a una que dijo ser la madre mayor”. Ibídem..

cas, también el comportamiento a veces corrupto de las justicias –eclesiásticas
o civiles– retrasaba o impedía la efectividad de los controles diocesanos41 .
Con obstáculos se practicaron las diligencias de búsqueda y captura de Ana
de la Barrera y de María de Ortega, su madre, acusadas de conducta escanda-
losa, a mediados del XVIII. Tras intentos de ocultación de bienes –los vecinos
declararían haber visto salir muy de mañana a ambas con varios baúles–, y rei-
teradas negativas, abrieron las puertas al alguacil real, auxilio secular de la jus-
ticia diocesana, y el notario apuntaría:

“Y al fin se reconoció en ellas, a la doña Ana de la Barrera y a su madre, aquélla en
ropas menores, como de haber estado sesteando, y tapada con unas enaguas de in-
dianilla, sentada sobre una camilla... y se dijo a la dicha doña Ana, se vistiese de
manto y saya, pues era preciso llevarla a presencia del señor Provisor, y una y otra
respondieron que de ningún modo y que, si alguna cosa preguntarle quería el se-
ñor Provisor, que allí fuese y lo hiciere... y gritaba la dicha Ana que, aunque mil
pedazos le hicieran, que no iba... y se mantuvo así como tiempo de una hora...”4 2 .

Pese a tales empeños, la Justicia conseguiría introducirla en un coche y
llevarla a Las Recogidas, destino de las “escandalosas”4 3 . La necesidad de de-
mostrar testimonios y de ratificar pruebas llevaba a la curia diocesana a orga-
nizar capturas en el momento del delito; de ahí la rapidez de ciertas diligen-
cias, como las empleadas para descubrir al francés Pedro Terón con cierta mu-
jer casada, a finales del XVII:

“Y se le ha dado noticia a Su Merced (el provisor) que, ahora mismo, que son po-
co más de las tres de la tarde, tiene el dicho Pedro Terón una mujer en su casa con
quien se dice que trata ilícitamente, por lo cual mandó que el alguacil mayor vaya a
la casa del dicho Pedro y le visite y, hallando en ella alguna mujer y en sitio que sea
sospechoso, los aprehenda.., les reciba las declaraciones en razón de si han tenido
amistad ilícita... y los traiga a la cárcel del Palacio Arzobispal”.

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 421

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Y oigamos su efectividad:

“Que, pasando a un retrete o alcoba que hay en dicho sitio, salió a su encuentro el
dicho Pedro Terón, el cual venía atándose los calzones, como que se había quitado
... y dijo venía de hacer una necesidad corporal y, habiéndolo asegurado el dicho
alguacil mayor y el notario, entramos en la dicha alcoba y se miró en la cama si ha-
bía una persona y se levantó una fresada blanca y, debajo de ella, se halló una mu-
jer que estaba envuelta en la dicha fresada en enaguas...”44 .

¿Qué ocurría entonces? Con mayor o menor resistencia, los acusados
eran dirigidos, mayoritariamente, a las cárceles del palacio arzobispal, pero no
siempre. En menor proporción, y atendiendo a las circunstancias –hijos, em-
barazos–, se usaba de depósitos avalados por familiares o vecinos; en otras, se-
ría la casa propia o “la ciudad y sus arrabales” los muros de sus carcelerías, des-
tino éste que constaté entre las prisiones de algunos eclesiásticos y que no ha-
llo entre los laicos analizados, efecto, sin duda, de una posición social inferior
más extendida. Las Casas de Recogidas albergarían a las conocidamente “es-
candalosas”, reclusión que revela una consideración de culpabilidad previa a la
emisión de veredicto. Y las cárceles reales acogieron a procesados comúnmen-
te en lugares alejados de la capital hispalense y, seguramente, como medida
preventiva45 . En sus calabozos, esperarían la continuidad del proceso y la to-
ma de declaraciones, diligencias retardadas en función del pago de derechos:
que la pobreza, también aquí, se cobraba en penalidades añadidas. Penalida-
des y “pesadumbres”: tales son los términos más reiterados en las cartas de
presos y en los memoriales dirigidos al provisor general; su finalidad: la acele-
ración de la causa o la salida de la prisión asegurando padecimientos y enfer-
medades; se sucedían entonces las narraciones de calenturas, dolores y acci-
dentes varios alegados por los presos, sustos, miedos y “pesadumbres”, lo que
hacía presumir –según el estilo de los diferentes escritos– situaciones de peli-
gro para la vida del procesado. Súplicas que solían ser atendidas, escuchadas y
comprobadas; incluso para ser denegadas.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna422

––––––––––––––––––––
44 AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 740.
45 Allá permanecieron reos malagueños, gaditanos y onubenses: Torre de Alhaquime, Jerez y Moguer,

lugares y ciudades pertenecientes a la jurisdicción de la archidiócesis hispalense; únicamente un eclesiástico se-
villano pasaría, brevemente, por sus celdas; ello en función de haber sido apresado en ronda por la Justicia Real;
su condición, y su fuero, harían remitir los autos al arzobispado; y el reo a sus cárceles. Proceso judicial contra
Don Manuel del Castillo; Sevilla, 1724. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 288.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Al tiempo de la captura, los embargos de bienes de los procesados pre-
tendían asegurar la autofinanciación de las redes judiciales: las costas del pro-
ceso y el mantenimiento de los presos. Que había ocultaciones no hay duda;
hemos visto salir muy de mañana a acusadas con baúles; no era siempre nece-
sario: en los eclesiásticos, como en los laicos, las declaraciones más comunes
reiteraban la ausencia de bienes, el ser “hijos de familia” o el pertenecer los en-
seres a familiares y parientes. En cualquier caso, aún más en los seglares, los
embargos constatados apuntan muy escasamente presencia de bienes de valor.
Y los mantenimientos a cargo del arzobispo –hogazas de pan diarios– de-
muestran una situación de pobreza más extendida en los laicos encausados.

IV. Las personas juzgadas: ellas, amantes y “cómplices”

Nuestro conocimiento de reos, amantes y “cómplices” procede de sus
propias confesiones, amén de las informaciones obtenidas por las declaracio-
nes de los testigos. Aquí las intencionalidades de la curia, como de la justicia
penal en general, serían obtener la principal de las pruebas del delito: la con-
fesión del procesado. Sumarias, pues, que, al estar orientadas a la ratificación
de culpabilidades, dejaba en poco las posibilidades reales de defensa. De ahí
las fórmulas del interrogatorio, dando por hecho el delito y hostigando al acu-
sado a su reconocimiento. Pero acerquémonos a sus argumentaciones.

El carácter de la documentación analizada, su pérdida o el desistimien-
to de querellas y el archivo de sumarias disminuyen el número de confesiones
conservadas. En las muestras de laicos, en torno a un 52 %. Eran reos proce-
sados mayoritariamente por delitos de prostitución, amancebamiento, adulte-
rio, alcahuetería y conducta escandalosa, en general. A ello se agregaban ma-
ridos consentidores, situaciones de abandono y aborto; en menor medida, re-
os por incumplimiento de promesa de casamiento e incontinencia. Reos,
también, con significativos porcentajes de reincidencia: 15,8 % entre los
hombres, 29,1 %, entre las mujeres: diferencias lógicas, de considerar la inclu-
sión de las prostitutas. Y reos de extracción social media y, en su mayoría, ba-
ja: uno de cada cinco hombres fue considerado lo suficientemente pobre co-
mo para ser mantenido “con la ración diaria” del arzobispo –media hogaza de
pan–, prueba luego utilizada para el perdón de las costas del proceso; la po-
breza se extendía en las mujeres: merecieron “mantenimientos” una de cada

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 423

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


dos. En ellos, sus mundos procedían del ámbito artesanal y servicios4 6 , como
correspondía a muestras sobre todo urbanas y sevillanas: tantas profesiones
como “amantes”, esencialmente entre los clientes de relaciones venales. Con-
sideremos, también, que la ausencia de niveles superiores tendría mucho que
ver con “fueros”, “ajustes” y “acuerdos”; mucho que ver, también, con los ámbi-
tos frecuentados por las élites que –intuyo– gozarían de una mayor permisivi-
dad; mucho que ver, además, con el cuidado de las formas y las apariencias,
con el interés del mundo de los represores y moderadamente, en mi opinión,
con una identificación superior de tales sectores con la moralidad post-tri-
dentina. Por su parte, el mundo –confesado– de ellas era bastante más simple:
costureras, lavanderas, criadas, amas, taberneras, tenderas y una esclava. En lo
que se refiere a las edades no ha de sorprendernos la juventud, tanto más en
las causas por prostitución; más del 50 % de las mujeres tenían menos de 25
años; por encima de los 60, sólo dos, lógicamente retiradas al ámbito de la al-
cahuetería. En ellos, sin embargo, los tiempos se estiraban, en los delitos de
prostitución como en los de amancebamiento47 .

Ellas y sus “cómplices” no se diferenciaban únicamente en cuestiones
de edad. La consciencia del delito y sus culpabilidades hacen entrever postu-
ras diferentes, no sólo en su actitud ante la acusación sino en su propio cono-
cimiento. Siguiendo pautas comunes –también en el mundo eclesiástico–,
prácticamente la mitad de las procesadas dicen saber de qué se les acusa; en
ellos la “sabiduría” se reduce a un 25 %. No se trataba únicamente del carácter
del delito, que también; procesos por amancebamiento o incontinencia repi-
ten tales comportamientos: la mujer es más consciente de su pecado que el
hombre, en conductas necesariamente compartidas. ¿A qué responde? En mi
opinión podrían ser varias las explicaciones. En primer lugar, una situación
económicamente inferior en ellas reducía las escasas posibilidades de verda-
dera defensa, en tanto que en ellos –al menos en algunos– las conductas acon-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna424

––––––––––––––––––––
46 Así sastres, zapateros, carpinteros, cerrajeros, panaderos, cocheros, marineros, compañeros del río,

cigarreros, albañiles, taberneros, porteros, mandaderos, vagabundos y eclesiásticos pobres; tan sólo cuatro proce-
sados de una extracción social algo superior: un ministro de rentas provinciales, un impresor, un alguacil de la
justicia civil y un hombre de negocios, asimismo un joven estudiante.

47 Como ejemplos: un adúltero amancebado de 75 años que acabaría casándose con su compañera, al
enviudar ésta, o un maestro albañil, de 65, asiduo de tabernas en donde se “vendían” aguardiente y “aguardiente-
ras”. Procesos contra Antonio Pérez de Ojeda y Doña María Bustamante, por amancebamiento. Sevilla, 1689.
Proceso contra María de Gracia y varios hombres; corresponde a Bernardo de Escacena; Sevilla, 1765. AGAS,
Justicia, Pleitos, legs. 740 y 53.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
48 Carta desde Madrid por Gonzalo de Herrera, 10 de enero de 1764: “A mi querida y muy amada es-

posa Anita de la Barrera”. Sevilla, 1764. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 999.

sejadas –negar, de entrada– respondían a estrategias prefijadas. Pero también
pudieran reflejar mentalidades de la época: la mujer, en delitos de carácter se-
xual, es siempre más consciente de su pecado; el hombre usa de la mayor per-
misividad derivada de su condición masculina. Además las actitudes posterio-
res corroboran las posturas femeninas; una de cada dos confiesa el pecado; en
las declaraciones masculinas, uno de cada tres. 

Que la “sabiduría” procede de ellos, es evidente. En cartas entre aman-
tes, los consejos acerca de cómo habrían de declarar, llegado el caso, indican
cierto conocimiento, más bien picaresco, de las circunstancias del proceso.
Bien es verdad que, en esta ocasión, el amante, totalmente entregado, devoto
y fiel, poseía una posición superior: andaba en la Corte, tras Esquilache, a la
caza de un puesto en Indias; así, aconsejaba a su “mujercita” mentir, pero inte-
ligentemente:

“... por la carta que me escribe tu padre creo que estaban para tomarte declaración,
preguntando dónde habías ido cuando te fuiste y has hecho muy bien en decir que
te viniste a Madrid y que te recogió Don Tomás Velardo, quien estará prevenido
por si acaso llegaren a preguntarle alguna cosa... te prevengo no digas que viniste
en busca de tu marido porque, desde luego, estás cogida en mentira, sino que lo
que has de decir es que, avergonzada del suceso que te había pasado y, temiendo
que tu marido hiciese contigo algún exceso, te viniste a Madrid en el carro de unos
valencianos... si pudieses hacer esta declaración, sería muy buena y yo lo compon-
dré acá todo; también has de decir que te pusiste por nombre Rosa Gutiérrez y to-
do lo demás que te preguntaren has de negar... Yo te prometo que, como se consi-
ga el que envíen acá por información, has de salir bien y que saldrás del mismo
modo del pleito de divorcio...”48 .

Promesas vanas: tras varios años primero en las Casas de Recogidas –des-
tino común de las escandalosas–, y luego en “depósito” con una familia amiga,
volvería con su esposo. Ignoro el destino de su “cómplice”, por lo demás uno
entre varios.

Pero, ¿cómo eran los protagonistas de estas historias? Algunas descrip-
ciones realizadas por los testigos dibujan estampas de prostitutas y alcahuetas
de uno y otro signo y su estimación: morenas, rehechas, gordas, chatas o no, ti-
po más común en el Sur, no parecían gozar del favor que alcanzaban las altas,
delgadas y blancas; pero la combinación de ambas funcionaba en las casas

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 425

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


clandestinas de citas. En 1745, en la collación hispalense de la Magdalena, tra-
bajaban juntas “dos mujeres forasteras al parecer, que la una es alta y delgada y
muy blanca, y la otra más baja y morena y algo rehecha”; ambas tenían al barrio
escandalizado y “entretenido”; les convocaba en la puerta una de ellas como re-
clamo: “poniéndose ex profeso la más gorda a llamarlos cuando no tenían pen-
samiento de entrar y, cuando no había nadie dentro, la susodicha se iba a una
taberna allí junto y volvía al poco rato rodeada de hombres”4 9 No existe men-
ción a los “ruidos” o “alborotos” de la segunda: al parecer, la mujer de piel clara
esperaba tranquilamente en su sala. Morena, chata, rehecha y algunos dientes
menos, y mediana de cuerpo eran las definiciones que correspondieron a Jeró-
nima Teresa, según vimos denunciada por su madre en 1681. Pero las descrip-
ciones, a veces, obviaban los detalles: la gitana María de la Candelaria –Sevilla,
1757– era, simplemente, “mujer muy fea y de mala ropa”50. 

Descrito el aspecto de ellas, echemos un vistazo a los “cómplices” . En-
tre las citas de la mencionada María de la Candelaria, se hallaban “un hombre
mozo, pequeño de cuerpo, bien plantado, moreno de cara, muy alegrete...”;
entre los de Juana González, “un hombre francés, que es relojero... de cuerpo
delgado, colorado, un maestro boticario, de moderada estatura, de buenas car-
nes, moreno, muy picado de viruelas, un capellán de coro, pequeño de cuerpo,
un hombre que la traza de él es como del río, con un pañuelo de seda al pes-
cuezo, pequeñuelo de cuerpo, blanco el rostro, con redecilla blanca, calzón
verde y sombrero negro”; descripciones todas ellas correspondientes, ¡cómo si
no! a un testigo que, para su entretenimiento, observaba desde la ventana5 1 . 

En clara identificación con el discurso ideológico imperante, las confe-
siones de casi todos aducían “fragilidad”. En las prostitutas se añadía la mise-
ria. He aquí algunos casos, distanciados por la personalidad y el carácter de
los acusados. Primera estampa: dos prostitutas que trabajaban juntas y juntas
fueron apresadas, Ana Jaramillo y María Gertrudis, ambas procesadas y pre-
sas en 1759. La primera, casada, de 26 años, con su marido ausente en Cádiz,
en donde andaba pidiendo limosna, de profesión confesada bodegonera, re-
conocerá el cargo y sus efectos –dos criaturas fallecidas–, de padres descono-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna426

––––––––––––––––––––
49 Testimonios de Joseph García y María Ignacia de Marta, Sevilla, 1745. Proceso contra dos mujeres

forasteras. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 439.
50 Descripción de María de la Candelaria, gitana. Sevilla, 1757. AGAS,  Justicia, Pleitos, leg. 1061. 
51 Testimonio de Pablo Niolo. Proceso contra Juana González. Sevilla, 1757. AGAS,  Justicia, Pleitos,

leg. 1061.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
52 Proceso contra Ana Jaramillo y María Gertrudis Rodríguez. Sevilla, 1759. Sección Justicia. Serie

Pleitos. Legº 1046. Su historia, más ampliamente en Candau Chacón, M.L.: “Efectos de la marginación: opi-
niones comunes en torno a las mujeres públicas. Sevilla, 1670-1770”, en Minorías y marginados, San Fernando
(Cádiz), 1996.

53 Cabeza de proceso contra Joseph Mateos y  Juana Domínguez. Sin sentencia. Sevilla, 1748. AGAS,
Justicia, Pleitos, leg. 508.

cidos –“que ignora quiénes fuesen los autores de ellas, porque como se mez-
claba con uno y con otro no sabe quién sería su autor”– y razonaba, sin hipo-
cresías y con lógica, su omisión en el cumplimiento del precepto pascual y en
los dominicales: “que le parece a la confesante habría dado qué decir algunas
cosas con los dos expresados embarazos”. Rechazaba el escándalo –“por ha-
berlo ejecutado con bastante precaución”– y culpaba –situación común– a la
miseria. La segunda, de igual edad, también casada, también bodegonera, ne-
gará el cargo y reconocería tan sólo una “mezcla carnal” justo el día que la des-
cubrieron. Dos mujeres, idéntica situación, respuesta diferente: no todo puede
ser generalizable5 2 .

Una segunda estampa nos presentará una conducta típica. En los pro-
cesos por incumplimiento de promesa de matrimonio, ellas aducirán resisten-
cias, ellos se excusarán en tratos venales: ni las hubieron doncellas ni plantea-
ron dificultad; la posibilidad de defensa masculina estribaba, precisamente, en
aducir la conducta escandalosa en sus amantes. Y así, en tanto la mujer –en
esta ocasión Juana Domínguez, Sevilla, 1748, a la sazón embarazada– refería
las “solicitudes y ofrecimientos” del supuesto novio, sus negativas –“por ser
mujer de bien y de estado doncella”– y su caída final “bajo palabra de casa-
miento”, en “acto carnal en el que perdió su virginidad”, él –Joseph Mateos–
excusaría el trato por ser venal, lo cual aseguraba porque “la trató pagándole y
dándole porción de maravedís, como lo hacían otras personas que la comuni-
caban”, porción “conveniente a la calidad de sus personas”. Rechazaba la posi-
bilidad de ser autor de embarazo alguno –“en cuanto a estar preñada del de-
clarante, no se le puede atribuir al susodicho cuando han sido y son diferentes
hombres con los que ha tratado”–, de haberla “desflorado” , puesto que la “ha-
lló estar usada de varón” y, mucho menos, de haberle prometido matrimonio,
ya que “sabiendo la mala vida de la referida, nunca ha[bría] podido darle pala-
bra de casamiento”5 3 . 

Ellas y sus “cómplices”; de un lado las esperanzas de tomar estado, del
otro la realidad: mujeres usadas, a lo sumo mal pagadas, como correspondía a

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 427

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


“la calidad de sus personas”. Son, éstas sí, conductas y declaraciones típicas,
lógicas para las valoraciones de ambos mundos –el femenino, el masculino–
ciertas seguramente en ambos; muy parecida a la de otros tantos, en los que la
excusa no sólo pretendía eludir posibles –o inciertos– compromisos, sino la
misma consideración del pecado: que habiendo pagado –materialmente– por
ello, ya habría existido compensación; se había “corregido el honor”; y con ello
bastaba. 

De otro lado, las actitudes misóginas, en avance desde el Barroco, ex-
culpaban a pecadores y delincuentes; cuando Pedro Terón, francés viudo de
45 años, bodegonero, excusaba su “comunicación” con cierta mujer casada en
su provocación –“y no hubiera habido trato carnal si la dicha mujer no hubie-
ra venido a su casa, porque él no acostumbra a tener semejantes comunicacio-
nes”– hallaba, a juzgar por la sentencia –amonestaciones, apercebimientos y
costas– comprensión de la justicia diocesana; a fin de cuentas él era viudo, y
ella, preso su marido en la cárcel arzobispal, iba por las casas pidiendo limos-
na y comida “por ser muy pobre”. Que se “ mezclase” con ella, considerando su
naturaleza –palabras de él– “frágil y pecadora”, era sólo cuestión de tiempo54. 

Y una última estampa: como los maridos consentidores, las alcahuetas
negaban. Blasa Reina, negra, acusada de alcahuetería, en tiempos de prostitu-
ción legal, 1602; con agravantes porque, al decir de la querella, solía, “después
de haberlos juntado, estar mientras se mezclaban delante de ellos, incitándo-
les a ofender a Dios, diciéndoles chocarrerías”. Su defensa transformaría su
ejercicio; realizaba, al fin, obras de caridad ya que –alegaba– sólo acogía a po-
bres para darles “esteras donde se acostaban”, sin percibir por ello beneficio
alguno. Defensa que organizaría con siete testigos y defensa que se alejaba de
la imagen de una alcahueta cincuentona que perseguía mujeres de toda condi-
ción y estado para satisfacer la demanda de blancos y mulatos, a cuya relación,
según la calidad –y, observemos, raza– de sus personas, ella misma ponía pre-
cio: cuatro reales con mulato, algo menos con blanco. Sería castigada a diez
años de destierro preciso y cien azotes55 .

Las excusas, aun en las confesiones que reconocían culpa y pecado, se
asemejaban. En ellos la incitación de la mujer, su mocedad o su fragilidad cu-
brían casi todas las situaciones. En ellas, fragilidad, pero también miseria y

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna428

––––––––––––––––––––
54 Sevilla, 1689. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 740.
55 Sevilla, 1602. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 999.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
56 Proceso contra María Rosa y Pedro Muñoz Quevedo. Sevilla, 1698. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 911. 

necesidad, tanto más cuanto que solían ser mujeres solas –mujeres sin varón–,
a veces forasteras, casi siempre con maridos ausentes, separadas o viudas. Aun
así, las valoraciones del Antiguo Régimen reconocían las distancias, porque
las consideraciones del delito variaban en función de la “calidad” de sus “cóm-
plices”. He aquí un ejemplo. Cuando Pedro Muñoz relataba las actividades de
una tal María Rosa, a fines del XVII, añadía gravedad al declarar que “la su-
sodicha había vivido escandalosamente, mezclándose con diferentes hombres
de baja esfera, como son lacayos y cocheros...”. No tendría mayor importancia
si no fuera porque él mismo era uno de los asiduos clientes de la procesada y,
por ello, también reo de la causa. Pero en su estimación, los “tratos” variaban,
razón por la cual él, en sus citas clandestinas, le hacía ver las diferencias, y
anotaba: “y esto se lo reprendería el confesante y otras personas sin que tuvie-
ra enmienda”56 . Así pues, las reprimendas vendrían más por la clientela que
por la vida escandalosa, habida cuenta que de esta última él mismo se benefi-
ciaba. Así, si a ellas las valoraciones las desestimaban por igual, a los cómpli-
ces sus “calidades” les distanciaban. Aunque fuesen “calidades” mínimas; a fin
de cuentas nuestro Pedro Muñoz, granadino, de 21 años, confesaba ser de
ejercicio “buhonero”. Pero, al distanciarse de lacayos y cocheros, hablaba con
los aires de superioridad de un clérigo o un hidalgo.

V. El triunfo de la ejemplaridad: veredictos y sentencias

La mayoría de las sentencias conservadas emitieron veredictos de culpa-
bilidad. En mis estudios sobre el mundo eclesiástico –mundo rural sevillano–
los porcentajes se acercaban al 83 % de los clérigos encausados. Pero las mues-
tras tocantes a laicos elevaban las proporciones: prácticamente el 100 % de los
reos de la archidiócesis hispalense, cuyas causas se finalizan, fueron considera-
dos culpables y tan sólo uno de ellos encontraría sentencia de absolución; se
trataba de una mujer que, por el hecho de ser berberisca, había sido acusada de
ejercer la prostitución con otras de su raza; pudo defender su inocencia; pero
sería la única; de los 211 reos analizados, 106 contaron con una sentencia defi-
nitiva; 105 fueron hallados culpables. No se trataba de actuaciones aisladas;
también los espacios extremeños presentaban altos índices de culpabilidad: 

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 429

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


92 %5 7. Por tanto el problema radicaba en la prosecución de la causa: los pro-
cesos completos prácticamente se identificaban con reos culpables.

Los objetivos se cumplían: buscar delitos, hallarlos, demostrarlos. Tales
elevados porcentajes ratificaban la función del proceso judicial y las bases de
la justicia penal diocesana: la comprobación del comportamiento delictivo y
la identificación entre conducta sospechosa y conducta “desviada”. Demostra-
do el “desarreglo”, la gradación de los castigos reflejaba una escala de valores y
estimaciones acorde con los principios defendidos. Entre los dictados, las ma-
yores penas correspondieron a maridos consentidores y mujeres alcahuetas,
figuras ambas que atentaban no sólo contra honores y honras, por lo general
masculinas, sino contra el sacramento: los presidios africanos y las casas de re-
cogidas fueron sus destinos. Pero también algunos adúlteros, por lo general
reincidentes, marcharon “allende”. En los reos, además, la cárcel –episcopal– y
las multas precedieron en gravedad a las penas de destierro: era el castigo ma-
yoritario para amancebados, adúlteros no reincidentes, o implicados en cues-
tiones de abandono y malos tratos; y las multas –en torno a seis ducados en el
siglo XVIII– ponían fin a las relaciones ocasionales, fornicación simple o tra-
to con mujer escandalosa o pública. Las multas y las costas. Porque los gastos
del juicio, a cargo de los procesados, agravaban la situación de unos inciertos
pagadores por lo común –tanto más en las mujeres– con pocos medios y esca-
sos bienes para costearlo. Sin embargo, de quedarnos aquí, desenfocaríamos
la realidad. Porque una amplia proporción –en ellos cerca del 48 %, en ellas el
26 %– vería finalizar sus historias con amonestaciones y apercebimientos, fór-
mulas procesales destinadas a reprender y a amenazar, y fórmulas que alarga-
ban psicológicamente los tiempos de las causas y sumarias: a fin de cuentas
los reos quedaban amonestados y apercebidos de ser castigados con penas más
severas si reincidían en los delitos juzgados58. En buena lógica, tales destinos,
atemorizantes pero materialmente más suaves, serían los propios de los “in-
continentes”59.

En ellas, los finales más comunes pasaban, gradualmente, por quedar
en depósito en poder de amigos o familiares, por tiempos cortos de cárcel ar-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna430

––––––––––––––––––––
57 Pérez Muñoz, I.: Pecar, delinquir... op. cit. p. 77.
58 Denominado por algunos autores como “la continuidad del arbitrio”. Vid. Gacto, E.: “El Tribunal

Inquisitorial”, en Martínez Ruiz, E./M. de P. PI (eds.): Op. cit. pp. 191 y ss. 
59 También en los ámbitos eclesiásticos aludidos, los clérigos sólo amonestados y apercebidos ascen-

dieron al 38,7 %. Op.cit. pp. 325 y ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
60 En Cantabria, se imponían las amonestaciones y el destierro como destino de las prostitutas. Man-

tecón Movellán, T.A.: Conflictividad y disciplinamiento social en la Cantabria rural del Antiguo Régimen, Santan-
der, 1997, pp. 388 y ss.

61 Proceso contra unas mujeres sevillanas de la collación de San Gil, entre ellas Manuela Chacón,
“cómplice” de Juan Fermín. Sevilla, 1753. AGAS, Justicia, Pleitos, leg. 987.

zobispal, años variados de destierro preciso y casas de recogidas; aquí, las
mencionadas alcahuetas, las prostitutas incorregibles60 , las adúlteras o las su-
puestamente abortistas –no aparece nunca confirmado el delito– pasarían
temporadas –cinco, siete, diez años– o quedaban registradas por “tiempo in-
definido” al arbitrio de “madres mayores” y posteriores pareceres de provisor y
fiscal. En las mujeres, sin embargo, no se descartaba un final: la vuelta al ho-
gar, con el marido, previo perdón y reconciliación entre los cónyuges. Ignoro,
aunque presumo, la cotidianidad de los días posteriores.

Por último, resumiré brevemente, ciertos rasgos que se deducen del es-
tudio de veredictos y sentencias: en primer lugar, su arbitrariedad, prueba pal-
pable de ser la justicia penal diocesana un ejemplo más del ejercicio de una
justicia desigual. Arbitrariedad porque aplicaba penas diferentes ante delitos
semejantes, y arbitrariedad porque castigaba con mayor dureza a delincuentes
mulatos y berberiscos. Arbitrariedad, también, porque, pese a lo que podría
esperarse, la benignidad era más usada con eclesiásticos que con laicos. Pero
una arbitrariedad lógica, porque jueces y provisores actuaban diferentemente
en función de la particularidad, no sólo de las historias delictivas, sino de los
delincuentes; dejándose llevar por impresiones –de corrección, de arrepenti-
miento–, pero impresiones al fin, calibraban las necesidades de sufrimiento
necesarias para reparar las ofensas y canalizar sus enmiendas. Una arbitrarie-
dad lógica, en las valoraciones de entonces, que desestimaba más allí donde la
calidad de las personas, por condición social, de género o racial, andaban ya
desestimadas. Arbitrariedad por la cual uno de nuestros reos, Juan Fermín,
soltero, peruano, de color moreno, sería condenado, en 1753, al destierro per-
pétuo –con amenazas de ocho años en los presidios de Africa– por amanceba-
miento con una mujer a la que había dado palabra de casamiento. No le sir-
vieron ni el estar pronto a cumplir su promesa ni su arrepentimiento; una
condena, en su tiempo, demasiado dura61 . Otros reos, con experiencias seme-
jantes, vivieron un final convertido en matrimonio, aunque fuese final forzoso
y emitido como castigo desde la altura de las sentencias. Por último, una arbi-
trariedad lógica, porque al usar de mayor benignidad con los eclesiásticos, aun

Un mundo perseguido. delito sexual y justicia eclesiástica en los tiempos modernos 431

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


en delitos que ofendían, por incumplir la castidad, al sacramento del orden,
evitaba el escándalo que supondría la imagen pública de clérigos delincuen-
tes: unos por otros, los tribunales eclesiásticos diocesanos cuidaban del man-
tenimiento del honor de su estamento.

Arbitrariedad y ejemplaridad. Sin necesidad, aquí, de niveles de ostenta-
ción propios de otros tribunales, el carácter intimidatorio de las penas, y su co-
nocimiento público, buscaban, por los caminos del miedo, la corrección de los
procesados y la prevención de tales conductas en el resto de la feligresía. Pero
para ello no hacía falta esperar a las sentencias y a sus castigos. El nivel del su-
frimiento que generaban los procesos constituiría temor suficiente para recon-
ducir conductas entendidas como desviadas. Una ejemplaridad que no proce-
día sólo de las condenas, según vimos en gran medida limitadas a unas cuantas
amenazas y algunas reprimendas, y que se iniciaba desde el momento en el
que daban comienzo los procesos y las causas; porque la consideración de cul-
pabilidad del acusado se suponía ya al proceder al embargo de sus bienes y al
dictar autos de carcelería. Independientemente del fin y de las sentencias, el
reo ya había sufrido su castigo. Las sentencias de culpabilidad no harían sino
legitimar tales adelantados sufrimientos.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna432

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Es la enseñanza más fundamental de Foucault, M.: Histoire de la Sexualité. La volonté de savoir, 

París, 1976.

El contexto general

La Inquisición en sí, la justicia y la Contrarreforma

Nos limitaremos a la Inquisición española de los siglos XV a XVIII. Un
problema histórico no puede plantearse fuera de su contexto y este trabajo va
condicionado por varios presupuestos metodológicos. 

En primer lugar, vamos a pasar revista a una serie de casos que tienen
dos puntos en común: tratan todos de temas relacionados con la sexualidad;
han sido procesados todos por la Inquisición. Tal definición hace necesaria
dos tipos de advertencia. Primero: la sexualidad no es una categoría eterna,
tiene su historia, épocas en que constituye un eje organizador fuerte de las re-
presentaciones del mundo, otras en que menos1. Habrá que examinar pues si
el concepto de sexualidad constituía un elemento estructurador de la activi-
dad inquisitorial o si, al revés, ponerlo en el candelero constituye una retro-
proyección anacrónica de nuestro propio sistema cognitivo sobre una época
pasada. Segundo: la Inquisición tiene jurisdicción sobre la herejía. Deriva de
ello que no persigue hechos, sino creencias. Los hechos no son para ella sino

La sexualidad ante la Inquisición

CNRS / Universidad de Burdeos III

Jean Pierre Dedieu w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


un camino, indicios, para descubrir las creencias del reo2. Esto quiere decir
que la materia sexual – presente de múltiples formas en su actividad – se pue-
de relacionar con la labor inquisitorial de dos formas: bien se persiguen ideas
acerca de la misma, porque consideran de verdad los jueces que encierran al-
guna herejía; bien se persiguen conductas materiales, y tienen entonces los in-
quisidores que pretender que implican opiniones heterodoxas. Deriva de ello
que leer ingenuamente la actividad inquisitorial en materia sexual por lo que a
primera vista parece, represión de la sexualidad, puede resultar engañoso: es
imprescindible comprobar si, por debajo de las apariencias, el fin que de ver-
dad perseguía el tribunal no era otro3.

En segundo lugar, la inquisición, como todo tribunal criminal, funciona
a base de denuncias y testificaciones. Si el público no delata, si reserva la infor-
mación, la actividad del tribunal se encuentra paralizada. En 1538, la Inquisi-
ción de Toledo interrogó decenas de habitantes de la villa de Daimiel, en La
Mancha, sobre las prácticas religiosas de la comunidad morisca local. Los pro-
cesos posteriores demostraron que un sector importante de la misma practicaba
el Islam de forma casi pública. Sin embargo los varios centenares de folios de
dichos diversos que se acumularon al respecto no bastaban ni para incoar una
causa, y no sirvieron practicamente de nada: la persecución posterior tuvo que
apoyarse en otras fuentes de información4. Ello no tiene porque causarnos ex-
trañeza. La actitud general en aquella época es de retención de la información
frente al juez, y de manipulación del mismo en función de intereses privados.

En los años 1970 ya, una corriente historiográfica europea poco difun-
dida en España había insistido sobre el carácter absolutamente condicionante
de la rentención general de información por parte del público en el funciona-
miento de la justicia del Antiguo Régimen5. Veinte años más tarde, Bartolo-
mé Clavero dio magistralmente la clave teórica de la misma. Explicó cómo el

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna434

––––––––––––––––––––
2 Sobre este rasgo fundamental y sus consecuencias sobre la actividad inquisitorial: Dedieu, J.P.: “Clas-

ser les causes de foi. Quelques réflexions”, en L’Inquisizione romana in Italia nell’età moderna. Archivi, problemi di
metodo e nuove ricerche, Roma, 1991, pp. 313-332.

3 Sobre el peligro de interpretar la documentación jurídica en función de una visión actual de la pro-
blemática sin examen previo suficiente: Nardon, F.: Benandanti e inquisitori nel Friuli del seicento, Trieste, 1999,
especialmente pp. 10-95, con un analisis despiadado del famoso libro Ginzburg, C.: I benandanti. Stregoneria e
culti agrari tra cinquecento e seicento, Milán, 1972.

4 Dedieu, J.P.: “Les morisques de Daimiel et l’Inquisition,1502-1526”, en Cardaillac, L. ed. Les moris-
ques et leur temps, París, 1983, pp. 496-522.

5 Castan, Y.: Honnêteté et relations sociales en Languedoc (1715-1780), París, 1974, 699 p. y Castan, N.:
Justice et répression en Languedoc à l’époque des Lumières, París, 1980, 313 p.  Estos son sin duda los dos exponen-
tes más brillantes de esta escuela.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
6 Clavero, B.: Antídora. Antropología católica de la economia moderna, Milán, 1991. Enseña como este

sistema de legitimación penetró y dio eficazmente forma hasta lo más aparentemente alejado de su núcleo, el
mundo de las relaciones bancarias. En el mismo tono, Hespanha, A.M.: “Las categorías del político y del jurídi-
co en la España moderna”, Jus fugit, 3-4, 1994, pp. 63-100; Hespanha, A.M.: La gracia del derecho. Economía de
la cultura en la Edad moderna, Madrid, 1993. Este último con especial aplicación al campo estatal.

7 La mejor introducción general sigue siendo: Delumeau, J./M. Cottret: Le catholicisme entre Luther et
Voltaire, PUF, Nouvelle Clio, 2a edición, 1996, 494 p., a pesar de su debilidad sobre las temáticas  del mundo
hispánico.

8 Dedieu, J.P.: “‘Christianisation’ en Nouvelle Castille. Catéchisme, communion, messe et confirma-
tion dans l’archevêché de Tolède, 1540-1650”, Mélanges de la Casa de Velazquez, 1979, XV, pp. 261-294.

Derecho, lejos de presentarse como lo hace hoy en día como la norma supre-
ma de toda conducta, no era entonces sino un modo secundario de regulación
de las relaciones sociales, al que no se recurría sino cuando habían fallado
otras vías, consideradas más legítimas. Enseñó cómo el único regulador so-
cialmente aceptado de las conductas interindividuales, y por vía de conse-
cuencia de solución de los conflictos, era la “caridad” teológica, el amor, el don
“gratuito”, libre, voluntario, hecho al otro, que suscitaba en respuesta la “anti-
dora”, el contra-dono, el contra-favor, en un sistema de intercambio generali-
zado, al que la presión social se encargaba de dar eficacia. Desgraciado el que
no respectaba sus obligaciones: corría el riesgo de un ostracismo social radi-
cal, cuya amenaza fue, según constatamos, bastante eficaz6.

En tercer lugar, por fin, el período que estudiamos coincide con el de la
Contrarreforma. Este movimiento de reforma del catolicismo es uno de los
factores de más peso en la época y tan complejo que no se puede resumir sen-
cillamente7. La definición de una pastoral nueva constituye una de sus ver-
tientes fundamentales: se trata de llevar el colectivo de los católicos “de a pie”
a un nivel de conocimiento de la doctrina notablemente más alto de lo que
era antes. Se trata de ir más allá de la creencia en la Encarnación, en la salva-
ción por la muerte del hijo de Dios, en la convicción de la compenetración del
mundo sobrenatural y del natural, más allá de la ratificación de la moral social
por su interpretación a la luz de la ley divina, que constituye el fondo habitual
del cristianismo medio de principios del siglo XVI. Tal esfuerzo de acultura-
ción se traduce en una multiplicidad de aspectos, entre los cuales destacan
una potenciación de la autoridad del clero, a la vez a través de una segregación
más marcada de la vida secular y del ensalzamiento de su papel; el aprendiza-
je sistemático por los fieles de un cuerpo de doctrina detallado, directamente
sacado de los tratados teológicos superiores, adaptado y puesto al alcance de
la multitud8; la frecuentación sistematica, obligatoria y comprobada de los sa-

la sexualidad ante la inquisición 435

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cramentos, entre los cuales destacan la confesión y la comunión, a la vez por
su carácter reiterativo y por el papel central que se les concede, tanto teologi-
camente –han sido atacados por los protestantes– como pastoralmente –en
ellos se encuentra el lego en posición de inferioridad clara respecto al cléri-
go–. El matrimonio suscita también un vivo interés por parte de la Iglesia,
por sus implicaciones sociales, y por ser un terreno en el que se enfrentan di-
rectamente las aspiraciones de los laicos y las de los clérigos.

Dicho esto, estamos en condiciones de entender las varias facetas de la
relación de la Inquisición con delitos de consonancia sexual.

I. La persecución de las creencias. La simple fornicación

“El jueves en la noche próximo pasado que se contaron quince días deste presente
mes de febrero, estando este testigo en su posada, y estando en la cama un zapate-
ro que posa en su posada, que se llama Mayorga..., contaba que había tenido qué
hacer con una mujer y que se había echado con ella, y que en una hora, había teni-
do qué hacer con ella muchas veces. Y este testigo le dijo: Pues, no basta haber pe-
cado, ¡sino verniros a alabar de ello! Y que a esto..., Mayorga respondió... que no
era pecado mortal tener qué hacer con una mujer de por ahí, que si él fuera casado
y tuviera qué hacer con una mujer o con una doncella, que era pecado mortal, pero
que teniendo qué hacer carnalmente con una mujer de por ahí, siendo él soltero,
que no lo tenía por pecado mortal. Y este testigo se lo reprehendió muy bien, y le
dijo que por menos de aquello le podían prender por la Inquisición y echarle un
sambenito, o darle doscientos azotes...

Y a la mañana... vino un estudiante a su posada de este testigo, que se llama
Álvarez, y este testigo se lo contó..., y se lo dijo en latín porque Mayorga no lo en-
tendiese. A esto, el dicho Álvarez se llegó al dicho Mayorga, y le dijo si había él
dicho a este testigo que echarse carnalmente con una mujer de por ahí, que no era
pecado mortal. Y... Mayorga tornó a repetir y dijo que si fuera con monja o con
casada, o con doncella virgen, que lo tuviera por pecado, pero que echándose con
una mujer de por ahí, que no lo tenía por pecado mortal; y... Álvarez se lo repre-
hendió y le dijo que mirase lo que decía, que si lo supiesen los señores inquisido-
res, que le darían doscientos azotes. Y entonces..., Mayorga se reportó y dijo que
no hay que decir, que pecado mortal es...”9.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna436

––––––––––––––––––––
9 AHN (Archivo Histórico Nacional),  INQ (Inquisición), leg. 73, exp. 8.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
10 Cardaillac, L. ed.: Les morisques et l ’Inquisition, París, 1990, pp. 151-187.
11 Monter, W.: Frontiers of heresy. The Spanish inquisition from Basque lands to Sicily, Cambridge, Cam-

bridge, 1990, pp. 105-124; Kamen, H.: Cambio cultural en la sociedad del siglo de oro. Cataluña y Castilla, siglos
XVI-XVII, Madrid, 1998 (1993), pp. 149-207, sobre el poco enraizamiento de la Inquisición en Cataluña.
Muntaner, M.L./Pérez, L./M. Colom: El tribunal de la Inquisición en Mallorca. Relaciones de causas de fe, 1578-
1806, Palma de Mallorca, 1986, sobre Baleares.

Los papeles del Santo Oficio de la segunda mitad del siglo XVI están
llenos de relatos de este tipo, ya que lo que había dicho Mayorga se había
vuelto delito de Inquisición. Equivalía, de hecho, a oponerse frontalmente a
la doctrina de la Iglesia, que afirmaba que toda relación sexual entre personas
de sexo opuesto fuera de legítimo matrimonio era pecado mortal. A decir la
verdad, la doctrina de la Iglesia no había sido siempre tan tanjante: durante
largo tiempo, no faltaron teólogos para afirmar que la simple fornicación, el
acto sexual fuera de matrimonio sin los agravantes de incesto, de violencia o
de matrimonio previo de una de las partes, se podía considerar como pecado
venial. A principios del siglo XVI, sin embargo, la situación se había decanta-
do: era oficialmente pecado mortal. A partir de 1560, las inquisiciones de
Castilla lanzaron una verdadera campaña sobre el tema, y llegaron a abrir un
apartado especial para este tipo de causas en sus informes al Consejo. Las in-
quisiciones de Aragón se implicaron menos: los tribunales de Valencia y de
Zaragoza tenían demasiado que hacer con los moriscos10, los de Cataluña y
de Baleares no se atrevieron a llevar demasiado lejos una campaña que resultó
impopular11. Véase la cronología de la represión en Toledo según el cuadro
que se muestra en la página siguiente.

Sólo se trata aquí de las “causas formales”, las que se llevaron a cabo
conforme al procedimiento inquisitorial clásico, con prisión del reo, audien-
cias secretas y todas las formalidades del derecho, las que la documentación
permite conocer mejor. La probable presencia de causas de simple formica-
ción entre las “causas informales”, en las que los inquisidores se limitaban a
reprehender oralmente a un reo quien, la mayoría de las veces, se había pre-
sentado “espontáneamente” a delatarse se nos escapa sin duda para siempre
jamás. Los datos disponibles en los demás tribunales castellanos confirman
este ritmo: casi inexistencia del delito antes de 1560, auge brutal, máximo al-
rededor de 1580 en que constituye por sí solo una parte notable de la activi-
dad del tribunal, caida progresiva a continuación, hasta casi desaparecer otra
vez al empezar el segundo tercio del siglo XVII.

la sexualidad ante la inquisición 437

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


La Inquisición no actuó sola. Múltiples menciones aisladas en las cau-
sas de fe muestran que el tema fue objeto de una intensa predicación por par-
te del clero. La inquisición de Toledo llegó a coordinar una campaña entre los
curas de su distrito. Franciso Farfán, un canónigo de Salamanca, publicó un
mamotreto sobre el tema, en castellano para facilitar su comprensión13. Los
manuales de confesores se encargaron de dejar, a su nivel, la cosa bien clara14. 

La tarea era ingente. A juzgar por los procesos, especialmente por el
análisis de la reacciones de los testigos, parace claro que a mediados del siglo
XVI la gran mayoría de la población masculina castellana no sabía, ni quería

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna438

Inquisición de Toledo. Causas formales por simple fornicación12

Fecha Causas formales N° total causas % actividad total
simp. fornic. de fe formales

1556-1560 0 298 0%
1561-1565 36 317 11,4%
1566-1570 90 370 24,3%
1571-1575 56 285 19,7%
1576-1580 60 167 35,9%
1581-1585 66 199 33,1%
1586-1590 55 158 34,8%
1591-1595 18 174 10,3%
1596-1600 20 186 10,8%
1601-1605 30 122 24,6%
1606-1610 19 176 10,8%
1611-1615 28 130 21,6%
1616-1620 5 138 3,6%
1621-1625 6 156 3,8%
1626-1630 3 80 3,8%
1631-1635 5 178 2,8%
1636-1640 1 108 0,9%

––––––––––––––––––––
12 Elaboración propia, a partir de las realaciones de causas, conservadas fundamentalmente para este

período en AHN, INQ, leg. 2072; leg. 2105 y leg. 2106.
13 Farfán, F.: Tres libros contra el pecado de la simple fornicación, donde se averigua que la torpeza entre sol-

teros es pecado mortal, según ley divina, natural y humana, y se responde a los engaños de los que dicen que no es pecado...
Salamanca, 1585, 984 pp. además de la  introducción y notas.

14 Azpilcueta, M. de: Manual de confesores y penitentes... Valladolid, 1570, p. 158.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
15 Alusión directa a la misión que Dios dio al hombre en el Génesis: “Creced y multiplicad...”
16 Sobre este último rasgo cultural: Trexler, R.C.: “La prostitution florentine au XVe siècle: patronages

et clientèles”, Annales Economie Sociétés Civilisations, XXXVI, 6-12/1981, pp. 983-1015.
17 Especialmente Isidoro de San Vicente, en su famosa guía manuscrita, texto casi oficial, en el aparta-

do “Simple fornicación” (AHN, INQ, lib. 1245).

saber, que la simple fornicación era pecado mortal. No se trataba de ninguna
defensa del amor libre. Mayorga lo deja bien claro: establece una lista de mu-
jeres a las que puede acceder, y otra de mujeres intocables. Unas historietas
míticas justifican la práctica civil, al relacionarla directamente con Cristo,
fuente de toda legitimidad moral en aquel entonces. La más famosa es la de
San Pedro. Saliendo un día Cristo de una fonda, no le sigue San Pedro. Se
preguntan los apóstoles donde está. Cristo, que todo lo sabe, baja a la bodega,
y le encuentra a solas con una criada. “¿Que haces, Pedro?” – “Señor, multipli-
co15” –”Haz, y vente”. La existencia de casas de prostitución oficialmente re-
conocidas parece confirmar la existencia de una clase de mujeres asequibles, y
algunos incluso aducen el antiguo argumento tan difundido a finales de la
Edad media, según el cual la presencia de tales mujeres era la mejor garantía
contra la homosexualidad, crimen considerado como mucho peor16.

Esta clasificación, ampliamente acceptada –Mayorga es un caso entre
muchos– no concuerda con la posición de la Iglesia sobre el tema. En el con-
texto de la potenciación del concepto eclesiástico del matrimonio que sigue al
Concilio de Trento –la coincidencia de fechas entre la campaña inquisitorial y
la terminación de este es perfecta– parece a la jerarquía imprescindible resol-
ver esta fractura. Las sentencias inquisitoriales, en un primer momento, son
duras: se busca la publicidad; el reo comparece en auto de fe, donde abjura de
levi, en compañía de heréticos formales, tales judaizantes, protestantes y ma-
hometizantes. Los inquisidores no imaginaban que gente como Mayorga
fueran heréticos de verdad: lo dijeron ellos mismos en tratados de uso inter-
no17. Pero tenían claro el valor propagandístico de las sentencias inquisitoria-
les. Nunca afirmaron explícitamente en público la herejía de los condenados,
y un entendido, al oir sus sentencia, entendía sin dificultades que no eran
condenas por herejía formal; pero el solo hecho de salir al auto entre herejes
bastaba para convencer al pueblo llano, por un efecto de comunicación no
verbal, de que sí era herejía. La Inquisición mobilizaba así, en pro de una
campaña tridentina, el poder que había acumulado en los años inmediata-
mente anteriores en su combate contra los judaizantes, contra los moriscos y

la sexualidad ante la inquisición 439

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


sobre todo contra los protestantes. En ellos, había estado en perfecta sintonía
con la mayoría de su pueblo. Había adquirido entonces un gran prestigio al
exaltar el sentido de la comunidad cristiana vieja, única portadora de la fe ver-
dadera, frente al otro, al forastero, siempre rechazado por impuro18. Ahora
bien, las mismas técnicas que habían servido para atraer a la multitud, servían
para designar, dentro de la comunidad cristiana vieja, a otros, tan impuros co-
mo los anteriores; impuros por creer lo mismo que creían muchos de los es-
pectadores. La lección tuvo que ser dura.

A decir verdad, el convencer al público en el punto de la simple forni-
cación sólo fue uno de los objetivos de la operación. Hubo otros, más de fon-
do. Farfán lo indica, al pasar pronto de las relaciones sexuales al tema del co-
nocimiento necesario de la doctrina oficial de la Iglesia por los fieles:

“Así, el cristiano vulgar, si no hubiera jamás oído que la fornicación simple es pe-
cado mortal, pudiera en alguna manera excusarse de culpa. Pero oyendo como oye
cada día lo que en reprobación suya dice la Escritura y declaran los santos, y cla-
man los predicadores, y enseña la Iglesia, y castiga el Santo Oficio, ¿cómo puede
pretender ignorancia? ¿cómo puede haber cristiano, por más agreste e indoctrina-
do [sin doctrina, ignorante] que sea, que no haya oído a sus padres, o a sus próxi-
mos en conversación, a los predicadores en el sermón, o a los sacerdotes en la con-
fesión o, finalmente, a los inquisidores en los autos públicos de la fe, la deformidad
y malicia de este pecado... Está obligado el plebeyo a saber abierta y distintamente
de derecho divino la oración del Pater Noster, y los principales misterios de nues-
tra fe... como son los artículos de la fe que se contienen en el Credo... Destos mis-
terios y de otros desta manera, no puede ningún fiel cristiano (por rudo e indisci-
plinado [sin educación] que sea) alegar ni pretender ignorancia que le excuse de
culpa. Porque como dice Atanasio en su Símbolo, ésta es la fe católica, la cual el
que no creyere fiel y firmemente no se podrá salvar. Y nuestro Maestro [Cristo di-
ce]: ‘El que no creyere será condenado’”19.

En este contexto, la campaña contra la simple fornicación aparece, en sus
fundamentos, orientada a convencer a los fieles de la superioridad jerárquica del
clero. El es quién decide. El pueblo, a acatar y callar. Lo que está en juego es la
determinación de quién tiene el magisterio moral. Es una perspectiva mucho
más amplia que el estrecho marco de un punto aislado de doctrina moral.

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna440

––––––––––––––––––––
18 Bennassar, B. dir.: L’Inquisition espagnole, XVe-XIXe siècle, París, 1979.
19 Farfán, F. de: Op. cit. pp. 780-781.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
20 Sobre la simple fornicación, entre una abundante producción: Dedieu, J.P.: L’administration de la foi.

L’inquisition de Tolède (XVIe-XVIIIe siècle), Madrid, 2a ed., 1989, pp. 137-145, 147-149, 278-279, 299-302;
Millar Carvacho, R.: “Represión y catequesis. Los casos de blasfemia y simple fornicación”, Millar Carvacho,
R.: Inquisición y sociedad en el Virreinato peruano. Estudios sobre el tribunal de la Inquisición de Lima, Santiago de
Chile, 1997, pp. 264-301; en último lugar: Schwartz, S.B.: “Pecar en las colonias. Mentalidades populares, In-
quisición y actitudes hacia la fornicación simple en España, Portugal y las colonias americanas”, Cuadernos de
historia moderna, 1997, pp. 51-67 y Saint-Saens, A.: “The demand for pleasure: “It is not sin!”. Making love ac-
cording to the Spaniards in Early Modern Spain”, Saint Saens, A. ed., Sex and Love in Golden Age Spain, N. Or-
leans, 1999, pp. 11-26, que insiste sobre la dimensión meramente sexual del asunto.

¿Se cumplieron los objetivos? Parace claro que la acceptación externa,
del caracter pecaminoso de las relaciones sexuales extramatrimoniales, se vol-
vió pronto general. Pasados los quince o veinte primeros años, los reos son ca-
da vez más marginados sociales, los testigos reaccionan con más vigor y una-
nimidad cuando se comete el delito. Más allá, no estamos en condiciones de
concluir. Habría que profundizar para saber si el público aceptó en el foro in-
terno que la simple fornicación era un pecado mortal; y más todavía para eva-
luar el papel que se le concedió a la jerarquía eclesiástica como referente en
materia moral y comportamental. Son temas complejos, que desbordan la do-
cumentación limitada que ponemos aquí en juego y que nunca han sido re-
suelto de forma satisfactoria. Lo que sí parece claro, es que la Inquisición vol-
vió a perder en la operación, a los ojos de un público cristiano viejo, parte del
prestigio y de la legitimidad, que había acumulado anteriormente. En los
años 1580, los inquisidores de Toledo se quejan de una creciente reticencia de
los testigos y denunciadores, y efectivamente baja el flujo de información que
llega al tribunal. Al atacar a los cristianos viejos, la Inquisición estaba destru-
yendo la base misma de su poder y de su eficacia20.

II. La persecución de los hechos

La defensa del matrimonio.

1. El contexto: ¿quién tiene autoridad sobre el matrimonio?

El matrimonio sigue contando, y contaba entonces más que hoy si ca-
be, entre las decisiones más importantes y que más intereses movían de las
que podía tomar un individuo; especialmente si pertenecía a la élite social, por
ser el instrumento fundamental del que disponía para conformar los grupos
familiares extensos que servían de marco y de referencia a su acción social21.

la sexualidad ante la inquisición 441

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Por esta misma importancia, el matrimonio fue siempre un lugar de enfrenta-
miento entre conceptos civiles y eclesiásticos, como ya lo mencionamos, lu-
chando la Iglesia por imponer su control sobre una institución clave, esfor-
zándose los poderes laicos por eliminar a la Iglesia, bien por ideología (desde
fines del siglo XVIII), bien para salvaguardar prácticas matrimoniales confor-
mes a los intereses familiares frente a la imposición por el clero de principios
contrarios a ellos, como veremos a continuación. De la Edad media, en que
empezó la Iglesia a conquistar un campo que pocos consideraban como su-
yo22, hasta mediados del siglo XX23, pasando por el siglo XVIII24, en toda Eu-
ropa, la institución eclesiástica tuvo que luchar tanto en el plano de los princi-
pios como en el de los ritos25 para imponer su visión.

El Concilio de Trento fue un momento especialmente importante en
este combate. La doctrina de la Iglesia, tal como se reafirma en Trento, sin va-
riaciones fundamentales en relación con lo anterior, se puede sintetizar en los
puntos siguientes: a) superioridad de principios del celibato casto sobre el
matrimonio, en clara defensa de la posición del clero que, entre los católicos,
no se podía casar; b) indisolubilidad del matrimonio, sino por la muerte de
uno de los contrayentes, prohibiéndose absolutamente el divorcio, c) unicidad
del matrimonio, prohibiéndose absolutamente la poligamía y la poliandría; d)
definición del matrimonio como un sacramento, es decir como algo superior
a la esfera de los convenios humanos que implica directamente la esfera sa-
grada; e) definición del matrimonio como producto exclusivo del intercambio
libre del libre consentimiento de los dos contrayentes, siendo ellos quienes se
dan reciprocamente el sacramento.

El primero y el penúltimo punto crearon problemas con la mayoría de
los protestantes, debate que no viene al caso aquí. Los demás los crearon, agu-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna442

––––––––––––––––––––
21 Dedieu, J.P.: “Familia y alianza. La alta administración española del siglo XVIII”, en Castellano, J.L.

dir. Administración y poder en la España del Antiguo Régimen, Granada, 1996, pp. 47-76 y “Familles, majorats, ré-
seaux de pouvoir. Extrémadure, XVe-XVIIIe siècles”, en Dedieu, J.P.; Castellano, J.L. (eds.): Réseaux, familles et
pouvoirs dans le monde ibérique à la fin de l’Ancien Régime, París, 1998, pp. 111-145.

22 Duby, G.: Le chevalier, la femme et le prêtre, París, 1981, 312 p.
23 Recordaremos a los lectores más jóvenes las polémicas que acompañaron la introducción del matri-

monio civil en España durante el proceso de democratización que siguió la muerte de Franco.
24 Fernández Pérez, P.: “El declinar del patriarcalismo en España. Estado y familia en la transición del

Antiguo Régimen a la edad contemporánea”, Casey, J.; Hernández, J. (eds.): Familia, parentesco, linaje, Murcia,
1997, pp. 370-393.

25 Burguière, A.: “Le rituel du mariage. Pratiques ecclésiastiques et pratiques populaires (XVIe-
XVIIIe siècles)”, Annales Economie Sociétés Civilisations, 1978.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
26 Los textos del Concilio de Trento en: López de Ayala, I.: El sacrosanto y ecuménico concilio de Trento

traducido al idioma castellano... Madrid, 1785.
27 AHN,  INQ, leg. 2105, exp. 48.

dos, con la sociedad civil, especialmente el último, que iba directamente en
contra de la voluntad de las familias de decidir el destino vital de sus miem-
bros. Se llegó a un compromiso que salvaguardaba el principio, pero imponía
para la validez del intercambio de los consentimientos condiciones de publi-
cidad que volvían fácil la intervención del grupo familiar26.Con este compro-
miso, la Iglesia consiguió asentar firmemente su jurisdicción sobre la esfera
matrimonial, reservando, entre otras cosas, a sus tribunales las “causas matri-
moniales” y declarando imprescindible la presencia de un sacerdote debida-
mente habilitado para hacer válido el sacramento. Consiguió mobilizar el
conjunto de las jurisdicciones existentes en defensa de sus posiciones. Entre
ellas, la Inquisición.

2. El matrimonio: la acción inquisitorial

La jurisdicción inquisitorial se manifiesta en primer lugar por la perse-
cución de un delito poco conocido, el de “estados”. Consiste en afirmar que
“el estado de casado es tan bueno [o mejor] que el de soltero”. Equivale a po-
ner en duda, concientemente o no, la superioridad del celibato eclesiástico co-
mo modelo de vida. Algunos no dudan en añadir “que el estado de los casa-
dos, lo ordenó Dios [en el Génesis, cuando creó a la mujer para que el hombre
no estuviera solo], y las ordenes [religiosas] fueron ordenadas por los santos, y
que tenían mejor aparejo de salvarse los casados que los clérigos y frailes”27.
La cronología de la persecución inquisitorial, las penas, la finalidad misma de
la campaña son muy similares a la simple fornicación, en tono menor: unas
decenas de procesos en Toledo frente a unos centenares. Los documentos ge-
nerados resultan muy interesantes para darse cuenta de la fuerza de las resis-
tencias que encontró el modelo clerical de Iglesia que se implantaba entonces:
tocamos allí las raíces del anticlericalismo español, que fue tan virulento co-
mo el sentido de sumisión piadosa a los mandamientos de la Iglesia que tanto
impresionaba a los extranjeros.

La bigamía no era tradicionalmente delito de Inquisición. Los manua-
les de práctica medievales ni la mencionan. En 1486 la Inquisición de Zara-
goza quema a un tal Denis Guinot por ello. Parece probable que la bigamía

la sexualidad ante la inquisición 443

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


no fue en este caso sino un subproducto o un indicio, del judaismo, acusación
fundamental que llevó al reo a la hoguera. Dos años más tarde, la misma In-
quisición aragonesa nos proporciona el primer caso claro de bígamo procesa-
do por tal razón ante los tribunales de la Inquisición española. Pronto apare-
cen otros en las Inquisiciones aragonesas28. Los tribunales de Castilla no si-
guen este ejemplo hasta alrededor de 1530. Toledo, una vez más, da una bue-
na idea de la evolución general:

Inquisición de Toledo - Procesos de fe formales por bigamía29

Fecha Causas formales % de la actividad
de bigamía

1531-1560 185 9,4%
1561-1620 131 5,4%
1621-1700 92 4,9%
1701-1820 36 8,7%

Hay que añadir a estas cifras un número importante de causas informa-
les, que en su mayoría no dejaron rasgo alguno en la documentación, pero
que, a juzgar por los fragmentos conservados, fueron cuantiosas.

La gran mayoría de los reos eran varones, casi siempre inmigrantes. Al
principio, ante de la publicación de los decretos del Concilio, se encuentran
también casos de jóvenes casados en secreto de forma más o menos regular,
que luego se volvían a casar con la esposa que les daban sus padres, sin atre-
verse a revelar el compromiso anterior. Las mujeres expedientadas parecen
haber actuado en muchos casos de buena fe: abandonadas por un marido au-
sente, sin noticias desde hacía tiempo, lo creían sinceramente muerto, por lo
menos a todos los efectos prácticos. Les era necesario un varón para proteger-
las y alimentarlas: era éste un rasgo social fundamental. De ahí el nuevo ma-
trimonio.

No creía nadie que, salvo casos excepcionales, los bígamos corrientes
fueran herejes. Los persiguía la Inquisición en virtud del principio que le da-
ba jurisdicción no sólo sobre la herejía, sino sobre todo lo que podía ser indi-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna444

––––––––––––––––––––
28 Lea, H.Ch.: A History of the Inquisition of Spain, N. York, 1966 (1905-1906), t. IV, p. 316.
29 Dedieu, J.P.:  L’administration... op. cit. p. 240.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
30 Novísima Recopilación, lib. XII, tít. XXVIII, leyes 8 y 9.
31 Vainfas, R.: Trópico dos pecados. Moral, sexualidad e Inquisição no Brasil, Río de Janeiro, 1989; Sánchez

Rubio, R./I. Testón Núñez: El hilo que une. Las relaciones epistolares en el viejo y el nuevo mundo, Mérida, 1999,
693 pp. obra ésa en que se publica una colección de cartas privadas sacadas de los archivos de la Inquisición de
Méjico, muchas de ellas directamente relacionadas con casos de bigamia; Boyer, R.E.: Lives of the Bigamists.
Marriage, Family and Community in Colonial Mexico, Albuquerque, 1995, 340 pp. obra en que se describen las
redes por las cuales circulaba la información en Nueva España y como llegaba al tribunal (pp. 167-217).

cio de herejía, siendo precisamente su tarea determinar si lo era o no. Este
mismo principio justificaba juridicamente la persecución de la simple forni-
cación. El interés del tribunal por estos casos se debe a la necesidad de ali-
mentar una maquinaria judicial que, hasta 1560, vivía casi exclusivamente de
multas y confiscaciones. Se debe al interés creciente de la Iglesia por tales he-
chos. Se debe, por fin, a una verdadera preocupación del Estado, que endure-
ce progresivamente las penas: cinco años de galera en 1548 (anteriormente
cinco años de exilio), diez años en 156630. Por su red amplia de tribunales lo-
cales centralizados, en una época que se caracteriza por el fraccionamiento y
la competencia de las jurisdicciones territoriales, el Santo Oficio era especial-
mente efectivo a la hora de perseguir un delito en el que era alta la movilidad
de los delincuentes. Los archivos de las Inquisiciones americanas, o las visitas
de las Inquisición portuguesa al Brasil, dan testimonio de su capacidad, alta
en el contexto de la época, para dominar el espacio y coger en sus redes un
material humano especialmente volátil31. La Inquisición, en todo caso, no tu-
vo nunca el monopolio en tales causas, a pesar de sus pretensiones. Se en-
cuentran en los procesos múltiples alusiones a la actividad de otras jurisdic-
ciones. Remitía además sistematicamente los culpables al tribunal episcopal
correspondiente para que éste determinara cual de los varios matrimonios era
verdadero.

El declive de los casos después de 1560 se debe sin duda al endureci-
miento de los controles eclesiásticos previos al matrimonio, que hacen más
difícil el delito. Es muy notable que el número de procesos se mantiene relati-
vamente alto frente al declinar general de la actividad del tribunal en el siglo
XVIII. La Inquisición terminó perdiendo, sin embargo, sus posiciones en el
campo bien antes de su abolición. En 1770, Carlos III reafirma el papel de la
jurisdicción secular en la materia. En 1777, ante las protestas de los jueces
eclesiásticos, concreta más su posición. Declara el delito de triple jurisdicción:
secular, en cuanto a la ruptura del contrato; eclesiástico, en cuanto al vínculo;
inquisitorial, en cuanto a posibles creencias sobre la licitud del acto, lo que

la sexualidad ante la inquisición 445

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


equivalía a aniquilar la jurisdicción del Santo Oficio sobre el mismo, al dejar-
le la parte que menos implicaciones sociales tenía32.

La solicitación en confesión

La confesión auricular, en la que un pecador confiesa sus faltas a un
miembro del clero especialmente comisionado para ello, es un punto clave en
el concepto pastoral de la Contrarreforma. Lo es simbólicamente, por haber
sido masivamente y unánimemente atacada por los protestantes; por marcar
físicamente una jerarquía entre confesor y penitente. Lo es prácticamente, por
la relación íntima que establece entre ambos, que no sufre secreto alguno, que
permite al primero influenciar en profundidad las actitudes del penitente en
los temas más personales; por la intensidad de los resortes sicológicos que
mueve; y por hacer coincidir, en un mismo instante los dos términos del bino-
mio sobre el que descansa la pastoral católica del momento33: el miedo y la
salvación, la culpa y el perdón, el sentimiento de la indignidad y la exaltación
de renacer a la pureza recuperada. Era para el creyente, al fin y al cabo, un
momento de intimidad con Dios. Constituía además un instrumento de difu-
sión de ideas y conocimientos sin par, al proporcionar de forma sistemática
entrevistas personales al difusor del mensaje de la jerarquía con el receptor, y
un instrumento de control al dar la posibilidad de un examen individual y re-
currente de la asimilación del mensaje.

Practicada con frecuencia, con el nombre de “dirección espiritual”, se
volvió una herramienta clave para fomentar el progreso espiritual en los gru-
pos que perseguían la santidad de la vida perfecta34. Hacia la masa, el Conci-
lio de Trento, y más aún los sínodos diocesanos posteriores, desarrollaron una
reglamentación compleja para maximizar su eficacia, sin desbordar las posibi-
lidades de atención del clero. Se reafirmó la obligatoriedad de su práctica
anual, y se tomaron medidas de control, a base de listados sistemáticos y no-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna446

––––––––––––––––––––
32 Novísima Recopilación, lib. XII, tít. XXVIII, ley. 10, y nota 1. Sobre la bigamia en un marco inquisito-

rial, entre otros: Gacto, E.: “El delito de bigamia y la inquisición española”, Anuario de historia del derecho español,
LVII, pp. 465-492, con un excelente análisis de los aspectos legales; Hernández Bermejo, M./M. Testón Núñez:
“La sexualidad prohibida y el tribunal de la Inquisición de Llerena”, Revista de Estudios Extremeños, 1988, XLIV,
pp. 623-660, buena monografía sobre un tribunal concreto que también trata de la simple fornicación.

33 Delumeau, J.: Le péché et la peur. La culpabilisation en Occident (XIIIe-XVIIIe siècles), París, 1983, pp.
741; Delumeau, J.: Rassurer et protéger. Le sentiment de sécurité dans l’Occident d’autrefois, París, 1989.

34 Poutrin, I.: Le voile et la plume. Autobiographie et sainteté féminine dans l’Espagne moderne, Madrid,
1995.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
35 Esta es una de las enseñanzas fundamentales de los procesos inquisitoriales sobre el tema: la reticen-

cia de las mujeres implicadas en tales actos a delatar o testificar es uno de los obstáculos más notables a la efica-
cia expresiva. 

minativos de habitantes y de certificados de cumplimiento (las “cédulas de
confesión”) para hacer efectivo el cumplimiento. Para desarrollar todas sus
potencialidades y ensalzar el carácter excepcional y sagrado que le daba su
fuerza, la confesión tenía que concentrar la relación entre el confesor y el pe-
nitente en la transmisión del mensaje, eliminando del mismo todos los ele-
mentos parásitos derivados de relaciones que no fueran las estrictamente ne-
cesarias a la circulación del mismo. El usar la confesión para fines distintas de
las estrictamente sacramentales se categorizó como falta gravísima de parte
del confesor. Y más todavía si los fines perseguidos eran “pecaminosos”, es de-
cir directamente contrarios al mensaje que la Iglesia se proponía transmitir.

Especial importancia se dio a las relaciones parásitas de naturaleza se-
xual. La proximidad física de la penitente con el confesor, la intensidad de la
relación, la materia misma de muchas confesiones, hacían de la confesión un
paso especialmente peligroso en este sentido. Es imposible tener una idea, si-
quiera aproximada, de la frecuencia de tales desviaciones, que a ninguna de las
partes implicadas le importaba divulgar35. La Iglesia arbitró mecanismos dis-
ciplinarios internos para hacer frente al problema. Los obispos, únicos habili-
tados a dar a los sacerdotes de su diócesis, fueran seculares o regulares, licen-
cias para confesar, eran quienes se encargaban, en un principio, de perseguir a
los culpables de “solicitación a actos torpes” en o próximamente a la confe-
sión. La necesidad de la discreción, para no desprestigiar el sacramento; la
conciencia aguda de la flaqueza humana entre colegas; el espíritu de cuerpo;
las múltiples jurisdicciones que compartimentaban el ámbito de la jurisdic-
ción eclesiástica, parecen haber restado algo de eficacia a su acción.

En 1561, el Papa traspasaba en España la jurisdicción sobre el tema a la
Inquisición. Ofrecía ella muchas ventajas: carácter clerical de sus ministros
principales, su pertenencia a la esfera de las jurisdicciones eclesiásticas, el se-
creto, su jurisdicción universal sobre el clero entero –menos los propios obis-
pos–, su prestigio deterrente entonces en su apogeo, su experiencia en suscitar
denuncias y confesiones en temas sensibles, facilidades a la hora de probar ju-
dicialmente un delito que no dejaba huellas materiales y en el que el número
de testigos estaba a la fuerza reducido; la mentalización probable de sus minis-
tros, escogidos entre la élite del clero; y sobre todo cierta distancia hacia el cle-

la sexualidad ante la inquisición 447

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ro dedicado a la pastoral que hacía más fácil sanciones duras. De hecho, algu-
nos tribunales por lo menos habían emprendido por su cuenta la conquista de
esta nueva provincia y se notan algunos casos anteriores a las decisiones ponti-
ficias. Veamos la curva de la represión en el caso de Toledo, el único en el que
estamos en condiciones de dar cifras globales para los tres siglos y medio que
abarca la historia del tribunal. Todo indica que la evolución es representativa
del conjunto36. Coincide razonablemente con las conclusiones de Adelina Sa-
rrión, que determina dos períodos principales de represión, a finales del siglo
XVI y a principios del XVIII, separados por una época de mayor relajación37.

Inquisición de Toledo. Causas formales por solicitación en confesión.

Fecha Número de causas % del total de las 
causas formales

1531-1560 6 0,3%
1561-1620 62 2,6%
1621-1700 57 3,0%
1701-1820 57 13,7%

Los números no son tan altos. Declinan con el tiempo, lo que puede
deberse a una mejor calidad del clero; o a una evolución de la política del tri-
bunal. Los procesos por solicitación presentan en efecto una serie de rasgos
particulares. Todos los acusados son varones, miembros del clero y maduros
de edad: sólo se persiguen los confesores, nunca sus penitentes, aún en los ca-
sos en los que contribuyeron lo suyo al desliz. En cuanto a la pertenencia al
clero regular y secular, o a las distintas ordenes regulares, el grupo de los reos
parece bastante representativo de los que podemos imaginar que fue el cuerpo
de los confesores. Las penas, en las causas formales en las que se considera de-
mostrado el delito, nunca son públicas –para no desprestigiar al clero–; casi
siempre se aplican en presencia de un grupo reducido de confesores especial-
mente llamados para ello, para difundir el mensaje que conlleva el ejemplo en
la población directamente interesada. Implican fuertes penitencias espiritua-
les, un tiempo más o menos largo de reclusión en un convento, una interdic-
ción definitiva o temporal de confesar, y una abjuración de levi. Parece que

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna448

––––––––––––––––––––
36 Dedieu, J.P.: L’administration... op. cit. p. 240.
37 Sarrión Mora, A.:  Sexualidad y confesión. La solicitación antes el tribunal del Santo Oficio (siglos XVI-

XIX), Madrid, 1994, 402 pp. (p. 375).

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
38 Sarrión Mora, A.: Sexualidad... op. cit. p. 376.
39 AHN, INQ, leg. 2105, exp. 60: relaciones de causas de la visita de Talavera de la Reina de 1583.
40 El tema ha preocupado a muchos historiadores, pero pocos estudios son verdaderamente de fiar.

LEA, H.Ch.: Historia de la Inquisición española, trad. esp. Madrid, 1983 (1905), que trata el tema en varios apar-
tados, sigue siendo útil, por haber sido el autor, aparte de sus estudios sobre la Inquisición, uno de los mejores
historiadores de la confesión católica. Alejandre, J.A.: El veneno de Dios. La inquisición de Sevilla ante el delito de
solicitación en confesión, Madrid, 1994, p. 243 , vale sobre todo por el estudios de los tratadistas morales y de los
juristas; Millar Carvacho, R.: “El delito de solicitación en el Santo Oficio de Lima, 1996”,  Millar Carvacho, R.
ed. Inquisición y sociedad en el Virreinato peruano. Estudios sobre el tribunal de la Inquisición de Lima, Santiago de
Chile, 1998, p. 303-366, constituye una buen estudio de caso. Sarrión Mora, A.: Sexualidad... op. cit. además del
barrido global que hace al conjunto de los tribunales y de las épocas interesadas, introduce en el estudio del de-
lito una variante nueva al manifestar un interés especial hacia las mujeres implicadas; Haliczer, S.H.: Sexuality
in the confessional: a sacrament profaned, N. York, 1995, sigue siendo una excelente síntesis.

41 Boswell, J.: Christianisme, tolérance et homosexualité. Les homosexuels en Europe occidentale des débuts de
l’ére chrétienne au XVIe siècle, trad. fr. París, 1985 (1980), p. 521

después de un primer momento de dureza, en la segunda mitad del siglo XVI,
la actitud de los inquisidores evolucionó hacia una mayor blandura, dándose
incluso un notable porcentaje de casos en los que renuncian a su propia juris-
dicción y pasan los expedientes a los tribunales eclesiásticos para el castigo de
los reos, como si la tarea que les estaba encomendada les molestase38.

Pero todo ello no es sino una parte de la realidad. En materia de solici-
tación, varios elementos dejan sospechar que los inquisidores recibieron mu-
chas confesiones espontáneas, cuyos autores procesaron “informalmente”, sin
abrir expediente siquiera, en la sala del tribunal, limitándose a una reprehen-
sión privada y a una fuerte penitencia39, posiblemente también a una inter-
vención cerca del obispo para que no se renovara la licencia de confesar del
interesado. No conocemos, ni conoceremos nunca, el número de implicados
en este sistema paralelo. A fin de cuenta, no importan tanto aquí las estadísti-
cas. Aún completas, no reflejarían sino una parte de una práctica en la que el
“número negro” de hechos cometidos que no llegaron nunca a los oidos de la
autoridad judicial tenía que ser especialmente alto; ni tampoco dirían gran
cosa de la evolución de la política inquisitorial en un campo en que la estabi-
lidad del número de casos en una época en que por otra parte decae la activi-
dad de la Inquisición marca cierto enquilosamiento40.

Crimenes contra natura: homosexualidad y bestialidad

La homosexualidad, tal vez después de un período, sino de tolerancia41,
por lo menos de relativa acceptación social, se vuelve un tema candente en
España a fines de la Edad Media. Viajeros y crónicas dan testimonio de varias

la sexualidad ante la inquisición 449

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ejecuciones42. Es la época en que se pone a punto la legislación sobre el tema
en Castilla. Las Partidas preveían la muerte, sin otras precisiones. En 1497,
dos pragmáticas reales, publicadas con pocos días de diferencia, establecen la
pena del fuego y la confiscación de los bienes para la homosexualidad y la bes-
tialidad (relaciones sexuales entre un hombre y un animal), así como para los
actos “próximos a ellas”, lo que permitía condenar a las personas cogidas en
situaciones que no dejaban lugar a dudas, aunque no se pudiera demostrar
que se hubiera producido materialmente una copula perfecta. Al mismo
tiempo, se establecía para aquel delito un régimen de prueba similar al que
servía para la herejía: podían testificar testigos normalmente invalidados por
su corta edad o sus conexiones familiares con el reo, o por características de
pobreza y bajo estatus social que habitualmente reducían drásticamente su
peso; se podía recurrir al tormento, aunque el reo fuera noble, es decir nor-
malmente exento. En 1592, Felipe II establecía que bastaban tres testigos “no
contestes”, es decir diciendo de casos distintos, absolutamente de fiar por otra
parte, para condenar; lo que alejaba más todavía el delito del universo jurídico
común, en el que una regla fundamental quería que no se pudiera condenar a
nadie sin tener por lo menos dos testigos “contestes”43.

Homosexualidad y bestialidad van estrechamente unidas en estos tex-
tos, bajo el lema de “crímenes contra natura”. La legislación secular asume
aquí las categorías de la moral escolástica que coloca ambos “pecados” en un
mismo apartado de conductas sexuales no ordenadas a su fin propio –por lo
menos los fines que definen los autores eclesiásticos que elaboraron estas teo-
ría–, es decir, la reproducción. Pero dentro de este vasto apartado, en confor-
midad, por otra parte, con el sentir mayoritario de la sociedad, los juristas dis-
tinguen y criminalizan únicamente estos dos tipos de conducta, dejando de
lado otros que, teológicamente eran tan contra natura como ellos: la eyacula-
cón fuera del vaso natural y la masturbación, por ejemplo.

Homosexualidad y bestialidad, de todas formas, no fueron casos de In-
quisición en la Edad Media. Hasta 1524, los tribunales inquisitoriales espa-
ñoles no los persiguieron, sino accidentalmente, como agregados segundarios
a delitos de herejía formal. Su postura empezó a cambiar aquel año cuando, a

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna450

––––––––––––––––––––
42 Trexler, R.C.: Sex and conquest. Gendered violence, and the European conquest of the Americas, Cam-

bridge, 1995, pp. 38-63, especialmente p. 57
43 Tomás y Valiente, F.: “El crimen y pecado contra natura”, Obras completas, CEPC, Madrid, 1997

(1990), V, pp. 4123-4141.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
44 Monther, W.: Frontiers... op. cit. pp. 276-283. Sobre Galcerán de Borja y sus relaciones con la Inqui-

sición: Haliczerr, S.: Inquisition and society in the Kingdom of Valencia, 1478-1834, Berkeley, 1990, pp. 306-307.
45 Monter, W.: Frontiers... op. cit. pp. 286-287.
46 Monter, W.: Frontiers... op. cit. pp. 288-289; Henningsen y Contreras, “Fourty thoussand cases...”

raiz de una disputa jurisdiccional occurida en Aragón, la Inquisición obtuvo
del Papa el derecho de perseguir los crimenes contra natura “conforme a la ley
civil” en los paises de la Corona de Aragón. No se extendió nunca este permi-
so a la Corona de Castilla, ni mostró la Inquisición allí un interes especial en
ensanchar su jurisdicción en esta dirección. En la Corona de Aragón, no to-
dos los tribunales usaron el breve. Barcelona y Zaragoza llevaron a cabo, en
los decenios siguientes, procesos en número al parecer creciente, hasta hacer-
se notables estadísticamente en la actividad de estos tribunales a finales de los
años 1560. Valencia quedó durante largo tiempo fuera del juego, entrando en
el mismo sólo a principios de los años 1570, en parte por razones políticas,
ante la necesidad de procesar un miembro de la más granada aristocracia pro-
vincial, Galcerán de Borja, gran maestre de Montesa y fomentador de innu-
merables disturbios44. Los demás tribunales de la Corona de Aragón (Balea-
res, Cerdeña, Sicilia) no actuaron casi en este campo, dejando de lado esporá-
dicas acusaciones sin mayores consecuencias45.

El período entre 1570 y 1630 marca el apogeo de la represión, tanto de
la bestialidad como de la homosexualidad, en los tres tribunales continenta-
les, donde más se había asentado la tradición. Los ritmos varían algo del uno
al otro. Conjuntamente procesaron entonces a más de 1000 personas por lo
uno y lo otro, fundamentalmente por homosexualidad, siendo más represiva,
al parecer, la Inquisición de Zaragoza46.

En muchos aspectos los procesos diferían de las causas de fe normales.
No se indagaban aquí las creencias de los reos, sino los hechos, que se deter-
minaban de forma pormenorizada, con un detalle que hace penosa la lectura
de los expedientes. No se intentaba la conversión de los reos –estaba prohibi-
do prometerles una mayor indulgencia si confesaban, al revés de lo que se
practicaba en las causas de fe habituales–, sino el establecimiento de la mate-
rialidad del delito. Los nombres de los testigos no se disimulaban, sino que
incluso se llegó a organizar careos en los que el reo y sus acusadores se enfren-
taban cara a cara. Todo ello, en conformidad con las bulas pontificias, que im-
ponen del predominio de la norma civil en la materia, define una práctica ju-
dicial mucho más similar a la de los tribunales seculares de lo habitual en el

la sexualidad ante la inquisición 451

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Santo Oficio. La represión es dura: un 15 % de condenas a muerte en Valen-
cia, por lo menos, y cifras similares en los otros dos tribunales, lo que hace
probablemente de los delitos sexuales contra natura los más severamente re-
primidos, sobre todo si se tiene en cuenta, además, el altísimo porcentaje de
condenas a penas de galeras. En los procesos de bestialidad, el animal tiene
que ser ejecutado al mismo tiempo que el hombre, lo que muestra que lo que
está en juego es algo muy profundo, el sentimiento de una amenaza casi sa-
grada contra los fundamentos mismos de la sociedad humana, que va mucho
más allá de la pura represión social.

Sin embargo, en ambos delitos, la Inquisición se distingue por su be-
nignidad de las justicias seglares castellanas, que se muestran durísimas, en la
misma época, con cifras de ejecuciones que sólo en Madrid y en Sevilla, los
dos casos mejor conocidos, superan ampliamente el conjunto de las Inquisi-
ciones aragonesas47. En el otro extremo, las sentencias exculpatorias son tam-
bién especialmente numerosas. Por otra parte, los inquisidores no se limitan a
los extremos. Usan toda la gama de las posibilidades penales: también se dan
casos de reprimendas sencillas, de condenas a azotes, o al destierro, sin que
estemos siempre en condiciones de determinar las razones que movieron los
jueces a optar por tales decisiones. Los reos son todos varones, muchas veces
extranjeros –franceses, italianos, esclavos moros–; muchas veces marginales,
casi siempre lo eran los acusados en las causas de bestialidad –mendigos, in-
migrantes, pastores–, algo menos en las de homosexualidad, en las que apare-
cen también miembros del clero y de la nobleza. Muchos reos son jóvenes, in-
cluso muy jóvenes, factor que atenua notablemente la pena. La actitud de los
testigos en contra de los delincuentes es durísima en los casos de bestialidad;
mucho más blanda frente a la homosexualidad, resto sin duda de la antigua
tolerancia hacia tales comportamentos48. Después de 1630, las causas se vuel-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna452

––––––––––––––––––––
47 Monter, W.:  Frontiers... op. cit.  pp. 289-290.
48 Monter, W.: Frontiers.... pp. 292-296; Bennassar, B.: L’Inquisition espagnole, XVe-XVIe siècle, París,

1979, pp. 330-358; Carrasco, R.: Inquisición y represión sexual en Valencia. Historia de los sodomitas (1565-1785),
Barcelona, 1985; Carrasco, R.: “Lazarillo on a street corner. What the Picaresque novel did not say about fallen
boys”, Saint Saens, A. ed., Sex and Love... op. cit. pp. 57-70, los dos últimos con un estudio detenido de los com-
portamientos sexuales y del entorno social de la sodomía, aspectos que no podemos desarrollar aquí. Fernández,
A.: “La répression de l’homosexualité daux les tribunaux de la Couroune d’Aragon”, Cahiers du CRIAR, 2000,
p. 35, da una estadística para los siglos XV-XVII. Sobre la bestialidad en un contexto hispánico, lo único que
conocemos es el interesante Vega Umbasia, L.A.: Pecado y delito en la Colonia. La bestialidad como una forma de
contravención sexual (1740-1808), Bogotá, 1994, 125 p., basado en los archivos de los tribunales seculares de
Colombia, que insiste especialmente sobre el entorno social del delito.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
49 Monter, W.: Frontiers... op. cit. pp. 296-298. La Inquisición portuguesa también obtuvo jurisdicción

sobre tales delitos y llevó a cabo un número apreciable de ejecuciones, la mayoría de ellas después de 1640.
50 En último lugar, en una historiografía importante, Burshattin, I.: “Written on the body: slave or

hermaphrodite in sixteenth-century Spain”, Blackmore, J./G.S. Hutcheson (eds.) Queer Iberia. Sexualities, cul-
tures and crossings from the Middle Ages to the Renaissance, Durham, 1999, pp. 420-456, con bibliografía comple-
mentaria. El proceso se encuentra en AHN, INQ, leg. 234, exp. 24.

51 Base de datos RCTDO, de elaboración propia, que se puede consultar en Internet: www. temi-
ber.montaigne.u-bordeaux/index.html.fr.

52 Boyer, R.E.: Lives... op. cit. p. 8.

ven esporádicas, siendo la Inquisición española uno de los tribunales europe-
os que abandonó más tempramenamente la represión sistemática de esta cla-
se de delitos49.

La represión de la sexualidad femenina

La Inquisición no reprimió directamente conductas sexuales femeninas
propiamente dichas. Los casos de homosexualidad femenina en los archivos
del tribunal son excepcionales, siendo el más famoso el de Eleno/Elena de
Cespedes, una transexual o hermafrodita de fines del siglo XVI. Su protago-
nista, que fue soldado, curandero, casado con hombre y con mujer, fue prime-
ro absuelto/absuelta por el vicario de Toledo, antes de ser definitivamente re-
conocida como mujer por la Inquisición y condenada a abjurar de levi y a ser-
vir diez años de enfermera en un hospital. A la luz de la historia de los géne-
ros, los estudios actuales ven en este asunto un buen ejemplo de devaluación
sistemática del discurso femenino por la Inquisición: reconocer a Eleno como
hombre, era reconocerle el papel social correspondiente, y notables posibili-
dades profesionales en su oficio de curandero. Declararla mujer equivalía a
una marginación definitiva 50.

Entre los casos de bigamia, tampoco aparecen muchas mujeres: 254
procesos a hombres frente a 77 en Toledo51, 181 frente a 35 en la muestra
constituida por Boyer en la documentación mejicana52. En la solicitación,
quedan desde luego fuera de juego, por lo menos en cuanto reas. Casos femi-
ninos de bestialidad, no conozco ninguno. El delito de “estados” da, en Tole-
do, una relación de 54 a 9 a favor de los varones; el de simple fornicación (en
el sentido inquisitorial), ofrece una proporción de 476 a 39. Varias razones
complementarias se pueden aducir par explicar esta infrarepresentación fe-
menina. El desprecio hacia lo mujeril por parte de los jueces, que en ello com-
parten una actitud difundida en la sociedad, sería una de las posibles explica-

la sexualidad ante la inquisición 453

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.temi-ber.montaigne.u-bordeaux/index.html.fr
http://www.temi-ber.montaigne.u-bordeaux/index.html.fr
http://www.temi-ber.montaigne.u-bordeaux/index.html.fr
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


ciones de la casi ausencia de casos de homosexualidad femenina, comporta-
miento que no parece asustar a nadie en la época –a diferencia de la masculi-
na–. Entra en juego también una dificultad notable a la hora de juntar la in-
formación necesaria para probar el delito. Las mujeres viven entre mujeres,
mucho más puertas adentro que los hombres. Tienen una proyección pública
menor. Lo que hacen transciende poco hacia los líderes sociales, todos varo-
nes, que sirven de intermediarios entre los denunciantes y los tribunales, y
tienen un papel esencial en el desencadenamiento de las denuncias53. Por ello,
la Inquisición tiene difícil acceso a ellas. Los únicos délitos en que casi equili-
bran numericamente a los hombres son los de herejía formal –judaismo, ma-
hometismo, iluminismo– en los que no funciona el mecanismo de la denuncia
externa, sino el de la complicidad, en la que los cómplices se delatan los unos
a los otros, permitiendo así al tribunal penetrar en lo más íntimo del grupo
perseguido: la información llega entonces al tribunal por los miembros de la
familia, lo que las hace más vulnerables54.

La hechicería y el ilusismo constituyen el único caso en que las reas su-
peran claramente a los reos55. Se combinan para ello el carácter sin duda ma-
yoritariamente femenino de los círculos en que se desarrollan las prácticas
mágicas o místicas perseguidas; la facilidad para entrar en contacto con el más
allá que tradicionalmente se atribuye a las mujeres, que pone a los jueces sobre
aviso; el carácter urbano de los grupos perseguidos, que facilita la acción del
tribunal. El contenido sexual es latente en ambos delitos. Los adeptos del ilu-
minismo, muy próximo al ilusismo en la clasificación inquisitorial, fueron
acusados, de forma más y más sistemática con el tiempo, de prácticas sexuales
ilícitas56. Las demás manifestaciones seudo místicas no tienen un carácter se-
xual tan acentuado como se podría esperar. Las prácticas hechiceriles, al revés,
giran casi sistemáticamente alrededor de la relación hombre-mujer cuando
una mujer es protagonista; pero en ningún caso está en juego explícitamente
este aspecto en los procesos: se persigue el intento de movilizar el mundo so-
brenatural para fines terrestres, no actuar sobre estos fines en sí. Lo que no es

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna454

––––––––––––––––––––
53 “Procès et interactions. L’analyse des relations interpersonnelles dans les groupes restreints à partir

des documents judiciaires”, en Carrasco, R. ed. Solidarités et sociabilités en Espagne, París, 1991, pp. 119-139.
54 Dedieu, J.P.: L’administration... op. cit. pp. 256-257.
55 En Toledo: 177 varones frente a 265 mujeres entre los casos de hechecería, 27 a 33 entre los casos de

ilusismo. El ilusismo consiste en pretender falsamente tener manifestaciones místicas o supranaturales.
56 Huerga, A.: Historia de los alumbrados, Madrid, 1978-1982, 3 vol.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
57 Véanse al respecto los trabajos pioneros –pensemos en la época en que se escribieron– de María Ele-

na Sánchez Ortega, especialmente su libro titulado La mujer y la sexualidad en el Antiguo Régimen. La perspecti-
va inquisitorial, Madrid, 1992, 288 pp., que recoge fundamentalemente escritos anteriores de la autora.

58 Foucault, M.: Histoire... op. cit. pp. 50-67.

óbice para que las fuentes inquisitoriales contengan muchísimos datos de pri-
mera mano sobre la vida sexual y las opiniones en la materia de los Españoles
de toda clase, y sean una fuente de primera importancia para el estudio de ta-
les temas57.

III. Conclusión: ¿represión del sexo u ortodoxia religiosa?

Volviendo a la observación que hacíamos al empezar este trabajo, queda
por dilucidar si la represión de la sexualidad era lo que movía a los inquisido-
res, o si bajo estas apariencias, ellos perseguían otros fines. A la vista de lo que
acabamos de exponer, puede parecer que manifestaron un interés especial por
los temas sexuales. Sin embargo, las máximas autoridades en el campo, con
Foucault, colocan en el siglo XVIII, posteriormente a la gran ola inquisitorial,
la “explosión del discurso sobre el sexo”58. Anteriormente, nos dicen ellos, se
concentraba éste sobre el comportamiento matrimonial y manifestaba un inte-
rés muy limitado por todo lo que no era sexualidad “normal”. Los historiadores
de la Edad Media, por otra parte, dudan de que una supuesta categoría de “crí-
menes sexuales” sirva para volver inteligible la práctica judicial de entonces.

Un analisis detenido de nuestra documentación nos llevó varias veces a
nosotros también, en el curso de nuestra exposición, a dudar de que en la re-
presión de la sexualidad residiera el fondo del asunto que tratabamos. Cuando
los jueces persiguen delitos contra natura, reprimen desde luego una forma de
sexualidad, pero ¿los conceptuan como perteneciendo a una categoría especí-
fica de crímenes sexuales, o los categorizan en otro contexto? Llama la aten-
ción, tanto en sus manuales como en los tratados que produjeron, ellos o su
entorno, la ausencia de discurso sobre la homosexualidad o la bestialidad, del
tipo que se dará en el siglo XIX, en que se discutirá ad nauseam sobre si era
enfermedad o no, si se podía curar y cómo, o sobre la peligrosidad social de
tales conductas, llegando el discurso mismo a constituir una verdadera “scien-
tia sexualis”, con sus propios referentes y su propia lógica demostrativa. Los
escritos inquisitoriales sobre la materia se limitan a los aspectos legales, a la

la sexualidad ante la inquisición 455

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


definición de la prueba, y comentan poco los hechos mismos59. La materia se-
xual parece más bien un accidente que no la esencia del proceso. No por inca-
pacidad de los autores a producir este tipo de reflexión. Acerca del judaismo,
en menor medida alrededor del mahometismo, acerca de la brujería60 y de la
hechicería, los inquisidores y sus allegados supieron crear a la vez un cuerpo
de doctrina y un espacio de debate si no desvinculado, por lo menos autóno-
mo en relación con la práctica judicial a ras de suelo. En materia sexual, lo que
más se acercó a ello no se hizo en un contexto inquisitorial, sino de teología
moral, especialmente en los manuales de confesores, con su interés minucioso
por las relaciones matrimoniales. Pero este discurso no se autonomizó nunca
de un papel subordinado, orientando a fines estrictamente pastorales y al
campo estrecho de las relaciones matrimoniales, no parece haber transcendi-
do a la práctica inquisitorial.

Un posible papel de la sexualidad como elemento organizador de una
visión global del mundo, especialmente en el ámbito hispano, no puede, a pe-
sar de todo, descartarse por el mero hecho de no ser explícito. En una pers-
pectiva relativamente clásica, pero con fuerza, Stephen Haliczer acaba de re-
cordar la importancia del control de la vida sexual en la pastoral y el discurso
de la Contrarreforma61. Gran parte de la actividad de la Inquisición en las
materias que estudiamos se enmarca en una categoría bien delimitada por la
teología moral de la época, la de lujuria, con sus subcategorías de simple for-
nicación, adulterio, estupro, sacrilegio, incesto y pecados contra natura. Los
inquisidores conocían perfectamente esta clasificación: no hay que descartar
sin exámen la hipótesis que pueden haberla transpuesto de lo moral a lo jurí-
dico. Por fin, de forma novedosa y provocativa, un conjunto de autores anglo-
sajones acaba de insistir en la importancia de la sexualidad, de todas la sexua-
lidades, como principio organizador de muchas de las obras literarias de la li-
teratura española medieval. De acuerdo en ello con autores franceses, llegan a
afirmar que la rigidez austera, la insistencia sobre la limpieza –incluso la lim-
pieza de sangre–, sobre la separación de lo ortodoxo de la heterodoxo, de lo
puro de lo impuro, de los hombres de las mujeres, de la que hicieron gala la

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna456

––––––––––––––––––––
59 Así sobre la sodomía el manual técnico de uso interno escrito por Miguel López de Vitoria, fiscal de

la Suprema, en 1641 (AHN, INQ, lib. 1260, f. 79-82, Monter, W.: Frontiers... op. cit. p. 297).
60 En este caso, no tanto para defender la creencia en la brujería como para mostrar su poca consistencia.
61 Haliczer, S.H.: “Sexuality and repression in Counter Reformation Spain”, Saint Saens, A. ed. Sex

and Love… op. cit. pp. 81-93

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
62 Blackmore, J./G.S. Hutcheson: Sexualities, cultures and crossings from the Middle Ages to the Renais-

sance, Durham-Londres, 1999, pp. 1-4. Idea similar en Milhou, A.:  “Desimitización y europeización en la cul-
tura española desde la época de los Reyes Católicos hasta la expulsión de los moriscos”, La culture del Renaixe-
ment, homenaje al Pere Miguel Batllori, Barcelona, 1993, pp. 36 y siguientes.

63 Foucault, M.: Histoire... op. cit. pp. 107-135.

cultura oficial y las élites españolas del siglo XVI, no era sino un intento de
rehabilitación nacional de cara a una opinión europea que consideraba Espa-
ña como poco menos que la sentina de todos los vicios, el lugar de todas las
mezclas, de todas las transgresiones culturales y sexuales62. De forma más ge-
nérica, las obras inglesas y estado-unidenses que hemos citado en este trabajo
pertenecen a una corriente, muy difundida por aquellos paises, de rehabilita-
ción y desenmascaramiento de lo sexual en los distintos campos de la historia
de las sociedades humanas, destapando aspectos durante largo tiempo margi-
nados por la historia oficial, o incluso por los propios interesados. Da lugar el
esfuerzo algunas veces a obras que valen más por su carácter pintoresco que
por su seriedad científica; pero también en muchos casos produce resultados
perfectamente válidos y aclaradores.

¿Se reflejará más allá de la superficialidad de los hechos, esta importan-
cia de lo sexual como elemento estructurante en la que tantos investigadores
insisten tan contundentemente? Es imposible solucionar la cuestión en unas
líneas. En un caso, sin embargo, las cosas nos parecen claras, ya que acerca del
mismo los inquisidores y su entorno eclesiástico produjeron un dicurso, y un
discurso abundante sobre el sexo: la simple fornicación. Señalamos en su mo-
mento que el sexo allí no constituye el fondo del asunto; pero no por eso toma
su papel un carácter accidental. Para conseguir fines que no eran de mera re-
presión sexual, algunos sectores de la Iglesia usaron la materia sexual como pa-
lanca. En aquel caso sí estamos claramente en presencia de un mecanismo pa-
recido a los que describe Foucault al tratar del siglo XIX. Él insiste mucho, en
efecto, sobre que el discurso acerca del sexo no tiene sino aparentemente un fin
represivo. Lo que se propone de verdad, es usar la vía de la sexualidad para ha-
cer llegar la acción de sus promotores a lo más íntimo de las conductas y de las
mentes63. Con la simple fornicación, no hizo otra cosa la Inquisición. Aquí
prefigura tiempos venideros. En todo caso, el debate sigue abierto.

la sexualidad ante la inquisición 457

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
1 Lea, Ch.: Historia de la Inquisición española, vol. 2, Madrid 1983, pp. 93 ss. López Vela, R.: “La elec-

ción y rasgos sociológicos de inquisidores y fiscales”, en Pérez Villanueva, J./B. Escandell Bonet dirs. Historia de
la Inquisición en España y América, vol. II, Madrid 1993, pp. 54 ss.

El inquisidor no es sólo el eficaz represor de la herejía y la heterodoxia,
su vida también tiene que ser la expresión del catolicismo militante, la encar-
nación de la lucha por la pureza confesional. Las Instrucciones y cartas acorda-
das del Santo Oficio son muy claras al respecto1. El inquisidor debe ser un
presbítero de más de treinta años, recogido, de buena vida y costumbres. Re-
cogimiento significa una vida privada reservada, oculta a las miradas ajenas de
quienes no sean sus criados, su familia directa o el resto de los inquisidores y
oficiales con los que comparte las casas del tribunal como vivienda o lugar de
trabajo. Pero en este último caso, las Instrucciones ponen mucho énfasis en el
secreto y el respeto que deben existir entre ellos. La vida privada de los inqui-
sidores debe desarrollarse en un marco reducido, lejos de cualquier mirada y
comentario público, protegida por la fidelidad de su familia y sus criados, o la
reserva y el secreto al que están obligados todos los miembros del cuerpo bu-
rocrático bajo la amenaza de las mayores penas canónicas. Para protegerse de
la maledicencia y los enemigos de la fe, cuenta con sus privilegios apostólicos
que le convierten en una figura inasequible e invulnerable para cualquier otra
jurisdicción en un reino católico.

La sexualidad del Inquisidor Ozores
y su amistad con los portugueses 

Universidad de Cantabria

Roberto López Vela w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


El inquisidor es una figura netamente publica y por ello sólo debe ser vis-
to en los actos públicos de la ciudad en que resida el tribunal, en los que ha de
representar la omnipotencia de la Inquisición. Ha de ser una figura destacada
en los oficios divinos o en los actos de piedad y, por supuesto, el epicentro en los
autos de fe u otras ceremonias del Santo Oficio. Su comportamiento social ha
de estar guiado por el distanciamiento, la cortesía y el sosiego, ya sea en la esce-
nificación de su piedad o en sus relaciones sociales. Todo perfectamente públi-
co, todo perfectamente cristalino ante los siempre vigilantes ojos de la sociedad.
Fuera de esto, una vida discreta, rodeada de la mayor reserva, el no aparecer y el
no dar que hablar. Para concretar su supremacía en la defensa de la fe, el inqui-
sidor es el único que tiene jurisdicción sobre el conjunto de la sociedad, pero es-
to conlleva la obligación de la máxima ejemplaridad moral.  Estos son los prin-
cipios con los que las Instrucciones del Santo Oficio regulan el modelo de vir-
tudes morales que los inquisidores deben ejercitar en sus respectivos tribunales.

El que las relaciones sexuales de algún inquisidor sean tema de conversa-
ción, constituye la negación misma de la ejemplaridad que debe articular su vi-
da y, por extensión, la negación misma de los principios del cuerpo al que repre-
senta. Cuando aparecen denuncias sobre estos aspectos, no sólo aparece una ac-
tuación moralmente reprobable cuyo castigo se exige, también acusaciones en
otros terrenos que ponen de manifiesto un comportamiento general bien dis-
tinto del que teóricamente debería ser el patrón de conducta en el Tribunal. Es
otra visión del Santo Oficio y su funcionamiento que, cuando aparece, suele al-
canzar importantes grados de profundidad. Dado el papel del inquisidor, las de-
nuncias sobre su sexualidad se convierten normalmente en el condensador de
un conjunto de disfunciones, en lo que fácilmente puede ser el camino más di-
recto para conocer en profundidad la realidad concreta de un tribunal.

No es difícil encontrar alusiones en la documentación a la incontinen-
cia de algún inquisidor, generalmente ligada a algunos otros desmanes, pero
resulta más raro encontrar una crítica generalizada contra los inquisidores y
los oficiales de la Inquisición en un período concreto. Esto es lo que ocurre en
los años del Inquisidor General Fray Antonio de Sotomayor, 1632-1643, en
un período caracterizado por el estrecho entendimiento entre el Santo Oficio
y la Monarquía2. La caída de Olivares y la sustitución de Sotomayor, uno de

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna460

––––––––––––––––––––
2 Pérez Villanueva, J.: “La crisis del Santo Oficio (1621-1700)”, en Pérez Villanueva, J./B. Escandell

Bonet dirs. Historia de la Inquisición en España y América, vol. I, Madrid, 1984, pp. 1006 ss. López Vela, R.: “Es-
tructura administrativa del Santo Oficio”, Ibid. vol. II, Madrid, 1993, pp. 104 ss.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
3 Contreras, J.: El Santo Oficio de la Inquisición de Galicia, Madrid, 1982, p. 221
4 AHN (Archivo Histórico Nacional), Inq. (Inquisición), lib. (libro) 1323, f. 2.
5 López Vela, R.: “Estructura y funcionamiento de la burocracia inquisitorial (1643-1667)”, en Inquisi-

ción española. Nuevas aproximaciones, Madrid, 1987.

sus más estrechos colaboradores, abrirá paso a un proceso de “reformación”
dentro del Santo Oficio, especialmente intenso en su burocracia, con el que se
intentará poner termino a las irregularidades de los años anteriores. La averi-
guación en 1647 sobre la vida del licenciado Diego Ozores de Sotomayor, in-
quisidor de Granada, resulta especialmente interesante por su atrevido com-
portamiento sexual en combinación con otras acusaciones de no menor en-
jundia. Este inquisidor es sobrinonieto del antiguo Inquisidor General Fray
Antonio de Sotomayor3 y éste es su principal mérito para ocupar el puesto
que desempeña. De origen gallego, como su tíoabuelo, Ozores es uno de los
abundantes deudos que el antiguo Inquisidor General colocó en diversos
puestos del Tribunal, particularmente en Galicia. 

En el momento de la averiguación contra Ozores éste tenía alrededor
de cuarenta años. Sus estudios habían sido en cánones, habiendo alcanzado el
grado de bachiller y licenciado en la universidad de Santiago de Compostela4.
Sorprende que el sobrinonieto del Inquisidor General no haya pasado por
Salamanca u otra de las grandes universidades para conseguir alguno de sus
grados académicos, pero también el que no haya sido colegial de ninguno de
los Colegios Mayores. Cuando en 1638 Sotomayor designó a su sobrinonieto
como inquisidor del tribunal de Granada, estaba distribuyendo por la Inqui-
sición la ya desbordante implantación de su red familiar en el tribunal de Ga-
licia. Para alguien de tan cortos méritos y escasa experiencia, lograr con ape-
nas treinta años la plaza de Granada, uno de los tribunales mejor considera-
dos, constituía un verdadero regalo. Gran parte de su trayectoria en los cerca
de diez años que median entre su llegada al tribunal y la denuncia sobre su
comportamiento, se confunde con el período de mayor crisis en la organiza-
ción inquisitorial durante el siglo XVII5. Es la crisis de los años cuarenta y en
buena medida el comportamiento del inquisidor Ozores será el resultado de
la confluencia entre la relajación de la actividad y la disciplina de la organiza-
ción en los últimos años de su tioabuelo como Inquisidor General, y la “refor-
mación” que emprenderá su sucesor al frente del Tribunal. En 1647, cuando
es denunciado, Ozores ya lleva cerca de diez años en el Santo Oficio, ha pasa-
do por diversas y difíciles situaciones, conoce bien los recursos del cuerpo bu-

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 461

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


rocrático, al tiempo que conserva gran energía y fogosidad, tal y como se pon-
drá de manifiesto la averiguación. A través de la trayectoria de este inquisidor,
de sus actividades sexuales y sus negociaciones, se puede analizar las posibili-
dades que brindaba el Tribunal para este tipo de prácticas, su repercusión so-
cial y las posibilidades del cuerpo burocrático para controlarlas en una coyun-
tura singularmente estricta. Situar el comportamiento de Ozores en su justa
medida, requiere un análisis bastante preciso del contexto del tribunal inqui-
sitorial de Granada a través de la correspondencia del tribunal con el Consejo
y del Consejo con el tribunal. Junto a ello, la averiguación propiamente dicha
que forma un cuadernillo que citaré exclusivamente por el folio6. Las obras de
Flora García Ibars7, M. A. Fernández García8, Martín Soto9 y la de Rafael
Lera10 me resultan de gran utilidad para ubicar esos años en la trayectoria del
tribunal.

I. Del gobierno despótico de sotomayor a la política de “reformación”

Basta con repasar el libro de cartas enviadas por el Consejo al tribunal
de Granada, para darse cuenta de la diferencia entre los métodos de gobierno
del Inquisidor General Sotomayor y el de Diego Arce Reinoso. En el período
de Sotomayor el Consejo toma el grueso de las decisiones sin la presencia del
Inquisidor General, aunque en casos singulares queda constancia de haberle
consultado la resolución final del caso. No obstante, sorprende encontrar en la
correspondencia ordinaria del Consejo con el tribunal Granada los asuntos de
gracia, normalmente correspondientes al despacho exclusivo del Inquisidor
General a través de su secretario de cámara en vía regenerada. En este aspecto,
las cosas discurren bastante amoldadas a las Instrucciones que los reyes dieron
en el nombramiento de los inquisidores generales desde fines del reinado de

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna462

––––––––––––––––––––
6 AHN, Inq. leg. 1960, exp. (expediente) 7
7 La represión en el tribunal inquisitorial de Granada, 1550-1819, Madrid, 1991.
8 Inquisición, comportamiento y mentalidad en el Reino de Granada (1600-1700), Granada, 1989. Los da-

tos y la cuantificación de las causas de fe despachadas que proporciona esta autora son bastante más limitados
que las cifras de García Ibars. 

9 Magia e Inquisición en el antiguo reino de Granada, Granada, 2000.
10 El tribunal de la Inquisición de Granada: un poder económico y social (1570-1700), Tesis Doctoral pre-

sentada en el Departamento de Historia Moderna de la U. Autónoma de Madrid, en febrero de 1994.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
11 En AHN, Inq. lib. 615, hay casos abundantes. Por ejemplo, las cartas del Consejo al tribunal de 23-

XII-1638 en el que se trata de la sucesión de Diego Madrigal, secretario del secreto a través de su hija para que
case con José Alarcón; o la admisión para calificador de Antonio Campo de la Compañía de Jesús. 

12 López Vela, R.: “Sociología de los cuadros inquisitoriales”, en Historia de la Inquisición en España y
América, vol. II, op. cit. pp. 674 ss.

13 López Vela, R.: “Estructura...”, op. cit. pp. 166 ss.

Felipe II. En la correspondencia del tribunal de Granada se comprueba la rea-
lidad del Consejo participando activamente en la designación de miembros de
la organización de distrito, en la transmisión hereditaria de cargos del tribunal,
emitiendo pareceres sobre la idoneidad de los candidatos a oficiales etc11. 

En el importante debate entre el Consejo y el Inquisidor General de
1643 en torno al nombramiento de oficiales, inquisidores y consejeros, que
estuvo en la raíz de la renuncia de Sotomayor, éste mantuvo una posición que
no correspondía a lo que había sido su praxis como Inquisidor General en el
despacho de los asuntos de gracia12. Tenía razón el Consejo cuando reivindi-
caba la “costumbre” de intervenir en el nombramiento de los oficiales y demás
asuntos de gracia, tal y como había hecho en los últimos años. Pero la cos-
tumbre no podía difuminar o cambiar la jurisdicción apostólica y exclusiva
del Inquisidor General. Al final de su mandato, Sotomayor defendió las com-
petencias que en virtud del breve de nombramiento de los inquisidores gene-
rales, correspondía en exclusividad a cada Inquisidor General, ya que el papa-
do nunca reconoció al Consejo a pesar de las presiones de la Monarquía al
respecto. Fue una áspera polémica que una vez más demostró la completa in-
capacidad del rey para modificar el reparto de poder dentro de la dirección in-
quisitorial y que fortaleció la figura del Inquisidor General13. Y es que la juris-
dicción inquisitorial es inequívocamente apostólica y no dependiente del rey.
Es cierto que en materias relativas a la hacienda, fuero de oficiales y familiares
o limpieza de sangre, tiene un carácter mixto, apostólico y real, pero estas son
facetas concretas que en nada modifican la naturaleza apostólica que consti-
tuye a la Inquisición y mediante la que procede en causas de fe.  El gobierno
de Arce Reinoso es precisamente la demostración de las posibilidades de la
jurisdicción apostólica que concentraba el Inquisidor General para ejercer un
control decisivo sobre el gobierno de la Inquisición. Ya al poco de llegar Die-
go Arce se aprecia un gran cambio en la dirección inquisitorial. El nuevo In-
quisidor General está presente en la decisión de casi todos los asuntos, inclu-
yendo buena parte de los relativos a causas de fe que llegan del tribunal; si no

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 463

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


el Consejo le consulta. Es raro el asunto de mediana importancia que se des-
pacha sin concurso del Inquisidor General. El Consejo sólo suele resolver sin
Arce los pleitos fiscales y los asuntos de trámite. Lo que resulta evidente des-
de los pocos meses de la llegada de Arce es la desaparición de los asuntos de la
vía de gracia de la correspondencia del Consejo con el tribunal. El Inquisidor
General ejerce plenamente sus facultades y a través de ellas no sólo designa
los cargos, también ejerce el control sobre el gobierno del Tribunal.

Los aires de renovación y las primeras decisiones de Arce Reinoso

En los meses siguientes a la caída de Olivares, en agosto de 1643, muy
poco antes de iniciarse la polémica entre el Consejo y el Inquisidor General
Sotomayor, resulta patente el nuevo lenguaje con que escriben los inquisido-
res. Así, cuando proponen nombrar a otro juez de bienes, dados sus achaques,
dicen “deseando que en todos los tribunales de V.A. se de entera satisfacción a
los litigiantes sin que aya lugar de quexas de que resulta desacreditado el gre-
mio del Santo Oficio y sabiendo el deseo que V.A. tiene de reformar lo que
tuviere necesidad”, proponen una terna de candidatos14. Los inquisidores son
conscientes del descrédito del cuerpo burocrático y se hacen eco de los nuevos
aires de reformación que recorren el reino y que también parecen imprescin-
dibles a la Inquisición. En muy pocos momentos del siglo XVII se observan
aires de renovación tan extendidos.

A los pocos meses de la toma de posesión de Arce, en 14 de marzo, los
inquisidores de Granada acusan recibo de la carta acordada por la que se sus-
pende la venta de los oficios de hacienda del tribunal15. Ese era uno de los as-
pectos más conflictivos de la vida de los tribunales en los años anteriores. Se-
gún R. Lera, se vendieron en el tribunal de Granada 135 varas de alguacil por
un importe total de 12.850.589 maravedíes de vellón y otros 2.096.622 de
plata16. De los oficios de hacienda, sólo se vendieron el de receptor por 67.100
rs. de velón y el notario de juzgado por 40.000 rs. de vellón. Comparando los

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna464

––––––––––––––––––––
14 AHN, Inq. leg. 2630, exp. 43 ct. tr-C. 25-VIII-1643.
15 AHN, Inq. leg. 2630 exp. 89, ct. tr-C. 14-III-1644.
16 Lera García, R.: “Venta de oficios en la Inquisición de Granada (1629-1644)”, Hispania, nº 170

(1988), pp. 909-962; García de Yébenes, P./I. Mendoza García: “Venta de oficios y fiscalidad en el tribunal de
Sevilla”, en Pérez Villanueva, J./B. Escandell Bonet dirs. Historia de la Inquisición.. op. cit. vol. III, Madrid,
2000, pp. 959-1023.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
17 López Vela, R.:  “Estructura...”, op. cit. p. 226.
18 López Vela, R.: “Estructuras...”, op. cit. pp. 175 ss.
19 AHN, Inq. leg. 2630 exp. 69, ct. tr-C. 17-XII-1643.

cargos vendidos en el tribunal y las cifras obtenidas con lo que ocurre en otros
tribunales17, los resultados en Granada estuvieron lejos de las expectativas ini-
ciales de la Monarquía cuando puso tanto empeño en vender los cargos ven-
ciendo poderosas resistencias18.

Durante los últimos años de la década de los treinta y primeros cuaren-
ta, uno de los aspectos que se veía más necesario de cambiar en los tribunales
y en la propia dirección inquisitorial giraba en torno a los excesos de oficiales
y servidores en los tribunales. Y en este terreno se sitúa una de las primeras
propuestas de los inquisidores de Granada intentando recortar la abundancia
de miembros de la omnipresente Chancillería en las tareas del tribunal. Ape-
nas ha pasado un mes de la toma de posesión de Arce y ya insisten, refirién-
dose a la facilidad con la que se nombran consultores, que “tiene algunos in-
convenientes, como son la multitud de votos en las consultas antes engendra
confusión que buena dirección en los negocios, que siendo tan común el dar-
lo a cada uno que lo pide, se hace de poca estima y generalmente ay experien-
cia que los oydores que son consultores en las competencias que se ofrezen en
la Chancillería son los que más se oponen a la Inquisición por ventura, por-
que han conseguido ya lo que podían querer”. En el pasado mes de agosto ha-
bía diez consultores y en estos últimos meses han muerto cuatro, por lo que
quedan seis de los que cuatro son oidores, un alcaide de hijosdalgo y uno de
los fiscales. Piden que haya cuatro consultores y su número nunca pase de
seis, dejando claro que no se admita dispensación en el número “porque si no
se haçe con este aprieto, como son oydores, con facilidad alcanzan lo que
quieren”. Además, todos deben ser oidores, porque el admitir alcaides es cosa
reciente que rebaja la categoría al cargo19.

Repasando el libro de cartas entre el Consejo al tribunal de Granada
sorprende no encontrar de una forma tan nítida como cabría esperar, la for-
mulación de la nueva política represiva y, sin embargo, el giro que imprimió el
nuevo Inquisidor General fue de gran envergadura. El minucioso cuadro de
las causas de fe del tribunal de Granada y sus correspondientes penas elabora-
do por Flora García Ibars, traza una precisa radiografía de la actividad proce-
sal de aquél en torno a las causas de fe. Observando la evolución en el despa-

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 465

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cho de causas de fe durante el gobierno de Olivares, lo primero que se consta-
ta es cómo la crisis de la Inquisición a finales de los años treinta y cuarenta
tiene una evidente expresión en el número de causas de fe despachadas en
Granada. Atendiendo a los resultados del estudio de Flora García Ibars20 so-
bre los delitos juzgados por el tribunal, con excepción del judaísmo, se percibe
la disminución de causas de fe sentenciadas desde 1635. Es el momento de las
mayores urgencias de la venta de varas, las presiones de la Monarquía para
obtener recursos, el aumento de gracias de puestos en el tribunal a petición de
la Corona etc. El desgobierno general del cuerpo burocrático se debió tradu-
cir en la disminución de la actividad procesal del tribunal, que llevó a que se
despachen dos causas al año por estos delitos en 1640 y 1641, pero en 1642 y
1643 no consta el despacho de ninguna causa por este conjunto de delitos. El
hecho es bastante significativo, sobre todo, cuando se observa que inmediata-
mente después de la llegada de Arce Reinoso recupera los  niveles que básica-
mente se mantendrán durante el resto del siglo. No obstante, ya no se recupe-
rarán los niveles de actividad de los primeros treinta y cinco primeros años del
siglo, pero esto corresponde a una tendencia más global en la acción represiva
de la Inquisición21.  

En lo que se refiere a las causas despachadas de judeconversos –tam-
bién según los datos de Flora García Ibars– se comprueba que salvo en 1623
y 1624 –en que hay más casos– el resto de los años se mantiene una tónica de
actividad bastante suave, que prosigue durante los últimos años de Olivares.
No obstante, tras la llegada de Arce se constata la gran intensificación de la
persecución a los judeconversos, especialmente desde 1646,  que culminará
poco después en el gran auto de fe de 165322. Es un giro fundamental en la
política de la Inquisición impuesta por Arce que va a marcar la pauta represi-
va durante el resto del siglo y la primera mitad del siguiente. Caro Baroja ya
analizó las consecuencias a largo plazo de este giro con la desarticulación de la
tupida red financiera y comercial que habían tejido los judeoconversos de ori-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna466

––––––––––––––––––––
20 La represión en el tribunal... op. cit.
21 Comparando a largo plazo las cifras de causas del tribunal de Granada, se aprecia un proceso bas-

tante similar con el de Toledo, el otro gran tribunal de Castilla cuya actividad represiva ha sido estudiada a lo
largo de la trayectoria del tribunal, vid. Dedieu, J.P.: L�administration de la foi. L�Inquisition de Tolède (XVI-
XVII-XVIII), Madrid, 1989, p. 240  

22 Fernández García, M.A.: Inquisición, comportamiento y mentalidad... op. cit. p. 22, también resalta la
importancia la persecución a los conversos en la segunda mitad del siglo. 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
23 Los judíos en la España moderna y contemporánea, 3 vols. Madrid 1961; Ibid. La sociedad criptojudía en

la Corte de Felipe IV, Madrid, 1963. Huerga, P.: En la raya de Portugal. Solidaridad y tensiones en la comunidad ju-
deoconversa, Salamanca, 1993.

24 Sánchez Rivilla, T.: “Inquisidores Generales y Consejeros de la Suprema: documentación bibliográ-
fica”, en Pérez Villanueva, J./B. Escandell Bonet dirs. Historia... op. cit. vol III, pp. 368-369.

25 AHN, Inq. leg. 2631, exp. 86, ct. Tr-C. 17-VII-1646.

gen portugués con el beneplácito, cuando no apoyo, de Olivares23. Así, la po-
lítica de Arce sobre los judeoconversos adquirió rasgos estratégicos en la tra-
yectoria del Tribunal. 

La planta y los hábitos heredados

En la escueta relación que los inquisidores de Granada envían al nuevo
Inquisidor General nada más tomar posesión a fines de 1643, dan una ima-
gen de la planta bastante equilibrada, atribuible más a su parquedad que a la
realidad del tribunal, seguramente dominada por los mismos excesos de otros
tribunales. Tomás Rodríguez Monroy, que es el inquisidor más antiguo del
tribunal y que actuó como tal durante la década de los cuarenta, siendo el úni-
co que sirvió continuamente en estos años, entró en el tribunal de Cuenca en
1630 y llegó a Granada en 1638. Francisco Marín de Rodezno ingresó de in-
quisidor de Logroño, continúo su trayectoria en Cerdeña y estaba en Grana-
da desde 1636. En realidad, este inquisidor desaparecerá del tribunal de Gra-
nada al poco de la llegada del nuevo Inquisidor General y servirá junto a él
hasta ser nombrado fiscal del Consejo en 164724. Diego Ozores Sotomayor,
será junto a Rodríguez Monroy, quien estará al frente del tribunal durante es-
tos años. Tomó posesión en Santiago de Compostela en la primavera de 1638
y llegó  como inquisidor a Granada en noviembre. Diego Manjarres de Here-
dia, había sido inquisidor de Logroño y se le ha nombrado inquisidor de Gra-
nada en 1642 a condición de servir en Cerdeña durante dos años, donde está
por estas fechas. Poco después regresará a Granada, pero en julio de 1646 sal-
drá para Sevilla25.

El cargo de fiscal sufrirá algunas interesantes vicisitudes a partir de la
toma de posesión del nuevo Inquisidor General. El titular será Jacinto de Se-
villa, pero durante su larga ausencia no ejercerá el oficio el secretario más an-
tiguo, como estaba mandado por cartas acordadas y era costumbre sólida-
mente establecida, sino Lucas Vela. El problema es que Luis Guerrero, el pri-

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 467

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


mer secretario, es hombre de muy mala reputación y para evitar que ejerza de
fiscal –multiplicando las posibilidades de su manejos– se recurre a un proce-
dimiento no tan habitual que demuestra la escasa confianza del Inquisidor
General en el funcionamiento del tribunal. Arce Reinoso nombrará a Lucas
Vela, maestrescuela de la Iglesia de Granada, mientras dure la ausencia del
fiscal propietario26. No obstante, no es la primera vez que Lucas Vela sirve al
Santo Oficio. Con anterioridad había sido juez ordinario en el tribunal de
Valladolid en su calidad de provisor y gobernador del aquel obispado, tenien-
do por ello, las pruebas de limpieza de sangre27. Ejercerá  este cargo durante
ventitres meses hasta que llegue el propietario en septiembre de 1646. En su
carta de despedida a Arce Reinoso, lamentará que las múltiples ocupaciones
en su Iglesia le hayan impedido dedicar más tiempo a las cosas de la Inquisi-
ción 28. Seguramente, esta será la razón por la que un cargo tan importante
como el del fiscal será el gran ausente de todo lo que se desprende de la averi-
guación al inquisidor Ozores.

A continuación de la relación de los inquisidores y oficiales del tribu-
nal, hay un informe sobre las cualidades individuales de inquisidores y secre-
tarios del secreto, la columna vertebral del tribunal. Seguramente está realiza-
do por Marín de Rodezno que es el único que no figura en el informe y que a
la sazón se encontraba en el entorno de Arce. Es un informe de trazos rápi-
dos, hecho por alguien que conoce muy de cerca a los miembros del tribunal.
Su información resulta muy indicativa para saber quién es quién en el funcio-
namiento cotidiano. En su parquedad, dibuja los rasgos de cada uno dentro
de una definida escala de valores morales y burocráticos, acordes a los nuevos
aíres de “reformación” que soplan con la llegada del nuevo Inquisidor Gene-
ral, aunque los principios no son nada originales29. De Rodríguez Monroy, el
inquisidor más antiguo, dice “es hombre cristiano, apacible, recogido en sus
salidas a la Compañía y a la Cartuja o a su casa, su decir misa, su casa mui re-
cogida, nada profano, digno de premio”. De Diego Ozores, del inquisidor que
poco después recibirá duras acusaciones, dice “hombre algo seco, retirado,

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna468

––––––––––––––––––––
26 AHN, Inq. lib. 1082, f. 155; leg. 2630, exp. 152 ct tr-C. 8-XI-1644.
27 Ibid. leg. 2630, exp. 153, ct tr-C. 15-XI-1644.
28 Ibid. leg. 2631, exp. 98, ct. Tr-C. 18-IX-1646.
29 El tratadismo había desarrollado ampliamente los principios y moral que debían regir la vida y la ac-

tividad de cualquier juez u oficial vid. García Marín, J.: La burocracia castellana bajo los Austrias, Sevilla, 1977.  

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
30 AHN, Inq. lib. 1082, f. 155-155 vº

buen cristiano, recatado y sumiso, muy honesto en el bestir, familia recogida,
nada sobrado, pasa honradamente”. De Manjarres alaba su virtud, el ser “ca-
llado, recto, limpio de manos de todas partes. Se le puede fiar cualquier cosa
de conciencia”. Del que hace el oficio de fiscal del tribunal, Lucas Vela, infor-
ma que es “gran letrado, hombre muy bien; a su Iglesia, a su tribunal, a su ca-
sa; no ay más trato”.  

En el análisis de los secretarios, el informante habla con mayor claridad
y soltura. De Luis Guerrero, informa que está casado y es “profano sobremane-
ra larga, que se deja gran bigote, medias claras, mui galán, mui enamorado”,
haciendo ostentación de ello, siendo “cosa muy notada en su trato el tener mu-
jeres y mucho gasto con ellas y en su casa”. Él apenas tiene hacienda “y la que
hay de su mujer está en concurso de acreedores en Archidona, porque es fuer-
za buscar para todo y es fuerza lo paguen los pobres pretendientes y más ahora
que hace oficio de fiscal a que se debe poner remedio”. Esta debió ser la causa
por la que se nombró a Lucas Vela para que hiciese las veces de fiscal mientras
llegaba el propietario. De Tomás Rodríguez Rojas, afirma que es “hombre apa-
cible, soltero, retirado, corto de natural, limpio de manos, virtuoso; su casa, su
tribunal, su casa, no hay más trato; biste honestamente” y es muy capaz en su
trabajo. De Diego Guerrero Pretel, sacerdote de unos cincuenta años e hijo del
secretario Pretel –que sirvió más de cuarenta años– señala que es “recogido,
buen sacerdote; a decir misa a Santiago, a su casa, a su tribunal, y el que prime-
ro está en él”. Tiene hacienda, está “sobrado sin haber menester nada de nadie.
Limpio de todas maneras, honesto en el bestir, muy cortes, muy bien intencio-
nado, apacible, poco trato con el pueblo”, criando sus sobrinos y manteniendo
a sus hermanas en su casa. De Agustín de Loarte, sacerdote de treinta y cuatro
años, también hijo de otro secretario, alaba su recogimiento y sus buenas cos-
tumbres “amanece rezando en su aposento, luego a su misa y a su tribunal. Po-
ca comunicación con el pueblo, sólo con D. Cristobal de Castillejo, venticuatro
de Granada y con su tío”. No tiene otro trato. “Tiene padre, madre y hermanas
donzellas, toda gente de rara virtud”. La valoración de los dos últimos secreta-
rios, en cambio, resulta bastante negativa. De José Alarcón, “mozo” de 28 años,
afirma que está “casado con mujer de muchos deudos que dan algún embarazo
para el oficio. Galán, aunque honesto, no es muy capaz”. De José de Espino di-
ce que se trata de una “plaza muerta”, siendo un “hombre yncapaz, con que el
secreto es dudoso, casado, todo lo gasta en enamorar”30. 

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 469

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


A la vista de los resultados de la averiguación a Ozores, parece muy po-
sible que los que son descritos como mujeriegos y deshonestos lo sean tanto
como dice el informe, pero de lo que hay dudas más que fundadas es de que
los honestos sean tan intachables como se presume. Lo que se dice del licen-
ciado Ozores y lo que saldrá a relucir en la averiguación, constituye una prue-
ba bastante concluyente, y no es la única. En este detallado repaso de las vir-
tudes y defectos de los miembros del tribunal, resulta evidente que la compe-
tencia técnica o profesional está valorada en un segundo plano, frente a la ho-
nestidad y “limpieza”. Es digno de destacar el énfasis en el “tener poco trato
con el pueblo”, junto a esa costumbre de ir del tribunal a su casa y de su casa a
misa y de misa al tribunal, que aparece el gran ideal del buen inquisidor y ofi-
cial. Sobre ello, se incorporan otras “virtudes” como la cortesía, el ser “bienin-
tencionado”, mantener a doncellas o sobrinos desvalidos y, por supuesto, una
gran piedad reflejada en el rezo constante o la asistencia a los oficios divinos.
Este análisis de los oficiales se formula desde una aplicación práctica de las
exigencias morales contenidas en las Instrucciones del Santo Oficio para
guiar la acción de todo inquisidor y oficial.

II. Las dinámicas de la herencia y los esfuerzos del cambio

Es evidente que cuando llega Arce Reinoso a la dirección del Santo
Oficio, la imagen de la actividad represiva del tribunal de Granada, así como
la de sus inquisidores y oficiales, dista mucho del modelo previsto en las Ins-
trucciones y cartas acordadas. Sin embargo, través de la correspondencia se
observa una rápida mejoría a partir de 1644 en la tramitación de los asuntos
gestionados por el tribunal. En general, lo relativo a las causas de fe parece
discurrir con relativa normalidad. Las palabras del fiscal, Jacinto de Sevilla,
cuando envía su primera relación de causas pendientes en 1646, son muy elo-
cuentes sobre el nuevo dinamismo del tribunal, aunque parezcan lo contrario
“y hallado muchas causas de fe detenidas y muchos negoçios pendientes, oy
día de la fecha, aquellas corren y estos se han despachado”31. El cambio ha si-
do importante, porque unos cuantos años antes no habría encontrado causas
que despachar32. En algo menos de tres meses, por ejemplo, atienden a una

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna470

––––––––––––––––––––
31 AHN, Inq. leg. 2631, ct, tr-C. 6-XI-1646.
32 Garcías Ibars, F.: La represión... op. cit. pp. 166-167 y 256.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
33 AHN, Inq. leg. 2631, ct tr-C. 10-IX-1647.
34 Ibid. leg. 2631, exp. 119, ct. tr-C. 14-I-1647; exp. 56, ct. tr-C. 16-I-1646. García Ibars, F. La repre-

sión... op. cit. pp. 125 ss. habla de la evolución de las visitas de distrito en el tribunal, desarrollando más en con-
creto lo ocurrido en estos años. Analizando las visitas, Fernández García señala que “el tiempo de las visitas pa-
rece haber terminado en 1620”, Inquisición... op. cit. p. 52.

35 AHN, Inq. leg. 2631, exp. 158, ct comisario de Malaga 3-IX-1647, ct tr-C. 3-X-1647.

petición del Consejo enviando una relación de las causas relativas a solicitan-
tes despachadas en el tribunal entre 1620 y 164533. Una velocidad de ejecu-
ción suficiente que implica, además, una operatividad nada desdeñable en el
manejo del archivo secreto del tribunal. 

Desde el comienzo de la década de los años cuarenta, los inquisidores
suelen poner todo tipo de reparos para la visita de distrito. Ésta tan sólo se ha
hecho en 1641 y en 1644, en la primera ocasión por parte del inquisidor Ozo-
res, pero cada vez que les insta a ello el Consejo, según ellos, los muchos asun-
tos en el tribunal les impiden salir a hacer la visita anual. Lo que queda claro
en su correspondencia es que la zona que les interesa es Antequera y Malaga,
aunque “a poco que se visitaron y que los demás partidos deste distrito es de
donde se puede esperar poco”34. Efectivamente, Diego Fernández Vargas, co-
misario de Málaga, se mostrará muy activo en estos años. En septiembre de
1647, justo en los días en que se está procediendo a interrogar a los testigos
contra Ozores, escribe al tribunal una  interesante comunicación que los in-
quisidores envían al Consejo un mes más tarde. En ella el comisario da cuen-
ta de su gran actividad en la visita de navíos, dada el notable trafico portuario
de la ciudad. Recientemente ha recogido bastantes libros heréticos prove-
nientes de Francia “lo que llamamos en Español manuales y tienen una mis-
ma herejía que es no admitir por sacramento el matrimonio”35. Pocos años
antes, en su visita a la ciudad, el licenciado Ozores había dejado con su proce-
der buena nota de su moralidad y respeto a este sacramento con gran “escán-
dalo” de las autoridades urbanas.

La expedición de las causas genera mucho papeleo de trámite, pero son
pocas las causas que realmente ocupan la atención del tribunal y en conse-
cuencia del Consejo. Volviendo a la evolución de los casos según las cifras de
Flora García Ibars, se comprueba que durante estos años hay un notable in-
cremento de las causas de fe contra judeconversos, sin embargo, en la corres-
pondencia, de las causas que más se habla no son las suyas, sino las de Leonor
de Herrera y la del Doctor Espino. Aquí es donde aparecen los problemas
procesales, en buena parte, derivados de las conexiones sociales de ambos. En

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 471

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cambio, las influencias sociales de los judeoconversos, mucho más importan-
tes y de mayor peso, discurrirán por otros canales.

En la correspondencia sobre Leonor de Herrera y el Doctor Espino,
cuanto se dice entra dentro de lo procesal, pero según Trillo, el principal acusa-
dor de Ozores,  Leonor de Herrera fue amante del inquisidor Ozores durante
más de año y medio, hace ya unos dos o tres años. “Leonor de Herrera, viuda
que hoy está presa en la Inquisición de Granada, yendo de noche a su casa mu-
chas vezes en el hábito indecente y de seglar, y viniendo ella otras muchas a su
casa”36. Díaz Montoya, otro de los acusadores, confirma también la relación de
Leonor de Herrera con el inquisidor 37. No es una relación reciente, pero sí fue
intensa y duradera. Hay que tener en cuenta que las relaciones de Ozores, co-
mo se verá, son esporádicas y efimeras, siendo la de Leonor de Herrera una de
las más estables, junto con la que mantiene en el momento de la averiguación.
Cuando se envía la relación de causas de diciembre de 1646, ya se advierte que
el inquisidor más antiguo, Rodríguez Monroy, ha asistido a todos los negocios,
pero “el inquisidor Diego Ozores, por mandado de V.A. se abstiene de todas
las causas y complicidad de Dñª Leonor de Herrera”38. Es decir, para entonces
el Consejo ya tenía constancia de alguna conexión extraña entre el inquisidor y
la rea. No obstante, en bastantes de las cartas que se remitirán con posteriori-
dad sobre esta complicidad, Ozores sigue firmando sin más reparo. 

Leonor de Herrera forma parte de una complicidad que proviene de las
cárceles de la Chancillería. Un accidente que conviene tener muy en cuenta
porque uno de los conflictos jurisdiccionales más importantes, sino el más, de
cuantos se producirán con la Chancillería durante estos años, nace en torno a
Marcos González, una de las personas inclusas en la complicidad de Leonor
de Herrera, y se deriva de las testificaciones de un preso de la Cancillería con-
tra ésta. Los reos de esta complicidad serán un motivo recurrente en la corres-
pondencia de los inquisidores durante estos años. En abril de 1647 informan
al Consejo de las presiones de la Chancillería para que una vez votadas sus
causas en el tribunal, se los vuelvan a remitir a la Cancillería para proseguir
los procedimientos contra ellos39. En principio parece que se apresó a Fray

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna472

––––––––––––––––––––
36 AHN, Inq. leg. 1960, exp. 7, f. 7. A partir de ahora lo citaré como Averiguación, indicando a conti-

nuación el folio correspondiente.
37 Averiguación, f. 10.
38 AHN, Inq. leg. 2631, exp. 114, ct tr-C. 11-XII-1646.
39 AHN, Inq. leg. 2631, ct. tr-C. 8-IV-1647.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
40 Ibid. exp. 117, ct tr-C. 7-I-1647; Ibid. 8-IV-1647.
41 Martín Soto, R.: Magia... op. cit. p. 389.
42 AHN, Inq. leg. 2630, exp. 142, 27-IX-1644.
43 Ibid. leg. 2631, exp. 135, ct tr-C. 28-V-1647.
44 Ibid. lib. 615 ct C-tr 10-XII-1647.

Diego Velázquez de la Santísima Trinidad y a partir de él, se prende a Leonor
de Herrera y a su criado Lorenzo Capitán, junto al escribano de comisiones
Damián Rivera, al que según la correspondencia hay que trasladar a las cárce-
les de familiares dado su delicado estado de salud. El motivo del apresamien-
to es superstición. Al menos a Damián Rivera se le han encontrado libros de
hechicerías que han sido calificados de “graves” por los calificadores. “Por ser
complicidad se votarán todos juntos y executaremos lo que se votare”, dicen
los inquisidores. Marcos González es sentenciado40 y parece que también lo
fue Leonor de Herrera41. 

El conjunto de causas en torno al Doctor Espino le van a convertir en
una figura omnipresente en la correspondencia del tribunal durante estos años.
En septiembre de 1644 los inquisidores ya anuncian que su causa está muy
avanzada, pero añaden un problema que será una constante en la tramitación de
sus causas: el ordinario que le correspondería es una persona delegada por el
obispo de Malaga, pero ha sido testigo en la causa y hay que recurrir a otro. Han
intentado que fuese el ordinario del arzobispado de Granada, pero en cuanto se
han enterado el Doctor Espino y su abogado han puesto dificultades porque
también ha criticado a la Compañía en este arzobispado y tiene por ello otra
causa pendiente en la Inquisición42. Según los inquisidores, los papeles de Espi-
no se han calificado también en el tribunal de Toledo y actualmente se está ha-
ciendo lo propio en la Corte43. Efectivamente, a través de la correspondencia se
constata que este Doctor no es un preso cualquiera. En el mundo de tribunales
y jueces, incluida la Inquisición, se mueve como pez en el agua, es un personaje
del que se habla en distintos ámbitos y con el que los inquisidores actúan con
ciertas precauciones. En el Consejo, muchas veces con el Inquisidor General
presente, no entienden tantos miramientos y les urgen a que prosigan y ejecuten
con rapidez. No cuesta entender la impaciencia con que la dirección inquisito-
rial observa lo relativo al doctor Espino44. En un auto del consejo de mayo de
1647, le imponen el que se le lea la sentencia en el tribunal ante cuatro superio-
res de órdenes religiosas y cuatro “seglares”, prohibiéndole que vuelva a criticar a
la Compañía y castigándole con un año de encierro en el convento que elija. 

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 473

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


En la averiguación en torno a Ozores, también aparecerá el Doctor Es-
pino. Díaz Montoya señala lo mucho que se murmura en Granada que estan-
do preso este Doctor en las cárceles secretas “vayan dichos inquisidores D.
Thomás Rodríguez Monroy y D. Diego Ozores tan continuamente y con tan-
ta frecuençia a la Compañía de Jesús y comuniquen tan familiarmente a los re-
ligiosos de ella, viniendo ellos a las casas de los dichos inquisidores”45. Muy re-
catados en lo que traslucen en los trámites, pero en la denuncia y en los cargos
de acusación finales contra Ozores, resulta que los inquisidores están aliados a
los miembros de la Compañía, los enemigos a los que combate Espino.  

Las juntas de hacienda, al igual que las relaciones de causas pendientes,
parecen despacharse al Consejo con relativa regularidad. El receptor envía
numerosa documentación al Consejo dando cuenta de como van los cobros
de las distintas partidas, así como otros aspectos de la hacienda del tribunal.
Siguen estando pendientes asuntos relativos a las ventas de oficios de hacien-
da y las varas de alguacil. Sin embargo, no hay noticias o indicios a través de la
correspondencia de conflictos entre los inquisidores y oficiales del tribunal.

Como es habitual en estas fechas, los asuntos de pretendientes de prue-
bas de limpieza y cargos constituyen una parte significativa de la correspon-
dencia, planteando en algunos casos situaciones muy concretas no contem-
pladas en anteriores cartas acordadas que revelan la complejidad de las cosas
tratadas46. Llegan denuncias sobre algún pretendiente, pero no son muy fre-
cuentes y las quejas más bien parecen dirigirse contra la dureza de los inquisi-
dores. Por ejemplo, en 1649 un memorial anónimo presenta brillantemente
una filosofía de lo que son las familiaturas y el valor de sus pruebas de limpie-
za entre la élite de Granada. Según el memorial, los inquisidores contravie-
nen la Pragmática de Actos Positivos negándose a admitir como acto positivo
las pruebas de limpieza que se ganaron de forma “litigiosa” después de sucesi-
vos trámites y apelaciones, aunque su resultado final haya sido positivo47. No

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna474

––––––––––––––––––––
45 Averiguación, f. 15 vº
46 AHN, Inq. . lib. 615 ct tr.-C. 15-I-1647.
47 AHN, Inq. leg. 2632, Memorial anónimo con fecha de recepción 14-XII-1649. El memorial expo-

ne claramente unos principios a los que compartirán los declarantes contra la actuación del inquisidor Ozores
porque precisamente en su actuación el inquisidor los vulnera; “que siendo de los más nobles de ella [de Grana-
da] y poseyendo mayorazgos y de los más emparentados con lo lucido, donde hay muchos actos positivos de las
ordenes militares, de familiaturas y otros; juzgando hacían servicio a nuestro Señor y a V.A. entrando a ser fa-
miliares desta Santa Inquisición desta ciudad, así para dar ministros de las calidades referidas, como para que
sus hijos conserven la pureza de la sangre y hagan los casamientos yguales a la suia. Los inquisidores deste tri-
bunal y los ministros les hacen tan poca acogida, que parece que desean que no entren en él, pues todo hayan di-

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es



––––––––––––––––––––
ficultad y les causa dilación, llegando a opinar sobre la observancia de la bulla de Su Santidad, Prematica de
S.M. y mandatos de V.A. en quanto a los actos positivos”. 

48 AHN, Inq. leg. 2631, exp. 101 ct. tr-C. 25-IX-1646; exp. 148 2-VII-1647.
49 Averiguación, ff. 16-16 vº
50 Ibid. Inq. leg. 1960, exp. 1.

obstante, no parece que sean frecuentes las quejas del Consejo o el Inquisidor
General por los retrasos del tribunal en despachar estos asuntos, cosa que era
muy frecuente en los años precedentes. En cambio, sigue habiendo un fuerte
malestar ante la presión fiscal de la Monarquía que en forma de repartos de
cantidades entre los oficiales para la compra de juros, motiva el que, una vez
más, el inquisidor más antiguo escriba al Consejo insistiendo en que se en-
cuentran “todos tan pobres que hacen harto con poder pasar”48. Declaracio-
nes semejantes fueron muy frecuentes durante los últimos años del Inquisidor
General Sotomayor y continuarán siendo moneda corriente en estos años. 

Ha acabado la venta de oficios de hacienda del tribunal de la época de
Sotomayor, pero las consecuencias comienzan a percibirse en estos años con-
toda su intensidad. En el interrogatorio en la averiguación de Ozores, Díaz
Montoya da cuenta del descrédito en que está incurriendo el tribunal, y el
cuerpo burocrático en general, por la actividad de quien hace pocos años ha
comprado el cargo de receptor por su trato “en cosas al pareçer tan indeçentes,
como son el azucar, herrajes y otras mercadurías”. Antes en el tribunal nom-
braba a los ejecutores para cobrar lo relativo al fisco, pero desde que ha llega-
do el nuevo receptor es él quien los nombra y cada día designa uno distinto
“por causa que dize y ha dicho en muchas partes que el receptor o executor
que fuere a dichas cobranzas y no le pagare y se concertare con el que no ha de
ir a hacerlas, diziendo que le costó el oficio dos mil ducados y que se ha de
aprovechar de todo”49. Si antes ya era difícil controlar los manejos del receptor
y los ingresos del fisco, con la venta de estos cargos la situación se ha hecho
incontrolable.

La hacienda del tribunal va a continuar pasando por una difícil situa-
ción. En 1641 Celaya Ocáriz, inquisidor de Córdoba, había visitado la ha-
cienda del tribunal encontrando graves irregularidades50. Por estos años con-
tinúan los problemas, Lorenzo Fernández de Ortega, el antiguo receptor del
tribunal, está alcanzado en la revisión de sus cuentas. Siguiendo el cuadro de
ingresos de la hacienda del tribunal elaborado por R. Lera, se puede compro-
bar que en los años de 1646-1647 se produce un considerable descenso co-

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 475

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


yuntural de ingresos, que no se ve adecuadamente compensado por un des-
censo de gastos51. En carta del inquisidor Rodríguez Monroy, se informa en
1647 al Consejo que Francisco Marín, el antiguo inquisidor del tribunal aho-
ra fiscal del Consejo, está tomando las cuentas del receptor, en particular en lo
referente a la venta de varas. En la opinión de Rodríguez Monroy, lo que re-
sulta evidente es “la mala disposición que tiene esta hacienda para poder sacar
dinero alguno”, al tiempo que formula algunas propuestas con las que se con-
forma el Consejo52. En la averiguación sobre Ozores, también aparece una in-
teresante declaración de Isla Solorzano, contador del tribunal, que ayuda a
entender alguno de los problemas de fondo de la hacienda del tribunal y el
descontrol general “en quanto a los secrestos y la hacienda, ha visto también
mucha omisión como contador de ella, así en la cobranza, como en la prose-
cuçión de las causas de fe, y particularmente en el secresto de Duarte Rodrí-
guez Cardoso, portugués vecino de Antequera”53. Dicho por una persona que
conoce bien la cuestión, las confiscaciones a los judeoconversos han estado
muy lejos de producir lo que debiesen.

Los conflictos de jurisdicción o de precedencias también aparecen con
previsible regularidad durante estos años, expresando el difícil encaje de la In-
quisición con el resto de los cuerpos burocráticos de la Monarquía54, especial-
mente con la Chancillería55 que invariablemente aparece como punto de refe-
rencia en la documentación. Las honras fúnebres por la muerte del príncipe
Baltasar Carlos, provoca un importante conflicto con la Chancillería que
fuerza al Consejo e Inquisidor General a elevar una consulta al Rey para in-
tentar solucionar el asunto. O es el conflicto que se crea en torno a si Fernan-
do de Guevara Altamirano, alcalde del Crimen de la Chancillería, puede en-
trar en el tribunal a declarar en una causa de fe con la vara de justicia56. Los
casos son muchos y van desde asuntos referentes al cobro de las canonjías a
que tiene derecho el tribunal por concesión papal57, hasta conflictos con los

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna476

––––––––––––––––––––
51 El tribunal de la Inquisición de Granada... op. cit. Cuadro II y Cuadro III.
52 Ibid. leg. 2631, exp. 132, ct tr-C. 9-IV-1647.
53 Averiguación, ff. 20-20 vº
54 Lera García, R.: El tribunal... op. cit. pp. 303ss, lleva a cabo un visión de conjunto sobre la conflicti-

vidad del tribunal con los cuerpos burocráticos de la ciudad, en particular con la Chancillería.
55 Ruiz Rodríguez, A.: La Real Chancillería de Granada en el siglo XVI, Granada, 1987.
56 AHN, Inq. leg. 2631, exp. 75, ct tr-C. 15-V-1646.
57 AHN, Inq. leg. 2632, ct. tr.-C, 23-VII-1647.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
58 AHN, Inq. leg. 2631, ct tr.-C., 22-VIII-1645.
59 AHN, Inq. leg. 2631 exp. 137, ct tr-C. 4-VI-1647.

alcaldes del crimen de la Chancillería58. Sin duda, la Chancillería parece en
estas fechas acaparar el grueso de los conflictos de jurisdicción. Habitualmen-
te, el Consejo, con el Inquisidor General presente, piden a los inquisidores
que actúen con prudencia, ateniéndose a la costumbre. Es decir, una prudente
firmeza en la que no caben concesiones. 

Lo que de ninguna forma está dispuesto a tolerar el Consejo es el que
los alcaldes u oidores de la Chancillería no respeten su jurisdicción en cues-
tiones de fe. Un suceso ocurrido en la primavera de 1647, da la medida de la
contundencia de los inquisidores empujados por los del Consejo. Los inquisi-
dores querían interrogar a un preso, Marcos González, antes que se cumpliese
una sentencia de muerte pronunciada por la Chancillería. No obstante, este
reo en su confesión antes de morir, dijo al confesor que era falsa la declaración
que había hecho en la Inquisición contra Leonor de Herrera. La acusación
que había formulado debió ser muy grave, porque en cuanto se presenta el
confesor en el tribunal, los inquisidores envían a los secretarios del secreto a
tomar de nuevo declaración al reo. Una encomiable celeridad en la causa de la
antigua amante del inquisidor Ozores, que, sin embargo, encuentra obstácu-
los imprevistos en la actuación de los alcaides de la Chancillería que, de he-
cho, impiden que se tome declaración al reo. Al menos esta será la visión de
los inquisidores y el Consejo que no dudarán en proceder con la mayor con-
tundencia contra uno de los alcaldes del crimen e investigar a otros59. 

En general, la acción de los inquisidores parece firme, pero bastante con-
tenida en comparación con la facilidad que se iniciaban en años anteriores du-
ros conflictos de jurisdicción con otros cuerpos burocráticos en defensa del
ejercicio de dudosos privilegios y preheminencias. Sin duda, esto supuso un
importante cambio de política por parte de los inquisidores que no dejó de ser
apreciado en su intensidad por los ministros y oficiales del tribunal. En los in-
terrogatorios que se llevarán a cabo en torno a los hábitos del inquisidor Ozo-
res, Isla Solorzano, el contador del tribunal, lo primero que contestará ante la
primera pregunta, las cosas que necesitan de remedio en el tribunal de Grana-
da, será “algunas omisiones de los inquisidores que están hagora que son D.
Thomás de Monroy y D. Diego de Ozores en defender la jurisdiçión del Santo
Oficio y sus preminenzias, aunque en particular como a días que salió de allá

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 477

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


no se acuerda y que desto se ha seguido desestimaçión y descrédito de la Inqui-
sición y ministros de ella”60. Solorzano atribuye la responsabilidad a los dos in-
quisidores, cuando en realidad es la nueva política de Arce Reinoso con la que
pretende poner coto a una situación de constantes conflictos jurisdiccionales
que ha provocado una gran tensión con el resto de los cuerpos burocráticos de
la Monarquía. Mejorar las relaciones del Santo Oficio con el resto de los cuer-
pos de la sociedad corporativa, exige unas ciertas pautas de autocontrol en la
acción que a través de la jurisdicción inquisitorial emprendían los inquisidores
por motivos ajenos a la estricta defensa de la fe. Un giro aque a la vista de la de-
claración de Isla Solorzano, no gozó de gran popularidad entre los oficiales. 

Viendo la evolución general de la correspondencia entre el tribunal y el
Consejo, se aprecia la inmediata repercusión de la nueva política del Inquisidor
General Arce Reinoso en la persecución de los judeconversos portugueses y en
el endurecimiento de la acción represiva que definía al Santo Oficio. Es en los
asuntos de justicia más intrínsecamente inquisitoriales, las causas de fe, en los
que Inquisidor General y Consejo tienen capacidad para imponer su política.
En el resto de los asuntos en los que actúa el cuerpo burocrático, las cosas me-
joran, pero en lo esencial, se encuentran limitadas por el peso de la herencia re-
cibida. Son las consecuencias de la venta de oficios y varas de alguacil, los con-
flictos en torno a los pretendientes y, sobre todo, el comportamiento poco “ho-
nesto” de una parte significativa de los oficiales del tribunal. A ello, habría que
añadir lo que parece el descontento o la sorda resistencia de los oficiales ante
una política de control de los “excesos” y constantes conflictos de competencias
de la etapa anterior en todos los campos, que tanto les había beneficiado. 

Pasase lo que pasase en el tribunal, a través de la correspondencia no se
vislumbran conflictos internos ni guerras de facciones ni ninguna otra cuestión
de la que se pudiese presumir importantes irregularidades o facilitar una actua-
ción precisa por parte del Inquisidor General. Contrastando lo que se despren-
de de la correspondencia y lo que emerge de la averiguación, las diferencias son
muy notables. No es casual que la averiguación en torno al inquisidor Ozores
se inicie por la venganza de un antiguo criado de éste y no por el funciona-
miento de los mecanismos de autocontrol del Tribunal ante las flagrantes irre-
gularidades del inquisidor. Quizá el ser pariente tan cercano de Fray Antonio
de Sotomayor, facilitase su comportamiento deshinibido y el silencio o la com-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna478

––––––––––––––––––––
60 Averiguación, f. 20.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


plicidad de sus compañeros de tribunal. Más que la renovada  disciplina o el
buen funcionamiento del cuerpo burocrático, lo que ha cambiado es la política
del Inquisidor General que actúa con gran celeridad ante las denuncias contra
sus subordinados. Dadas las singulares facultades del Inquisidor General, re-
sulta fundamental su perfil como gobernante y Arce Reinoso tuvo uno bien
definido que le llevó a tener una constante preocupación por castigar a quienes
quebraban las Instrucciones del Santo Oficio, mientras ejercía de generoso pa-
trón sobre aquellos que servían con arreglo a sus ordenes. 

III. La averiguación de la vida y costumbres del inquisidor ozores

La denuncia contra el inquisidor Ozores parte de un memorial firmado
por el Martín Trillo, un presbítero de treinta y seis años, natural de un lugar a
seis leguas de Santiago de Compostela, que ha sido criado Ozores durante
años. Según el testimonio de Martín Trillo en los interrogatorios de la averi-
guación subsiguiente, la secuencia de acontecimientos es esta: hace un mes,
más o menos, ha dejado el servicio del inquisidor y desde hace cerca de un
mes reside en Madrid y tres o cuatro días antes de comenzar las declaraciones
entregó un memorial en mano al Inquisidor General en el que se daba cuenta
de los excesos de Ozores. En el memorial dirigido a Arce Reinoso informa de
las circunstancias de su relación con Ozores y las irregularidades que ha co-
metido éste. Según lo que cuenta Trillo, ha vivido con el inquisidor durante
nueve años. Le acompañó a Granada desde Santiago, pero por algunas dife-
rencias que tuvo con el inquisidor, se ocupó en Granada “en negocios de la sal
y millones çerca de quatro años, donde adquirí cantidad de maravedis”, sólo
por la insistencia del inquisidor regresó a su servicio donde ha estado otros
cuatro años de servicio. En este tiempo no sólo no le ha pagado nada, excepto
tres pares de zapatos, incluso él ha pagado de su bolsillo al inquisidor mil qui-
nientos reales “de una letra, la qual tengo en mi poder”. Evidentemente, Mar-
tín Trillo no es un criado cualquiera y precisamente por ello, es temible cuan-
do dice “para descargo de mi conciencia ago relación de la vida y milagros de
este caballero, como testigo de vista para que Su Ilustrísima ponga remedio
en ello”. Efectivamente, en el memorial da cuenta de buen número de los “ex-
cesos” sexuales que van aparecer a lo largo de la averiguación.

Según el memorial de Trillo, “el señor inquisidor, a las diez de la noche
echó fuera de su casa al dicho Martín Trillo, diciéndole palabras desonestas,

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 479

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


siendo sacerdote, y le echó unos baúles y sillas que tenía y cama en la calle y se
le quedó con dos colchones”. El motivo es que “no quiso acompañar ni asistir
a Dª Juana de Aça, muger de Andrés de Rivas que se descasó por orden del
señor inquisidor”. A partir de aquí va glosando las distintas relaciones “ilíci-
tas” que mantiene o ha mantenido el inquisidor, la realidad de su vida cotidia-
na, junto a los nombres de los distintos criados de Ozores o del inquisidor
Monroy que pueden dar cuenta de la veracidad de su memorial. Pero espe-
cialmente, pone como testigo al fiscal del Consejo de Inquisición, a Marín de
Rodezno “que puede informar a su Ilustrísima de quien yo soy y de mis pro-
cedimientos y de cómo he asistido a este caballero, que me parece que no me
dejará mentir”. Pero en el momento en el que Trillo entrega el memorial, es-
tas cautelas parecen ociosas porque Arce Reinoso ya se ha informado de algu-
nas cosas. Un mes y medio antes de comience la averiguación, el Inquisidor
General pide informe al inquisidor Monroy sobre el tiempo que ha servido
Martín Trillo a Ozores, es decir, cuando se supone que se ha roto el vínculo
entre ambos61. Todo parece indicar que antes de producirse la ruptura entre el
criado y el inquisidor o inmediatamente después, alguien, quizá el propio
criado, había informado del asunto a Arce Reinoso.  

En esta ocasión el Inquisidor General Diego Arce no enviará a un in-
quisidor para hacer una visita de inspección en el tribunal, encomendando la
averiguación a Andrés Bravo, miembro del Consejo de Inquisición y un hom-
bre de confianza del Inquisidor General que tendrá un papel clave durante es-
tos años. Que designase a Andrés Bravo y que actuase con tanta celeridad, de-
muestra que para el Inquisidor General este asunto debió tener importancia.
Quizá nada mejor que tener oportunidad de imponer un correctivo al sobrino-
nieto de Fray Antonio de Sotomayor para dejar clara constancia de la nueva
política de disciplina. Lo que resulta indudable es la voluntad de Arce Reinoso
de tomar directamente toda la responsabilidad del asunto, controlando cada
paso sin intervención del Consejo como órgano. A estas alturas, los hombres
del anterior Inquisidor General en el Consejo ya están desplazados, pero quizá
dada la delicadeza del asunto, Arce prefirió llevar el asunto por sí mismo arro-
gándose las grandes facultades que le concedía su breve de nombramiento.  

Es una averiguación no tan usual en estas fechas, en las que son fre-
cuentes las visitas de inspección en la sede del tribunal. Consistirá en el inte-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna480

––––––––––––––––––––
61 AHN Inq. lib. 615, ct C-tr. 31-VII-1647.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


rrogatorio de personas ligadas al entorno del inquisidor Ozores o al tribunal
de Granada, que residen en ese momento en la Corte. La averiguación se ha-
rá entre agosto y septiembre de 1647 en las habitaciones de Andrés Bravo y
en ella se interrogará a otras tres personas, además de Martín Trillo, cuyo tes-
timonio permitirá reconstruir los hábitos sexuales de Ozores y será quien pro-
porcione la información que permitirá a Bravo hacer preguntas muy concretas
al resto de los declarantes. En la averiguación será llamado Pedro Díaz Mon-
toya, que cuenta con unos venticuatro años y actualmente residente en la
Corte como agente de negocios. Es natural de Villarobledo, habiendo traba-
jado en el despacho del notario de juzgado del tribunal de Granada. Su testi-
monio será valioso para conocer la actuación del inquisidor con algunos co-
nocidos judeconversos, sus escarceos amorosos o algunas de las cosas que pa-
san en el tribunal. Junto con Martín Trillo, Díaz Montoya será la pieza clave
de esta averiguación. También comparecerá Juan de Isla Solorzano, contador
del tribunal de Granada, de unos cincuenta años, que tiene licencia del Inqui-
sidor General para estar en la Corte, donde reside desde hace un año y medio.
Este testigo proporcionará interesantes datos sobre el funcionamiento del tri-
bunal y como se trata las pretensiones de familiatura. Finalmente, declarará
Antonio de Plasencia, que ha sido contador mayor de la ciudad de Granada y
cuenta con ventiocho años, que esencialmente confirmará lo que ya han dicho
los otros. Las preguntas que se formulan a estos tres últimos, se harán con in-
tención de confirmar o ampliar la información de Martín Trillo. La informa-
ción de éste será la que aporte más datos sobre las relaciones del inquisidor
con mujeres, mientras que las de Díaz Montoya e Isla Solorzano, los que han
trabajado en el tribunal, serán más precisas sobre la actuación de Ozores en el
tribunal y las irregularidades de conjunto de éste. Andrés Bravo en la ordena-
ción de los cargos que dará al final de su averiguación contra Ozores, prácti-
camente seguirá el orden de las testificaciones y de ello se deriva un cierto de-
sorden en la organización de las acusaciones.

Parece que la comisión del Inquisidor General a Andrés Bravo es sola-
mente para averiguar los datos del memorial que en un principio entregó Mar-
tín Trillo, porque no seguirá las nuevas líneas que ofrecen los declarantes al sa-
car a relucir lo que para ellos son otras irregularidades. Es más, en los interro-
gatorios apenas se alude a alguno de los cargos que se darán al inquisidor como
resultas de la averiguación, como es lo relativo a su paternidad, que figuran en
el memorial de Martín Trillo. Tampoco las testificaciones claramente incrimi-
nadoras para el inquisidor Rodríguez Monroy u otros oficiales serán investiga-

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 481

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


das y al final Bravo tan sólo dará cargos contra Ozores. Quizá esto tenga que
ver con las intenciones de la averiguación. Leyendo con atención las declara-
ciones de los interrogados, se observa que las acusaciones que se vierten contra
el inquisidor Ozores, no son el resultado de una enconada guerra de facciones
dentro del tribunal, como suele suceder en las visitas de inspección. Martín
Trillo puede estar desahogando su enfado contra su “amo”, pero los demás es-
tán en ese momento alejados del tribunal, siguiendo sus asuntos particulares
en la Corte. Están contando cosas que han visto o han escuchado, pero no dan
la sensación de ser una facción que persiga el control del tribunal. Entre otras
cosas, sus posiciones cuando formaron parte de él, eran harto endebles y su fu-
turo no parece estar en la Inquisición. Por ello cuando hablan, dicen más de lo
que se les pregunta incriminando al otro inquisidor y al conjunto del tribunal.
Una línea en la que el Inquisidor General no parece interesado. Su voluntad es
tratar exclusivamente lo referente a Ozores. 

Es esta una averiguación un tanto peculiar, pero efectiva en su concre-
ción. Entre estas fechas y años después, las visitas de inspección a los tribuna-
les dejarán de estar dirigida al conjunto del tribunal para centrarse en algún
inquisidor o secretario particular al que se le considera cabeza del disfuncio-
namiento y la corruptela general. Seguramente, está será el mejor método pa-
ra conseguir que las visitas de inspección no se conviertan en un instrumento
atizado por una de las facciones del tribunal para dañar a la contraria, despla-
zando de paso a los inquisidores que estaban a su cabeza o se movían en torno
a ella. El mismo Arce Reinoso, al poco de tomar posesión del cargo, dejó
constancia de su desconfianza hacía las visitas generales, porque tardan mu-
cho en concluir, se retrasa la justicia, de forma “que se unen todos, con que se
desvanencen las pruebas y a veces padeçen los mexores”. En su opinión tienen
más eficacia y veracidad las visitas particulares sobre el principal o los princi-
pales implicados62. Es cierto, una visita particular evita la guerra total entre las
facciones y quizá resulte más efectiva a la hora de lograr un castigo ejemplari-
zante, al tiempo que no desarticula el tribunal. En este caso, dadas las fuertes
relaciones que el linaje del antiguo Inquisidor General Sotomayor sigue man-
teniendo en el Santo Oficio, especialmente en el tribunal de Galicia, resulta
posible que Arce Reinoso prefiriese una averiguación antes que el riguroso
procedimiento de una visita llevado a cabo en el mismo tribunal, de la que

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna482

––––––––––––––––––––
62 Ibid. lib. 299, f. 274.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
63 Averiguación, f. 3.
64 Averiguación, f. 3.
65 Averiguación, f. 3 vº

con certeza habrían salido más cargos y más graves. Sanción sí, pero sin le-
vantar más suspicacias de las estrictamente necesarias. 

Las “relaciones ilícitas” del inquisidor

Martín Trillo explica en el interrogatorio su relación con Ozores: ha si-
do su criado durante los últimos cuatro años y hace un mes que “salió de su
casa”, dejando clara constancia de su conocimiento de largo, cuando no su
complicidad, en las irregularidades que denuncia. A diferencia de las relacio-
nes ilícitas de otros inquisidores, las de Ozores Sotomayor son con mujeres de
“partes” casadas o prometidas con Caballeros de hábito o con personajes de
relieve en la ciudad. Esta circunstancia motivará el que se digan los nombres
de las mujeres y sus maridos en los interrogatorios, pero su omita el dejar
constancia por escrito “por su honor y por decoro que se deve a su marido y al
matrimonio”63. Por esta razón, excepto en el caso de viudas o mujeres que tie-
nen pendientes procesos en el Santo Oficio, no hay constancia de quienes
fueron las amantes ni de las que le rechazaron. Esto motiva el que en los inte-
rrogatorios se de una evidente complicidad entre el declarante y el encargado
de la averiguación, algo que dificulta saber a que mujer se refieren en cada ca-
so. No obstante, tanto en el memorial de Trillo como en algunos interrogato-
rios, terminan por deslizarse alguno de los nombres.        

La declaración de Martín Trillo comienza por denunciar la amistad ilí-
cita con una mujer casada “la qual muy de ordinario va y se queda a dormir y
comer en casa y con el dicho inquisidor Don Diego Ozores con escándalo co-
mún por saberse en la dicha ciudad de Granada entre muchas personas de
ella”64. Él lo sabe todo esto muy bien por “haberla visto muchas y diferentes
veces en casa del dicho Don Diego Ozores, como criado que ha sido suyo y
por tiempo y espacio de los dichos dos años y medio a esta parte”. Y como tal,
“servía a la dicha mujer casada en la mesa estando en casa de D. Diego Ozo-
res y de orden del dicho su amo, la acompañaba a la yda y venida a su casa”65.
Esta mujer vive con su madre viuda, está separada del marido y esto último es
algo a lo que la empujó el inquisidor para “poderla gozar con más libertad y
comunicarla más de ordinario”. La separación fue un proceso complicado,

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 483

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


minuciosamente diseñado por el inquisidor desde el momento en que se en-
teró que el marido de la mujer salía de la cárcel real, donde estaba preso por
deudas. Se trataba de presentarse con testigos ante el provisor del obispado de
Granada para que testificasen sobre los malos tratos del marido. Para conven-
cer a la mujer de dar el paso, el inquisidor no dudó en recurrir a todo tipo de
argumentos y entre ellos, Trillo destaca el que “la daría con que pasar la vida,
porque el Señor Fray Antonio de Sotomayor, Arzobispo de Damasco, Inqui-
sidor General que ha sido, le havía de dar la Abadía de Alcalá la Real y que de
allí la daría renta con pasase”. Para confirmar sus afirmaciones, Martín Trillo
da una valiosa lista de personas en la que trata de ser muy preciso, que cono-
cen detalles de esta relación. 

Entre los mencionados por Trillo como conocedores de la relación con
esta mujer separada a instancias del inquisidor, están dos de los que serán in-
terrogados, Díaz Montoya e Isla Solorzano, junto a varios que han sido pajes
del inquisidor, criados del inquisidor Rodríguez Monroy, y otros del servicio
personal de miembros del tribunal y algún miembro de él, como Diego Pre-
tel. En general, son personas de Andalucía que ejercen o han ejercido de cria-
dos en el entorno del tribunal de Granada. No obstante, algunos de los decla-
rantes citados, no avalarán algunos detalles de las testificaciones de Trillo, lo
cual no es óbice para que A. Bravo incluya estas acusaciones entre los cargos
contra Ozores. Es más, según hace constar Díaz Montoya en su declaración,
sabe de la mujer separada que prácticamente convive con el inquisidor porque
se lo ha dicho Martín Trillo. Efectivamente, éste parece bastante ligado a Dí-
az Montoya y a otros sirvientes del tribunal entre los que debe ser muy fre-
cuente las habladurías sobre los inquisidores, oficiales etc. De las declaracio-
nes, también emerge la figura de un Martín Trillo que ha intrigado y cotillea-
do con las cosas de su “amo” desde hace tiempo. Desde luego, el criado está
muy lejos de la reserva y el silencio con el que debería comportarse el personal
de servicio del inquisidor.  

La declaración de Martín Trillo está repleta de nombres, referencias
concretas y detalles variados que contribuyen a dar verosimilitud a su relato.
Cuando habla de la visita del inquisidor Ozores a Málaga le falla algo la me-
moria y afirma que se llevó a cabo hará cuatro o cinco años, cuando se hizo
hace seis, en enero y mayo de 164166. Fue esta una salida que Ozores realizó

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna484

––––––––––––––––––––
66 García Ibars, F.: La represión... op. cit. pp. 128 y 145.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
67 Averiguación, f. 7.
68 Averiguación, f. 25 vº

acompañado del secretario del secreto Guerrero y Alonso de Tapía, el benefi-
ciado de San Gil que entonces hacía oficio de fiscal, ambos dos personas de
mala reputación y ligadas al inquisidor. En esta visita, Ozores “tuvo allí [Má-
laga] amistad ilícita con una muger flamenca que no sabe este declarante si
era soltera y con otras diferentes mugeres, de que se siguió mucho escándalo
en la dicha ciudad”67. Los excesos del inquisidor con solteras y casadas, fueron
muy criticados por Gregorio de Contreras, corregidor de la ciudad, que le en-
contró una noche en una de sus correrías, acompañado de Fernando de Plie-
go, caballero del hábito de Santiago e íntimo del inquisidor. El antiguo corre-
gidor de Malaga es en la actualidad oidor de la Chancillería de Granada y en
su casa “se censura mucho las acciones y distraimientos del dicho inquisidor
por el poco recato que tenía en ello”. 

Los declarantes coinciden en la publicidad e intensidad del trafico fe-
menino en entorno a las estancias del inquisidor en la sede del tribunal, así
como la dedicación que ello le implica. Trillo informa del envío por Ozores
de uno de sus criados a empeñar unos platos de plata a un prestamista de la
ciudad para invitar a merendar a unas mujeres. Posteriormente, echó de su
servicio al criado y obligó al prestamista a devolverle los platos sin pagar na-
da, amenazándolo con enviarlo a las cárceles secretas. Antonio de Plasencia
explica que ha visto traspasar “algunas noches a deshora por una puerta falsta
que tiene el quarto y casa de dicho D. Diego Ozores que sale haçia el postigo
de San Agustín, a donde tiene su vivienda el receptor de dicha Inquisición, y
ha visto entrar y salir por dicha puerta falsa en casa de dicho inquisidor dife-
rentes mugeres tapadas, y también ha visto de día entrar en casa del dicho in-
quisidor por la puerta principal de la dicha casa y quarto de dicho inquisi-
dor”68. Mientras sucedía esto, él estaba en el tribunal en compañía de otros
oficiales, como Miguel de Matienzo, con los que tiene amistad y visita con
frecuencia. Este testimonio es bien representativo del conjunto de las declara-
ciones. Las relaciones femeninas del inquisidor eran tan conocidas en el tri-
bunal, que sin la tolerancia del resto de los inquisidores y oficiales, no se po-
drían haber dado. Excepto Martín Trillo que conoce bien a las mujeres que
frecuenta su señor, el resto habla de mujeres que no reconocen por ir emboza-
das, excepto la mujer separada que aparece a cualquier hora del día a cara des-

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 485

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


cubierta de la que alguno conoce el nombre. Díaz Montoya también da cuen-
ta de las conversaciones indecentes que a gritos mantiene el inquisidor con las
monjas de un convento que está a más de ciento cincuenta pasos de su casa,
con el escándalo consiguiente de los vecinos.

Díaz Montoya cuenta el interesante caso de una amante del inquisidor
que estando a punto de casar con un caballero de la ciudad, el inquisidor Ozo-
res aprovechó la marcha del caballero a la Corte a conseguir que se le despa-
chase “su hábito”, que consiguió en la Orden de Alcantara, para acudir “todas
las noches o las más” a casa de la señora. No se dice el nombre del caballero,
aunque luego en la declaración de Antonio de Plasencia se deslizará que es hi-
jo de Miguel Matienzo, oficial del tribunal del Santo Oficio de la ciudad. El
resultado es que un criado se lo dijo a Antonio de Plasencia y éste después de
seguir una noche al inquisidor y comprobar la veracidad de la información,
“dio quenta al cavallero que se avía de casar con dicha señora, por cuya causa
no tubo efecto el dicho casamiento”69. Efectivamente, A. de Plasencia confir-
mará esta información dando todo lujo de detalles70. Como se ve, las correrías
femeninas del inquisidor llegaban a afectar a los aledaños de los oficiales.

Según Trillo, Ozores dedicaba grandes esfuerzos y hacía grandes dis-
pendios para lograr sus conquistas entre mujeres generalmente casadas a las
que hacía valiosos regalos. Alguna de ellas, “le estafó en muchas cosas de im-
portancia, pero no consiguió su intento con ella; y esto lo sabe con toda certe-
za”, afirma el declarante71. Antonio de Plasencia, afirma haber ha oído mu-
chas habladurías sobre las relaciones “licenciosas” del inquisidor y en concreto
“ha oydo decir que era muy generoso y liberal con mugeres”72. Efectivamente,
a lo largo de las declaraciones, los testigos van desgranando los regalos con
que el inquisidor premia a sus amantes, provenientes en numerosas ocasiones
de las dádivas de algunos judeconversos notorios que están logrando, gracias a
la intervención de Ozores, salir de las cárceles secretas o la concesión de fami-
liaturas para sus hijos.

Una de las acusaciones en las que más coincidirán los interrogados es
en la costumbre del inquisidor de vestir con trajes indecentes y salir a casa de
alguna mujer prácticamente todas las noches, armado con broquel, pistola y

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna486

––––––––––––––––––––
69 Averiguación, ff. 12 vº-13.
70 Averiguación, ff. 25-25 vº
71 Averiguación, f. 5 vº
72 Averiguación, f. 26.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
73 Averiguación, f. 8.

acompañado por algún criado. Efectivamente, la noche parece el tiempo pre-
ferido por el inquisidor para sus andanzas, aunque cualquier hora del día pa-
rece buena. En alguna ocasión le han encontrado en un callejón subiendo a
una mujer a su coche, recibiendo silbidos y otras burlas de los viandantes73.
En las mismas casas del tribunal, donde tiene sus habitaciones, durante los
calores del verano, “se pone” en jubón o en “cuerpo” en unas rejas bajas desde
donde le ve todo el que pasa por la calle, que es una de las más principales de
la ciudad, conversando con las mujeres que “pasan por ella”. Su actitud resulta
llamativa “y los que no le conocen, preguntan quién es y cuando se lo dizen,
responden: miren que traça de inquisidor”. Según Díaz Montoya, los vian-
dantes dicen “buen modo de inquisidor es este y buen exemplo el que da”74. 

Más significativo es que “en el mismo hábito de seglar y en cuerpo de
jubón, se pasa en casa de el inquisidor D. Thomás de Monroy, donde viven
dos sobrinas” adolescentes de este inquisidor “y lo más del tiempo que está
desocupado, se está en casa del dicho inquisidor D. Thomás de Monroy ha-
blando con las dichas sus sobrinas y muchas vezes toma una guitarra y se po-
ne allí a bailar y dançar con ellas a vista de todos los criados” y de otras mu-
chachas, hijas de importantes vecinos de la ciudad. Este es un comportamien-
to que, evidentemente, exige la complicidad del inquisidor Monroy. Díaz
Montoya lo dice explícitamente, Ozores entra en casa “así estando en casa el
dicho D. Thomás, como ausente de ella”75. Pero no sólo esto, la actitud de
Ozores en el funcionamiento del tribunal incumple las más elementales Ins-
trucciones del Santo Oficio. Según todos ellos, el inquisidor Ozores acude
habitualmente tarde al tribunal y algunas veces no va, por estar ocupado en
sus relaciones sentimentales. Esto es algo de lo que he encontrado constata-
ción a través de la correspondencia del tribunal, cuando en éste no se ha podi-
do tomar una decisión urgente por no hallarse Ozores en la audiencia sin mo-
tivo justificado.

Díaz Montoya cuenta un caso, al que también aludirán algún otro de-
clarante, que demuestra irrefutablemente el conocimiento de lo que sucedía
por parte de Rodríguez Monroy. Es frecuente que Ozores tampoco acuda a los
actos de representación del tribunal, por estar empeñado en sus líos femeni-
nos. En una ocasión, con motivo de las honras de los reyes, un acto muy formal
en el que el tribunal tenía que entrar en la catedral de Granada en un determi-

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 487

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


nado orden respecto a la Chancillería y en el que era inexcusable la asistencia
de Ozores, estando todo el tribunal formado y esperando, el inquisidor Mon-
roy mandó aviso reiteradamente a aquél para acudiese. El tiempo pasaba y
“viendo el inquisidor D. Thomás de Monroy que el dicho D. Diego Ozores se
estava en su quarto, aunque avía gran rato que le havía embiado a llamar, por-
que no se le hiçiese algún desaire al tribunal o cayese en alguna falta publica y
considerable, fue en persona al quarto del dicho D. Diego de Ozores y le oye-
ron vozes fuera en que pareçía que culpaba el dicho D. Thomás, al dicho D.
Diego; y luego se dijo allí y se dibulgó que dicho D. Diego de Ozores estava
con una muger, con que ocasionó el ir tarde a las honras ya tiempo que estavan
ya començadas y çerradas las puertas de la reja de la capilla”76.   

Prácticamente todos los declarantes, además de las costumbres escanda-
losas del inquisidor,  aluden a sus pocas letras y la escasa compostura de su
comportamiento. Según Díaz Montoya, va a misa algunos días a Santa Cruz la
Real en donde quedaba con la mujer separada con quien se hacía “señas y es-
tando con mucha inquietud y indeçençia”77, lo cual provocaba gran escándalo
entre los asistentes a los oficios. Apenas dice misa y cuando lo hace, se le acusa
en el cargo diecinueve, hace acudir a sus amantes sin conocerse entre sí. Como
inquisidor, su funcionamiento en el tribunal es muy deficiente. Como llega
tarde, a más de las doce de la mañana, Díaz Montoya cuenta que Ozores llamó
al notario del juzgado “para  decirle y le dijo que quando presentase alguna pe-
tiçión en el tribunal, sin embargo, que él no estubiese presente en él, pusiese y
nombrase en la presentada y el le avía respondido que como podía haçer aque-
llo no estando presente y que el dicho inquisidor le avía respondido que no im-
portava que estuviese presente, que le hiçiese gusto de haçerlo así”. También ha
visto a Francisco López, portero y alcaide de las cárceles secretas del tribunal, ir
la cuarto del inquisidor a por la llave que tenía, como inquisidor más moderno,
cada vez que llegaba tarde78. No es el único declarante que informa de estos
detalles, Martín Trillo e Isla Solorzano dan cuenta de lo mismo. 

Distintos testimonios, especialmente el de Díaz Montoya, acusan al in-
quisidor de que es “muy parcial y se comunica mucho con los notarios del se-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna488

––––––––––––––––––––
74 Averiguación, f. 11.
75 Averiguación, f. 13 vº
76 Averiguación, f. 12 vº
77 Averiguación, f. 12.
78 Averiguación, ff. 11 vº-12.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
79 Averiguación, f. 15.
80 Averiguación, f. 19.
81 Averiguación, f. 21 vº

creto de dicha Inquisición y ellos acuden mucho y tienen muchas juntas en
casa del dicho D. Diego”79. Una práctica que rompe con la imparcialidad y
distancia que debe guardar un inquisidor con los oficiales, colocándole en una
posición privilegiada dentro del tribunal, porque aísla a Rodríguez Monroy
en el despacho de los negocios del tribunal o, al menos, en algunos de ellos. El
mismo Díaz Montoya, se encarga de precisar un poco más adelante a que tipo
de negocio se refiere. Es muy parcial con Benito de Novoa y con Alonso de
Tapia, a los que “acomoda en todos los negocios que puede”, murmurándose
entre los oficiales que “se aprovechan individualmente de las comisiones que
se les da”80. Una información que corroboran Martín Trillo e Isla Solorzano.
Por ello, no sorprende que en el cargo veintidós Andrés Bravo, recogiendo in-
formación presentada por Martín Trillo en su memorial, acuse a Ozores de
dar a Benito de Novoa todo tipo de negocios de la Inquisición para mantener
con lo que saca a una hija del inquisidor que tendrá unos tres años. El negocio
de Novoa debe ser redondo, porque “estafa a todos los pretendientes” y obtie-
ne grandes beneficios. Detrás de esta corruptela se esconde una estrategia de
control de tribunal a través del reparto de los negocios más lucrativos y su
constante “negociación” con los oficiales. 

La “amistad” del inquisidor con los judeconversos

Si de los declarantes dan substanciosos datos de las relaciones del in-
quisidor Ozores con mujeres, su información no es menos interesante en lo
relativo a sus tratos con las cuestiones más comprometidas y valiosas del tri-
bunal. Una actividad que le reporta unos beneficios que han cambiado nota-
blemente su vida. Isla Solorzano, sintetiza una idea que está presente en las
declaraciones de todos, “D. Diego Ozores quando fue a la Inquisición de
Granada fue pobre y con muy pocas alajas y de poca consideración y que den-
tro de pocos años de como estubo allí, tenía muchas y buenas y mucho luzi-
miento de su casa”. Por ejemplo, su cama, de granadillo con colgadura, era un
valioso regalo de Andrés Gómez, un venticuatro de Granada notado de jude-
converso que será mencionado por todos los declarantes. Esa cama valdría
más de seiscientos ducados en opinión de Isla Solorzano81. Pero salir de la

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 489

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


prisión al converso Sariava, según la pregunta que hace Andres Bravo, se dice
que le costó unos 15.000 ducados. 

Las testificaciones van dibujando con nitidez  las relaciones entre los
oficiales, inquisidores, criados, amigos, pretendientes, presos etc. Si una cosa
fue quedando clara a medida que avanzaban las testificaciones, era que el se-
creto no pasa de ser un bienintencionado deseo mandado por las Instruccio-
nes del Santo Oficio y amparado en las mayores penas canónicas. Los secre-
tos más recónditos del tribunal están en boca del círculo de oficiales, criados y
personas que por cualquier motivo se mueven en torno al tribunal. Los cria-
dos del inquisidor conocen muy bien la vida íntima de éste, algo que puede
ser normal, pero también conocen mucho de los entresijos del tribunal y su
funcionamiento. Los que han trabajado en el tribunal, aunque no sean oficia-
les, también tienen valiosa información de cuanto ocurre allí dentro y, por su-
puesto, de las correrías del inquisidor Ozores. Unos y otros hablan con per-
fecta naturalidad y sin reparos de los trámites del tribunal y de la vida privada
de sus miembros. El secreto –que debía conservarse– ha sido sustituido por la
confianza, la complejidad y el constante intercambio de información. 

A través de esta documentación emerge un universo social reducido en
el que no son tan evidentes las relaciones de patronazgo, más allá de la que se
puede sospechar entre el “amo” con Martín Trillo. Más bien, lo que parece ex-
presarse es un tejido humano en permanente contacto, hablando constante-
mente del tribunal y de las cosas que se mueven en torno a él, que no tienen
interiorizado en su comportamiento el secreto que deben guardar ni práctica-
mente ninguna otro norma. Seguramente, la escasa trascendencia o implica-
ción de los interrogados en la vida del tribunal, hace que no aparezcan con ni-
tidez las relaciones de patronazgo o las divisiones faccionales. Tampoco pare-
cen estar nada impresionados por las penas canónicas en las que incurren ca-
da vez que incumplen el secreto, ya que lo hacen con bastante naturalidad.
Díaz Montoya, por ejemplo, cuenta como estando varias personas destacadas
de la ciudad, entre ellas él mismo, el alcaide de las cárceles secretas y el secre-
tario del secreto José Alarcón, en la Iglesia de Santiago, se les acercó un por-
tugués que había estado durante cerca de tres años en las cárceles secretas.
Ante todos, dijo que iba a decir unas misas en acción de gracias por verse libre
y porque en “dicha prisión no había tenido enfermedad alguna ni le avía doli-
do pierna ni brazo”. J. Alarcón contestó al portugués de forma que todos en-
tendieron “que avían dado tormento al dicho portugués”. Cuando Alarcón se

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna490

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


alejó, los que se quedaron dijeron “que qué necesidad avía de que dijese aque-
llo dicho Alarcón, ocasionando que se supiese o presumiese lo que no se sa-
vía”82. 

Leyendo las testificaciones es evidente que Díaz Montoya e Isla Solor-
zano han trabajado en las entrañas del tribunal y lo que dicen, aunque sea
muy similar a lo que cuentan el resto de los declarantes, es una visión más
precisa sobre lo que sucede en las casas del tribunal. No sólo hablan del entrar
y salir o moverse por el tribunal por parte de mujeres embozadas, a las que en
algún caso reconocen por hablar con ellas en el trasiego, también dejan cons-
tancia de cómo en muchas corruptelas, en particular en lo referente a los pre-
tendientes, las responsabilidades están más compartidas de lo que luego deja-
rán constancia los cargos de acusación a Ozores. Por ejemplo, cuando pre-
guntan a Isla Solorzano por una de las corruptelas de Ozores que otros decla-
rantes han señalado, afirma que “sólo ha oydo decir publica y comúnmente,
aunque no se acuerda en particular a quien, que dichos inquisidores de Gra-
nada, después de despachar los ministros y darles los títulos, reziven lo que les
dan, como diferentes pieças de plata y otros regalos”. El inquisidor Ozores no
está sólo en el recibir lo que las Instrucciones y las cartas acordadas del Santo
Oficio prohiben. Tampoco es esta la única testificación que implica al otro in-
quisidor y al funcionamiento del grueso del tribunal ante una pregunta gene-
ral o concreta, pero Andrés Bravo hará caso omiso y su interrogatorio tan só-
lo se dirigirá a conocer lo que ha hecho Diego Ozores. 

A través del testimonio de Díaz Montoya, se sigue con nitidez el pro-
ceso por el que Pedro Rodríguez Pacheco, jurado de la ciudad de Granada,
conocido “portugués”, consigue por mediación del inquisidor Ozores –de
quién es gran amigo– que su hijo se convierta en familiar. Entre medias algu-
nos valiosos regalos y una cantidad que, según las habladurías del tribunal, su-
peraba los mil ducados. En el “patio donde se representan” las comedias, un
grupo de personas a las que menciona por su nombre y entre los que había
otro conocido portugués, uno dijo “miren que sentado está el hijo de Pedro
Rodríguez Pacheco, el judío, aunque familiar”83. Testimonios semejantes se
encuentran a lo largo de las testificaciones y el esquema operativo resulta bas-
tante semejante: un conocido “portugués” muy amigo del inquisidor Ozores,

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 491

––––––––––––––––––––
82 Averiguación, f. 16.
83 Averiguación, ff. 13 vº-14.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


generalmente Andrés Gómez, consigue que sus hijos o los de un amigo de su
misma “raza” obtengan una familiatura. En otros casos, ésta va a parar a ma-
nos directamente al cabeza de familia, como es el caso de Juan de Contreras,
pero esto es menos frecuente. 

Entre los cargos de Andrés Bravo contra el inquisidor Ozores, tienen
una gran importancia los que se dedican a la relación del inquisidor con An-
drés Gómez y su pariente Saraiva, ambos venticuatro de Granada y descen-
dientes notorios de “portugueses” que por distintas razones tendrán un nota-
ble protagonismo en la actividad del tribunal durante estos años. Buena parte
de los interrogatorios y de los cargos resultantes giran en torno a la relación
del inquisidor con estos portugueses, pero no es porque alguno de los decla-
rantes no apunte directamente en otras direcciones. Díaz Montoya lo dice
con perfecta claridad, hace unos dos años y medio, “yendo este declarante por
el varrio de Nuestra Señora de Graçia y calle donde tiene unas casas el dicho
Andrés Gómez, vio junto a ellas las carroças de los dichos inquisidores D.
Thomás de Monroy y D. Diego Ozores. Y los que iban con este [con el decla-
rante], que no se acuerda quienes eran, dijeron que no dejarían de salir con sus
pretensiones de las familiaturas, el dicho Andrés Gómez y sus hijos, teniendo
la Inquisicion en su casa y en su mano”84. 

En su testificación Martín Trillo da cuenta de gran amistad que liga a
Ozores con Andrés Gómez y el resto de los declarantes añaden datos y preci-
siones que corroboran o amplían su versión de los hechos. Sin duda, A. Gó-
mez es una persona rica o al menos con muchos medios, que sabe utilizar su
dinero para satisfacer los deseos y caprichos del inquisidor. La riqueza y su dis-
ponibilidad para gastarla en conseguir los favores del inquisidor. Desde pagar
un viaje a Galicia de éste, hasta enviarle la regia cama de granadillo o las gran-
des cantidades de dinero de las que hablan los declarantes, Ozores debe su re-
ciente buen vivir a su negociación de las cosas del Tribunal con este mundo
portugués por intermediación de Andrés Gómez. Desde luego, la relación en-
tre éste y el inquisidor es cualquier cosa menos oculta. Constantemente apare-
ce en los interrogatorios la misma realidad: Andrés Gómez va frecuentemente
al tribunal a conversar con Ozores o a diario en los momentos álgidos en los
que está en juego alguna prueba de limpieza, la liberación de un converso que
ha caído en las cárceles secretas etc. Pero el inquisidor Ozores también va a ca-

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna492

––––––––––––––––––––
84 Averiguación, f. 14.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
85 Averiguación, f. 5 vº
86 Averiguación, f. 6.

sa de A. Gómez, habla con su esposa y acude con frecuencia a solazarse a una
granja que tiene aquél en los alrededores de Granada. Los declarantes conocen
perfectamente esta realidad, al igual que toda la ciudad. De ello se habla públi-
camente siendo una comidilla constante, porque Andrés Gómez es rico, un
gran personaje y uno de los portugueses más conocidos de la ciudad, mientras
que Ozores es el representante del tribunal que los ha de perseguir.

El comportamiento de Andrés Gómez, resulta muy ilustrativo de las
posibilidades de supervivencia de los judeconversos portugueses cuando la
llegada de Arce Reinoso multiplicó la presión inquisitorial sobre ellos. Los
testimonios son bastante claros, la amistad de Andrés Gómez con Ozores es
de hace tres o cuatro años, es decir, la  fecha en la que la llegada de Arce Rei-
noso supone un cambio radical en la presión sobre los judeoconversos. Lo
sorprendente es que haya tenido que ser un criado del inquisidor quien tire
del hilo y no alguien del tribunal, de la Chancillería, del mundo eclesiástico
de Granada etc. Es evidente que el temor o la complicidad cierran los labios
en el entorno del inquisidor.

La estrecha cercanía de A. Gómez con el inquisidor, le permitirá actuar
de forma precisa cuando sea apresado su cuñado, Saravía, hasta conseguir su
libertad. Martín Trillo, el criado de Ozores, “le oyó decir a este dicho después
que el dicho Saravia salió de la prisión: él libre va, más su dinero le ha costado
y va tan judío como antes”85. Tras salir de la prisión el cuñado, Andrés Gó-
mez, decidió poner a salvo cuando menos a sus hijos en el intento de propor-
cionarles una vida más segura, tratando de “hazer familiares del Santo Oficio
a tres hijos que tenía, todos menores de edad, que el mayor tendría al parecer
de este testigo catorze o quinze años y el menor cinco o seis”. En una ocasión,
saliendo el inquisidor de visitar a la mujer de Andrés Gómez, viéndola aso-
mada a la ventana junto a su hijo pequeño, “dixo el dicho inquisidor a este de-
clarante [Martín Trillo] al entrar en el coche: asta a este niño le he dicho a
Andrés Gómez que le hiziese familiar”86. Es decir, según esta versión, fue el
propio inquisidor quien propuso al “portugués” la estrategia de hacer familia-
res a sus hijos para ponerlos a salvo de la persecución, como efectivamente hi-
zo, provocando un escándalo del que se hacen eco todos los declarantes. 

Isla Solorzano cuenta el caso de D. Juan de Contreras. Este ha intenta-
do conseguir durante años una familiatura sin lograrlo, hasta que lo logró a

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 493

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


través de la mediación de Andrés Gómez y con los buenos oficios del inquisi-
dor Ozores. El resultado para Isla Solorzano es que “de esta provisión y de
otras muchas que se hicieron estando este declarante en Granada, ha avido
mucha nota y escándalo por juzgarse en público que no entran tan limpios los
sugetos a quien se avian dado, como se requiere para ministros del Santo Ofi-
cio, con que an decaydo mucho en la estimaçión y crédito las familiaturas y
oficios”87. Incluso, en el tribunal las reacciones fueron muy duras, Díaz Mon-
toya explica las palabras de D. Francisco de la Peñuela y Molina, caballero del
hábito de Santiago y alguacil mayor del tribunal “enfadado y colerco, dicho
Francisco de la Peñuela y hechando muchos juramentos, dixo que avía de su-
bir al tribunal y dar voçes y escribir al Consejo y que ni avía de ser alguaçil ni
quería oficio en la Inquisición, pues siendo cosa tan publica que no era limpio
el dicho Juan de Contreras, se le avía despachado título de familiar”88. A la
vista de estos casos, la conclusión de Díaz Montoya insiste en la murmura-
ción que hay en la ciudad porque se “rezivían en la dicha Inquisición muchos
ministros siendo judíos y faltos de limpieza por sobornos y dadivas que daban
a los inquisidores y otros oficiales”89. 

A la vista de toda la ciudad y de sus cuerpos burocráticos, la Inquisición
estaba metiendo entre sus filas a aquellos a los que debía de perseguir. Esto
debió provocar una constante murmuración contra lo que hacía el tribunal,
que ayuda a entender las palabras de Francisco Aguirre, regidor de Antequera
cuando se niega a pagar a un ejecutor del tribunal. Según Díaz Montoya dijo
“que los inquisidores y quien despachó a dicho executor eran unos ladrones y
que hacían familiares y ministros por dineros que les daban”, los inquisidores
procedieron contra él. Primero le llevaron al tribunal metiéndole en la cárcel,
en donde le tuvieron varios días y le forman causa, luego le condenan con una
multa de cien ducados y le soltaron después de dar una fianza90. Que se sepa,
un caso aislado pero muy significativo por el atrevimiento de decir semejantes
acusaciones a la cara de un enviado del tribunal. Sin duda, el “escándalo” y la
“murmuración”, del que tanto hablan los interrogados, debía ser mucho con-
tra lo que hacían los miembros de la Inquisición en Granada y el distrito. 

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna494

––––––––––––––––––––
87 Averiguación, f. 23.
88 Averiguación, ff. 18 vº-19.
89 Averiguación, f. 15.
90 Averiguación, f. 15 vº. Para un análisis del debate y la tensión en torno a la minoría conversa en Gra-

nada por estas fechas, vid Pulido, J.I.. “La fe desatada en devoción: proyección pública de la Inquisición en Gra-
nada (1640)”, Torre de los Lujanes nº 40 (1999), pp. 95-108.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
91 Averiguación, f. 19 vº

Como dice Martín Trillo, de la amistad entre Ozores y A. Gómez pue-
den decir todos, pero de las dádivas que obtuvo el inquisidor por los negocios
que llevó a cabo a través de este “portugués” muy pocos podrán decir. Sólo él
mismo u otros criados que ya están muertos, pudieron seguir de cerca la en-
trega de bolsas con dinero o el envío de la mencionada cama de granadillo
que luego han tenido ocasión de ver gran parte de los declarantes en el cuarto
del inquisidor. Además de tercipelos, vestidos etc, de los que pocos declaran-
tes tienen noticia. Ni el mismo Martín Trillo hace una valoración de conjunto
del monto de este trafico, pero no cuesta adivinar que se trata de una impor-
tante cantidad. Desde luego, todos los interrogados están de acuerdo en que
ya no se puede afirmar del inquisidor Ozores lo que decía el informe sobre la
vida y costumbres de los miembros del tribunal “nada sobrado, pasa honrada-
mente”, como tampoco el que es “retirado, buen cristiano, recatado y sumiso”.
Gracias a sus “amistades” con los portugueses en pocos años han mejorado
mucho sus disponibilidades financieras, permitiéndole rodearse de un nutrido
plantel femenino cuyos caprichos y peticiones paga generosamente. No pare-
ce aventurado relacionar el incremento de ingresos con esa vida de constantes
y variadas relaciones “ilícitas”.     

Según Díaz Montoya, lo que ocurre es tan conocido que ha oído “mur-
murar muchas y diferentes vezes y particularmente en el patio de la Chanci-
llería de dicha ciudad de Granada y a los abogados de ella, aunque no se
acuerda a quien, tratando de la dicha Inquisición y de lo que pasava en ella,
que no sabían el Consejo permitía que estubiese como estaba y particular-
mente como tenía en ella a dicho D. Diego Ozores, viviendo de la manera
que vivía y sus pocas letras”91. ¿Cómo el tribunal de la Inquisición iba a ser
respetado por los oidores del Chancillería, por ese amplio grupo de letrados
que se mueven en torno a ella, por los grupos dirigentes de la ciudad, cuando
con su actuación el inquisidor Ozores escenificaba todo lo contrario a cuanto
encarnaba el Tribunal?. Además, se murmurará de su comportamiento vulgar,
sus pocas letras etc. No obstante, el inquisidor Ozores está lejos de un perso-
naje que mantiene “amistades” con personas “vulgares” o de baja condición.
Sus amantes son mujeres de partes, casadas o en proceso de casar con caballe-
ros de hábito, mujeres, que al igual que sus “amigos” portugueses, están entre
lo más granado de la ciudad, como señalan los declarantes. Al contrario de lo

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 495

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


que ocurre con otros inquisidores, Ozores se mueve en un mundo vinculado a
la élite. Es decir, faltaba a lo más sagrado de sus obligaciones ante los cuerpos
burocráticos más importantes y con personas de partes. Sin duda, no sólo ha-
bía la mínima prudencia y decoro exigible a una persona de su calidad, es que
su comportamiento era, como dicen los declarantes, un constante escándalo,
ante la Chancillería y los grupos dirigentes de la ciudad.  

IV. El escarnio del inquisidor y la dinámica del cuerpo burocrático

El 17 de septiembre 1647, el inquisidor Rodríguez Monroy da cuenta
de la carta que ha recibido con una provisión del Consejo para que notifique a
Ozores un memorial de Martín Trillo. En ella, se instaba a Ozores a que res-
pondiese alegando lo que considerase oportuno92. Un mes después, el 15 de
octubre, el inquisidor Monroy escribe una carta peculiar. Explica la situación
en la que se encuentra una de las causas de ese culebrón en el que se han con-
vertido los procedimientos contra el Doctor Espino. La persona nombrada
por el obispo de Málaga para que actúe de ordinario en la causa de Espino, no
puede votar porque ha sido testigo en ella. Han pedido al obispo que envíe
poder para que otra persona haga de ordinario y tardará en llegar quince o
veinte días. Ayer su compañero, el inquisidor Ozores, ha recibido una licencia
del Inquisidor General para que marche a la corte durante un mes. Él, el in-
quisidor Monroy, le ha pedido que no haga uso de la licencia hasta que se vo-
te la causa del Doctor Espino, “que para este efecto a de hacer mucha falta, y
que el dicho Doctor Espino sino le viese en acto y firma suya, a de tomar oca-
sión a hablar con mucho sentimiento de la sentencia, porque en el discurso
desta causa siempre a mostrado tener grande confianza en el dicho mi colega
y no tanta en mí”. Si el Inquisidor General no le permite quedarse, le ruega
que le haga volver con brevedad. La respuesta del Inquisidor General es que
cumpla la orden, que volverá rápidamente93. La realidad es que Monroy se-
guirá firmando sólo durante más de un año, porque Ozores será trasladado al
tribunal de Córdoba. Hasta el ultimo momento, Rodríguez Monroy intenta
contener el golpe contra su colega, dejando clara su amistad o complicidad

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna496

––––––––––––––––––––
92 AHN. Inq. leg. 2631, exp. 165, ct tr-C. 17-IX-1647; Ibid. lib. 615, ct. C-tr 9-IX-1647.
93 AHN Inq. leg. 2631, exp. 175, ct tr-C. 17-X-1647.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


––––––––––––––––––––
94 Ibid. exp. 7, recibido en el Consejo el 19-XII-1647. 
95 Ibid. lib. 615 ct C-tr. 7-I-1648.

con él más allá de alguna tensión circunstancial. No es nada frecuente encon-
trar una relación tan solidaria entre los inquisidores.   

Pocos días antes de acabar el año 1647, Ozores dirigirá un memorial al
Inquisidor General y Consejo en el que responde a los cargos que han resulta-
do de la averiguación. En ella afirma, como es habitual en estos casos, que las
acusaciones de Trillo son “falsa y siniestra relación” con la que procura “ofen-
derme en lo más sensible que es la onrra, crédito y reputación de mi persona”
por deseo de venganza. Para este objetivo, ha solicitado que declarasen a
“otros sus amigos y personas que sabía que tenían conmigo particular odio y
enemistad”, resultando que “todos los cargos son inciertos”. Es decir, es una
confabulación de sus enemigos. Podría demostrar su falsedad “con las perso-
nas de mayor crédito de la çiudad de Granada, así eclesiásticos y religiosos,
como seculares, sin embargo, por reconocer gravísimos inconvenientes que de
ello abían de resultar contra personas graves y de mucha calidad, así vivas co-
mo difuntas y contra sus deudos y familias, respecto de ser forçoso el publi-
carse materias que aunque no an pasado y tienen notoria incertidumbre y fal-
sedad, necesariamente el deçirse y tratar de ellas, abían de infamarles”. 

Evidentemente, Ozores es muy consciente de la dificultad de defender-
se de acusaciones tan claras y que el intentarlo tan sólo serviría para airear sus
culpas ante lo mejor de la sociedad granadina y para manchar el honor de su
“tío” y su linaje. Esta es la razón por la que lleno de humildad y mostrando
una gran “veneración” al cuidado con el que el Consejo trata de las cuestiones
referentes a las “injurias y calumnias” de sus ministros, y por “el consuelo del
Ilustrísimo Señor D. Fray Antonio de Sotomayor, mi tío, y de mis deudos”,
solicita que le permita regresar a su plaza, “en caso que juzgare conveniente
para lo adelante que yo baya a servir a otro tribunal”94. Efectivamente, el In-
quisidor General decidirá trasladarlo a Córdoba, pero sin permitir que regre-
se a Granada y sin ocultar, por tanto, el carácter de castigo que tiene este tras-
lado. De hecho, en enero de 1648 se ordenará al receptor de Granada que pa-
gue el salario correspondiente al año pasado a Ozores que va directamente a
Córdoba95.

La sanción del inquisidor Ozores consistirá en una reprensión y su
traslado al tribunal de Córdoba. Quedará marcado en el favor del Inquisidor

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 497

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


General, pero sigue como inquisidor. Es más, cuando arrecie la persecución
contra los judeconversos en Granada en torno al gran auto de fe de 165396,
Ozores ya está de nuevo en Granada. Las confiscaciones a la rica comunidad
judeconversa de Granada serán muy cuantiosas y el inquisidor Ozores, junto
a otros oficiales del tribunal, se lanzará sobre ellas con resultados impresio-
nantes. Una vez más Ozores será cogido in fraganti, siendo castigado con dos
años de suspensión, que no llegará a cumplir integramente. En 1660 Ozores
será trasladado a Toledo y tras la muerte de Arce Reinoso, resulta ser el inqui-
sidor más antiguo de este tribunal97, falleciendo poco después con algo más de
sesenta años. Dentro de esa especie de costumbre no escrita, pero no por ello
menos efectiva, en la que se tejían las expectativas y la promoción de los in-
quisidores, ser el inquisidor más antiguo de Toledo en estos años, antes de que
el tribunal de Corte adquiriese carta de naturaleza, suponía algo parecido a
convertirse en el decano de los inquisidores del cuerpo burocrático.

Bajo el mandato del riguroso Arce Reinoso, del gran definidor de lo
que será la Inquisición en los cien años siguientes, la persecución a los judeo-
conversos ocupará un papel central. En realidad, Arce Reinoso abrirá un ciclo
de persecuciones sobre esta comunidad que se prolongará hasta la década de
1740 y junto a ello pondrá en funcionamiento unos mecanismos de funciona-
miento marcando las características de los inquisidores y delimitando los ras-
gos del aparato inquisitorial en este período. El estudio de las sucesivas olea-
das represivas sobre los judeoconversos en estos cien años, adquiere también
una importancia central para el conocimiento del funcionamiento de la admi-
nistración inquisitorial y la incidencia de las grandes posibilidades de corrup-
tela que ofrecía este universo converso, que Ozores supo explotar con tanta
habilidad. Efectivamente, Ozores de Sotomayor había sido reiteradamente
penalizado por sus faltas. La consecuencia había sido el quedar fuera del as-
censo al Consejo, junto al no haber obtenido grandes recompensas por mano
del Inquisidor General presentándole a jugosos beneficios eclesiásticos. Sin
embargo, ni el propio Arce le había impedido una línea de ascenso y promo-
ción, que a estas alturas del siglo parece bastante definida y consolidada. La
penalización mediante el apartamiento de la vía de gracia, parece funcionar
con bastantes limitaciones en la Inquisición de mediados del siglo XVII. Es

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna498

––––––––––––––––––––
96 García Ibars, F.: La represión... op. cit. p. 250, vid. “Apéndice documental” en el que reproduce la rela-

ción del auto de fe enviada por el tribunal. 
97 AHN, Inq. lib. 1323 f. 2.

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


decir, el ejercicio de la justicia distributiva no puede quebrar de forma esencial
las dinámicas de promoción  y costumbres no escritas que regulan la vida in-
terna del cuerpo burocrático. 

Si algo demuestra la averiguación llevada a cabo por Andrés Bravo, es
la limitada fiabilidad de la correspondencia de los inquisidores con el Conse-
jo para conocer los entresijos del tribunal y los procedimientos que lleva a ca-
bo. Hay una intensa actividad en la persecución de los conversos, sin embar-
go, la causa del Doctor Espino, u otras son de las que más se trata en las cartas
de los inquisidores o del Consejo. Del mismo modo, las constantes irregulari-
dades que se producen en torno a Ozores y el “escándalo” consiguiente ni se
aluden en la correspondencia, ni motivan el que el otro inquisidor o alguno de
los oficiales o servidores del tribunal se decida a dar cuenta al Inquisidor Ge-
neral o al Consejo. Las relaciones del tribunal de Granada en su conjunto con
el Consejo durante estos años, está dominada por la complicidad, el corpora-
tivismo y la defensa de su espacio, frente a la dirección inquisitorial. Cual-
quiera que sean los enfrentamientos y conflictos internos entre los inquisido-
res u oficiales, al Consejo no trasciende nada. En otras palabras, la correspon-
dencia de los inquisidores con el Consejo es deliberadamente opaca en todo
aquello que pueda revelar tensiones o un funcionamiento deficiente en el tri-
bunal. Lo que de ninguna forma parecen querer ni los inquisidores ni los ofi-
ciales es que intervenga la dirección inquisitorial y se rompa el equilibrio. La
averiguación da cuenta de las tensiones en el tribunal, pero se dirimen en el
propio tribunal. Pudiera ser que Rodríguez Monroy fuese una persona muy
honesta, como señalaba el informe anónimo sobre la vida y costumbres de los
miembros del tribunal, pero el ejercicio concreto del cargo le lleva a admitir
regalos de los pretendientes etc, y desde ese momento es un cómplice obliga-
do a callar. No participar en el sistema debe ser muy difícil y, sin duda, más
arriesgado. 

Existe una cierta capacidad de control del Consejo sobre los inquisido-
res en el ejercicio de la justicia en cuestiones de fe. En los procedimientos de
fe el margen de discrecionalidad de los inquisidores queda recortado desde el
momento que envían al Consejo noticias precisas de los procesos en curso, re-
laciones de causas pendientes, etc. porque desde este momento la dirección
inquisitorial controla las cosas con relativa eficacia, como se demuestra en el
seguimiento de la causa del Doctor Espino, Carlina Herrera etc. Sin embar-
go, antes de dejar participar al Consejo e Inquisidor General, los inquisidores
pueden hacer lo que quieran, como demuestra la actuación de Ozores con sus

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 499

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


“amigos” portugueses. En el resto de las facetas, incluyendo los expedientes de
limpieza, la discrecionalidad de los inquisidores puede llegar hasta la arbitra-
riedad sin que los mecanismos supervisión sean muy efectivos. En los asuntos
de justicia en materia de fe, la dirección inquisitorial tiene unos instrumentos
de control que no son tan efectivos en el resto de las actividades del tribunal.
En el resto de los asuntos, el margen de actuación de los inquisidores les van a
permitir negociar con más libertad las familiaturas o las limpiezas de sangre,
como hace Ozores a través de su “amistad” con el “portugués” Andrés Gó-
mez. En cualquier caso, el control de la dirección inquisitorial sobre cuanto
ocurra en el tribunal es bastante limitado. 

La misma autodefensa de la identidad del tribunal como cuerpo frente
al Consejo, debió ser también la que dominó la relación entre los distintos
cuerpos burocráticos. En la Chancillería, el cuerpo burocrático central en la
ciudad según los testimonios de la averiguación, las aventuras y desmanes de
Ozores son materia de comidilla constante, pero nadie de aquélla le denuncia
a pesar de las tensiones constantes entre los dos cuerpos burocráticos. Efecti-
vamente, hay una sucesión de conflictos entre tribunal y Chancillería, que
convierten a la confrontación en la forma de relacionarse, pero nadie en esta
última parece inclinado denunciar al inquisidor. Quizá, aunque hablen o cri-
tiquen de los “amistades ilícitas” o corruptelas de otros, ninguno parece incli-
nado a abrir una dinámica de guerra abierta e investigaciones cruzadas que
inevitablemente implicaría a otros órganos y a las personas principales de la
ciudad. 

No conozco ningún testimonio directo a través del que un inquisidor
de cuenta de sus relaciones sentimentales. Es evidente que los inquisidores
fueron bastante conscientes de su condición para comprometerse por escrito
o a través de cualquier otra prueba material. Acercarnos a la sexualidad de los
inquisidores es asomarse a través de los testimonios de otros filtrados a través
de denuncias particulares, generalmente personas del entorno de los inquisi-
dores o miembros del cuerpo burocrático. Si se hubiese tratado de una de-
nuncia sobre la relación “ilícita” de un inquisidor desarrollada en el ámbito de
lo “reservado”, de aquello que no causa escándalo por no ser público, la direc-
ción inquisitorial se habría contentado seguramente con reconvenir y advertir
al inquisidor imputado, pidiendo al inquisidor más antiguo que controlase de
cerca de su colega. La actitud desinhibida de Ozores, convierte a su caso en
algo bien distinto, demostrando que cuando la cosa llega al “escándalo”, cuan-
do se rompe completamente la “reserva” con la que se debe proteger la vida

violencia, conflicto y marginación en la edad moderna500

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


privada del inquisidor es cuando suele intervenir la dirección inquisitorial con
contundencia. 

A través de las denuncias, se aprecia una singular libertad del inquisidor
Ozores para establecer distintas relaciones con mujeres, que difícilmente sería
imaginable en alguien que estuviese protegido por el completo privilegio ju-
dicial del que goza un inquisidor. Quizá su comportamiento sexual fuese más
apropiado de un soltero adinerado sin ninguna sujeción matrimonial, pero,
con seguridad, teniendo los gustos de Ozores, cualquier soltero habría tenido
algún grave problema. Su facilidad para establecer y romper relaciones con
mujeres de “partes”,  sus constantes salidas nocturnas etc. seguramente habrí-
an dado pie a algún encuentro desafortunado en alguien que  no fuese inqui-
sidor. Creo que el hecho de ser inquisidor, lejos de ser una limitación para
mantener unas relaciones “ilícitas”, pudo ser un medio para hacerlo con más
desinhibición, teniendo en cuenta que,  habitualmente, sólo cuando el com-
portamiento llegaba al “escándalo”, la dirección inquisitorial tomaba medidas
y que el hecho de hacerlo con más o menos rigor dependía de la coyuntura
concreta y de la política del Inquisidor General de turno.

Controlar los tribunales de distrito desde la dirección inquisitorial,
constituyó una tarea harto difícil para el nuevo Inquisidor General. La gran
atención que Arce Reinoso prestó a la denuncia de Martín Trillo, resulta sig-
nificativa de la política que siguió en los tribunales. Sí, cambió en bastantes
casos los inquisidores de un tribunal a otro, pero más importante fue la utili-
zación de las denuncias recibidas, en muchos casos ligados a escándalos seme-
jantes al de Ozores, para intervenir en los tribunales desmontando mediante
traslados, suspensiones etc. los ejes más importantes de corruptela que se ha-
bían creado en los tribunales. La denuncia, tanto o más que la corresponden-
cia, resulta esencial para el control y el buen funcionamiento de la Inquisición
y nada va a resultar más denunciable que los escándalos sexuales protagoniza-
dos por inquisidores y otros miembros de los tribunales.

la sexualidad  del inquisidor ozores y su amistad con los portugueses 501

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


Enero, 2013

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es


9 788481 026658

ISBN 978-84-8102-665-8   6 €

www.editorialuc.es

Al menos en las últimas dos décadas del siglo XX la
historia de la violencia y de la criminalidad ha cobrado
vigorosos impulsos dentro de la historiografía euro-
pea. La iniciativa compilatoria de historiadores como
Bruce Lenman y Geoffrey Parker o John Bossy en los
primeros años ochenta del siglo XX no consiguió el
efecto de obtener una perfecta imagen del impacto
de la violencia y el crimen en las sociedades preindus-
triales; sin embargo, en buena medida, permitieron
observar mucho de cuanto quedaba por hacer. Los
esfuerzos para avanzar han llegado a cuajar incluso
en la consolidación de revistas científicas que con re-
gularidad y desde la investigación empírica vienen
mostrando las concreciones de la violencia en las dis-
tintas etapas históricas, así como la capacidad de las
sociedades para poner bajo control la violencia y el
crimen. Desde los contrastados planteamientos de
Michel Foucault y de Norbert Elias, principalmente,
se han realizado investigaciones sobre estas materias,
influyendo como elementos de análisis los compo-
nentes de género, urbanización, alfabetización, raza
y etnicidad, vida cotidiana, modos de vida... 

w
w

w
.e

di
to

ria
lu

c.
es

www.unican.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es
http://www.editorialuc.es

	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



